

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

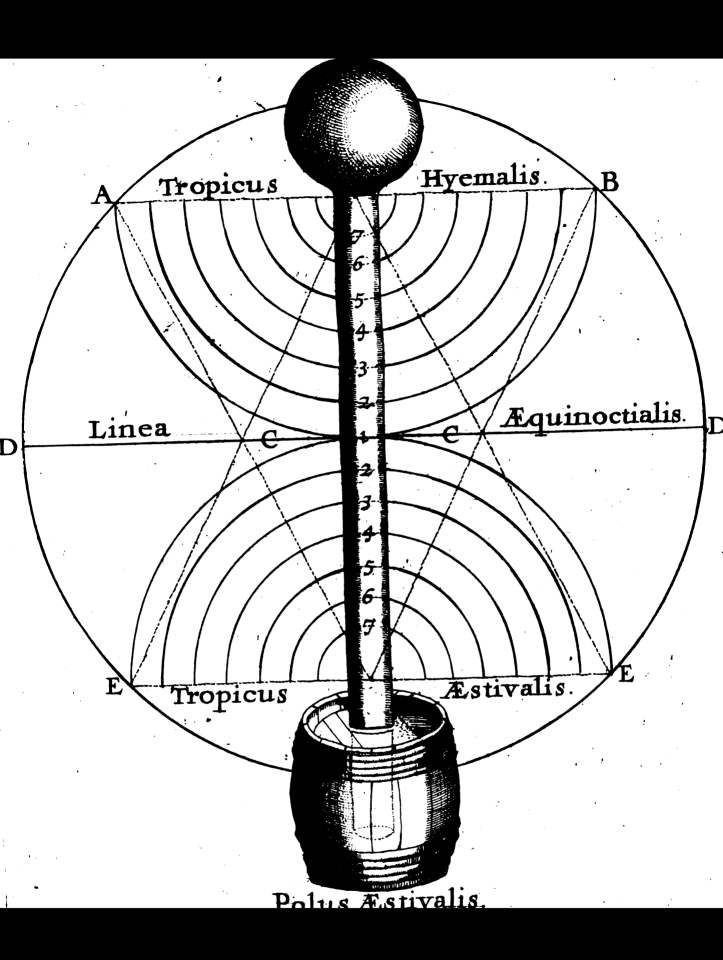
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# Philosophia Moysaica ...

1 ( 1 ) 1 / 7

Math. 812



The control of the co

A plant of the company of the compan

# PHILOSOPHIA MOYSAICA.

all more than a significant and the second of the second o

# Hieroglyphica Figura seu Emblematis oppositi descriptio.

Enotat Deum quatenus Alephtam tenebrosum quam Lucidum à Cabalistis dictitatur, Videlicet in proprietate sua tenebrosa & occulta ac latente & Lucida manisesta & patente. Vnde Psaltes: Sicut tenebræ ejus ita lux ejus: Atque ita dicitur Sol gratiam & gloriam dans: Et ipse ponit tenebras in circuitu suo latibulum. Denique si vult revelat naturam suam lucidam, seu gratiam suam præbet mundo: Si non vult creantur tenebræ, juxta istud Prophetæ: Ego Dominus formans Lucem, creans tenebras, faciens bonum creans malum & cæt:

Tenebræ fuerunt super faciem abyssi. Gen. 1. Et Hermes. Erat Vmbra infinita in abysso, aqua autem & Spiritus tenuis in abysso inerant & cæt. Et David: Fecit tene-

bras locum suum secretum:

C. Hic, Deus (qui est lux in qua non sunt renebræ ullæ) revelat se ex tenebris: & dicitur ista emanatio a sapiente, Candor lucis æternæ & emanatio quædam claritatis omnipotentis Dei sincera, quæ splendore est ipso sole preciosior & super omnem dispositionem stellarum luce comparata invenitur prior: In hoc statu pro essentia seu actu divino per se hoc est sine ulla cum materia mundana mixtione accipitur, diciturque à Cabalistis Aleph in Lucidum a tenebroso mutatum: de quo Apostolus: Tenebræ jam transserunt, & verum lumen omnia illustrans jam lucet: In hoc verbo lucido erat omnium rerum vita. Hoc omnia fecit, extendit cælos solus, stabilivit terram & cum eo nullus.

D. E. Vbi ex tenebris seu potentia divina & luce sive actu divino unicus ad imaginem monadis divinæ constatur mundus: Nam ex immensa tenebrarum abysso. B. egresse sunt aquæ juxta istud Hermetis. V mbra infinita in abysso, aqua autem & Spiritus ejus in abysso inerant, floruit autem splendor sanctus & cæt, ex qua aqua mundi existentia est orta, ut è regione ex sonte incomprehensibili. C. derivata est illa essentia quæ aqueam mundi existentiam informat. V nde textus sacer: Manus omnipotentis creavit mundum ex materia informat. V nde textus sacer: Manus omnipotentis creavit mundum ex materia informat. Et alibi. Revelat sundamenta é tenebris & educit in lucem V mbram Lethalem: Et Moyses. Spiritus Dei serebatur super aquas. Denique Apostolus. Coeli erant prius & terra de aqua & per Aquam assistente verbo: Hoc enim extendit sento a coelos stabiliuit terram, privativæ & tenebrosæ ipsius proprietatis essentia est nox, lucidæ vero & positivædies, ipse auroram & solem est fabricatus & in eo positi suum tabernaculum.

F. Denique denotans diurnum mundi hemispharium & G. nocturnum duplices illos arguunt effectus contrarios quos Deus unicus sub duobus nominibus in mundum hunc typicum producit: nam juxta mysticam Orphei, Hesiodi, Euripidis atque Æschyli theologiam (quorum erat fabulis mysteria quæ à divinis personis didicerunt in volvere.) Sol in Archetypo divinus (2 quo omnis ornatus & pulchritudo, numerosam Vitæ harmoniam comprehendens, derivatur) dicitur habere in dextra pietatem & benevolentiam in sinistra sæveritatem & punitionem. Hinc solem hunc creatum seu mundanum (in quo ille archetypicus posuit tabernaculum) vocarunt uno respectu Apollinem, quem fingunt habere in dextra gratiam, vitam & sanitatem, in sinistra vero Portare arcum & sagittam: at alia ratione eum Bacchum & Dionysium dixerunt. Sub nomine Apollinis diurnam ipsi proprietatem affignarunt, cujus est omnia ex septem partibus conflare caque præservare, hinc inde ipsum vitæ generationis, multiplicationis, & fanitatis authorem imtimantes. Per nomen Dionysij nocituram ejus naturam intendunt, in qua creaturas ex septem partibus diurno tempore ab Apolline conflatas destruit, dilacerat atque dissipat, hincarquentes ipsum mortis, corruptionis, & decrementi esse causam. Ob istam rationem eum vocarunt Athenienses sub nomine Apollinis Alexicacon id est mali pulsatorem, & veteres Apellin loco Apellinis quasi malorum discussorem, & Homerus Vlion hoc est sanitatis authorem: Et David Deo dante creaturis vitam colligunt: recipiente Spiritum eorum expirant, emittente Spiritum suum recreantur. Et Iob: Ad hominem apponit Deus flatum fuum, quem si reciperet expiraret omnis caro. Ego occidam (ait Dominus) & ego vivere faciam. Et Salomon-Vitæ & mortis habet Deus potestatem qui deducit ad portas mortis & reducit: Denique ait Deus. Ego Domnius & non est alter, formans lucem, creans tenebras, faciens bonum & creans malum. Ego Dominus faciens hæc

Pro Viteriori hujus Emblematis descriptione vide in Principio Medicinæ meæ Catholicæ.

PHILO

I.Iohan.I.

Pfal.138.12. Pfal.81.

Ifai.45.67.

Tim, 3. Pfal, 18.11.

Sap.7.

I Iohan.I.

Eßi. 44 24.

Tim. 3.

Sap.11.18. 10b 12.22. Gen.1. 2.pet.3. 1fai.44. 24. pfal.74.16; pfal.19.4.

pfalm 104, 19. 10b. 34.13, Deut. 23, \$ap.6.13, Elai,45,67,



# PHILOSOPHIA

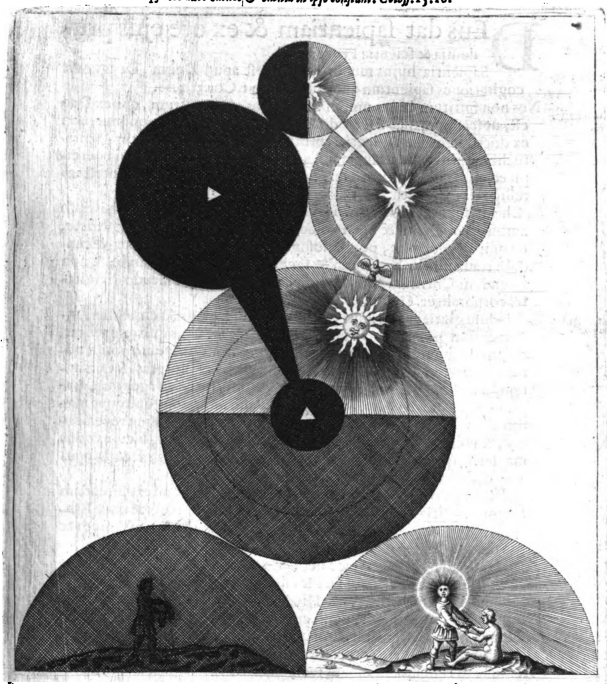
Inqua

Sapientia & scientia creationis & creaturarum Sacra veréque Christiana (vt pote cujus basis sive Fundamentum est unicus ille Lapis Angularis Iesus Christus) ad amussim & enucleaté explicatur.

AVTHORE,

# ROB. FLVD, alias DE FLVCTIBVS, Armigero & in Medicina Doctore Oxonienfi.

Christus est imago Dei invisibilis, primo genitus omnis creatura, quoniam in ipso condita sunt universa in cœlis & in terra visibilia & invisibilia, sive Throni, sive Dominationes,
sive Principatus, sive pote states, Omnia per ipsum & in ipso creata sunt:
ipse est aute omnes & omnia in ipso constant. Coloss. 15.16.



GOVDÆ,

Excudebat Petrus Rammazenius, Bibliopola. Anno. M. DC. XXXVIII,



# PHILOSOPHIÆ MOYSAICÆ.

Sectio Prima.

In qua

# Vera & syncera Philosophiæ Moysaicæ ba-

sis sive lapis Angularis unicus, qui est radicalis creaturarum omnium Existentiæ & Essentiæ ratio atque mysterium; docetur, vivoque sacrarum literarum testimonio confirmatur: dum é regione spuria & imaginaria illa Ethnicorum Philosophiæ Fundamenta deteguntur, evertantur, & in nihilum redigantur.

AVTHORE,

ROB. FL VD: alias DE FL V C T 1 B V S, Armigero, & Medicina Dollore Oxonienfi.

Eus dat sapientiam & ex ore ejus prudentia & scientia Proverb.2.6.

I.Cor.3.19.

Sapientia hujus mundi stultitia est apud Deum, Deus novit cogitationes sapientum quod sunt vanæ 1.Cor.3.19.20.

I.Cor.2, I2.

Nos non spiritum hujus mundi accepimus, sed spiritum, qui ex Deo est, ut sciamus, quæ á Deo donata sint nobis, quæ & loquimur, non ex doctis humanæ sapientiæverbis, sed in doctrina Spiritus; Spiritualibus spiritualia comparantes: animalis autem homo non percipit ca, quæ funt Spiritus Dei: Stultitia enim est illi & non potest in-

telligere. 1.Corinth.2.12.13.

Coloff, 2.8.9.

In Christo sunt omnes the sauri sapientiæ & scientiæ absconditi, in ipso ambulati radicati & superædificate in ipso confirmatiside: Videte, ne quis vos decipiat, per philosophiam & inanem fallaciam; secundum traditionem hominum & secundum elementa mundi; & non lecundum Christum, quia in ipso habitat omnis plenitudo divinita-

tis corporaliter. Coloss.2.8.9.

1. Corinth.3. Secundum gratiam Dei, quæ mihi data est, ut sapiens Architectus fundamentum posui, alius autem super ædificat, unus quisque videat, quomodo super ædificet: Fundamentum enim aliud nemo potest ponere, præter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Siquis autem super ædificet super hoc fundamentum Aurum, Argentum, Lapides pretiofos, lignum, fœnum, stipulam, uniuscujusque opus manifestum erit: Dies enim Domini declarabit, quia in igne revelabitur, & uniuscujusque opus, quale sit, ignis probabit; si cujus opus manserit, quod super ædificabit, mercedem accipiet; si cujus opus arserit, detrimentum patietur.

Israel deservit oraculum Dei, quod est fons sapientiæ ad exquirendam artem, scientiam & intelligentiam in gentibus alienis & inter Ethnicos, qui nesciverunt veram sapientiam, sicut secerunt Agareni &

qui erant in Theman. Baruch. 3.

Baruch.3.

Quare ô Ifraël fcientia tua hæc decepit te: Ifai 47.

Mai.47. Pfal.118.22

Hic existit splendor Gloriæ Dei & character substantiæillius, qui portat omnia verbo virtutis suz. Hic Lapis angularis, quera structores spreverunt qui est caput anguli cujus libet Creatoris.

Iob.38.4.

Ioh.r.

A lehova hicest, estque mirabilis in oculis nostris: Super istud fundamentum sita est terra & mensura ejusdem. Coloss. 1.13.

Denique in sapientia ista Deus fecit omnia & omnia sunt er consistunt in ea, & fuper cam & fine ca omnia nihil.

PROBMIVM,

# PROEMIVM.

N animo meo est, quod nemini adversum sive injuriosum videretur, 🚨 fi ego Medicinæ Professor in Patroni mei Theo-Philosophici & Medici, divi nimirum Lucæ imitationem, Sacrarum literarum testimonio cum essicocessimis aterna illius Sapientia rudimentis (ut pote quæ est unicum illud fundamentum seu Lapis Angularis, super quem creatura omnis fundatur) adveram & essentialem Moysis philosopbiam, sustinendam utar. Si scale lacobi esset officium, ut mediante ea, tam Anima quam Angeli a terra in cœlum a cenderent, adque itidem à cœlo in terram descenderent, idque gradibus tam Elementari quam cælesti natura correspondentibus, vel (ut Poëta mystice loquendo babet) si Natura catena suum annulum superiorem pedi cathedra Iovis in Calo habeat affixu, uti annulus ejus dem infimus terræ est alligatus, quomodo nobis creaturis terreis vel potius imaginibus divinis tabernacula lutea inhabitantibus pofsibile est, ut d confuso creatura chao, quasi ejus externo, versus splendidam Creatoris Esentiam in ejus centro latitantem, advera sapientia mysteria perquirenda & investiganda ascenda. mus, nifi in terream ipsus circumferentiam sive mansionem oculis Linceis in primis introspiciamus? Et tum posted altius gradatim descendendo ad centralem tandem divinitatis seu Lapidis veré Angularis sedem paulatim pertingamus, super quem fundata & stabilita est quælibet creàtura, quippe qui est verbum sine quo nihil, boc est incorruptibilis Dei Spiritus, qui inest omni rei,illave Divinitas summa, quæ vivificat omnia, omnia esse & existere facit: Illa denique formarum, quæ est Entium Ens,& Omnia in Omnibus.Si igitur Deus in ejus verbo æterno & per illudcreaturas omnes fecerit, eas vivificaverit, & earum quamlibet e. tiam ad bunc usque diem in sua specie præservavit, quis (obsecto) Philosophorum utcunque peritus, mysteria Crea. torisin Creatura enucleare, aut cum judicio mentali Creatorem in creatura fine licerarum sacrarum documentis &

Spiritus Sacrofantti conduttu decernere queat? An ne Agarenos & illos, qui erant in Theman imit ando, font em totius Sapientia relinquemus, ut veram Sapientiam, ubi non est invenienda, inquiramus? Et tamē nibilominus absit, ut quis intentionem sive mentem meā boc in opere sinistrė interpretetur, aut temeré putet, quod leges & statuta Theologia sacra ab Antiquis Ecclesia patribus stabilita at que ordina. ta aut violare aut oppugnare confendam: Verum sciat velim, quod, ut unus & idem in Sacra Scriptura tex. tus duplicem solet sensum sibi vendicare, videlicet internum sive Spiritu. alem, & externum seu literalem, & ta. men borum uterque est verus, ut cunque quodammodo videntur in aliquo respectuab invicem separari at discrepare; baud aliter quam sub nomine & persona unius ejustemque bominis,natura gemina, videlicet Anima Spiritualis & materiale corpus intelligimus; ita etiam præter mysticam illam interpretationem, quam textus Scripturarum continet, ipse extrinsecé tales realitates creatas exprimere & delineare potest, qua inprimis ad verum Essentialissima Philosophia subjectum attinent'. Porro etiam est seduloconsider and um, quod subject um & Methodus pertractandi & procedendi in utrisque professionibus, nimirum Theologia & Philosophia vera, ab invicem quodammodo differant; cum illa, nempeTheologia (ynceram ac nudam divinæ Essentiæ naturam directé, boc est, demonstratione a priore indicet, baud aliter, quam ad Circuli existentiam probandam,initium inquisitionis facimus à Centro formali, seu puncte medio, atque ita paulatim ad circumferentiam per semidiametri gradus descendimus: Hac scilicet Philosophia actione & methodo contraria in (ua inquisitione pergit, quippe que à creas tura seu organi creati circumferentia, seu externa quasi demonstratione à posteriori versus esus essentiam centralem ascendit, ut hac sua industrià radicalem interni illius Spiritum inveftigemus, qui agit & operatur in ea. Nonne

Zap.13.1.

Rom, I.20.

Nonne à Sapiente admonemur, ut opificium nobis incognitum atque absconditum per ejus opera addiscamus, si nolumus pro vanis baberi? Hoc est, ut divinam aternamque causam per creatos & temporales ejusdem effectus apprehendamus? vel ut Philosophus ille sacer Divus Paulus habet, ut videa. mus & intelligamus invisibilia Dei; sempiternam etiam virtutem ac divinitate ejus per ea, que facta sunt: Scilicet in creaturis & per creaturas ejus: Haut aliter, quam interna & centralis circuli monas sive punctus, inquisitione facta d circumferentia per semidiametrorum partes seu punctus descendendo invenitur: siccerté se immergit verus Philosophus in creaturam progrediendo, at ejus externa quasi circumferentia in centrum usque, in quo lapis ipsius angularis delitescit; Quod cum ita sit & cum pagina sancta situtriusque barum professionum seu scientiarum demonstrationibus plena, fiducia mea est, quod nemini videbitur alienum, si axiomatibus & testimonys Bibliorum summæ veritatis ad Phllosophramistam sacram statumi. nandam utar. Quod autem textus sa. çer per integrum ipsius fere filum,tam Philosophiæ, quam Theosophiæ subjectum delineat, in eo sat liquido apparet, quoniam actus & operationes tam mundi avialis seu Angelici, atque illius temporalis cum cælestis tum elementalis, quam æterni & divinitatis Copiosé describit. Sed evidenter constat, quod mundus æternus (qui nec principium babet nec finem) cum sit sola Majestate divina repletus existat præcipuum ac solidissimű illut funda. mentum, super quod sita & collocata est Theologia, ut ex altera parte mun. dus temporalis, seu inferior, qui babet cumPrincipium, tum finem, atque etiā visibiliter cum creaturis ejusdem in cælum & terram distinguitur est unicum veræ Philosophiæ subjectum sive basis. Pro mundo vero Angelico seu æ. viali,qui babet principium, sed nullum finem, & á Deo pro spirituum Angelicorum & Animarum beatarum sede ac receptaculo ordinatur, ut ipse fitum & positionem suaminter predictos mundos extremos, nimirum illum æternum

& hunc temporale habet, ita quide immediatū cum utrisque extremis nexum ac relationem habet, ut pote qui suam lucem & vitam seuessentiam formalem immediaté recipit ab æternitate cujus tum posted portione deorsum effundit, eamque cum mundo temporali seu mansione inferiori communicat, ut ipse cu creaturis suis exende crearetu? & vivificaretur : Vnde sequitur, quod ut forma mundi temporalis sit Angelica five avialis, ita anima & vita mundi avialis est divina seu aterna: Quibus manifestum redditur, quod natura sive proprietas angelorum nec d Theologia subjecto est excludenda, quippe qua de divino lumine sive splendida & fulgida divinitatis presentia participat: neque a Philosophia substantia eximi potest, quatenus lux Angelica sit anima & vita naturæ tempora, lis & consequenter necesse est, ut veræ philosophia expertus agnoscat scientiam suam seu fundamenta sua Philosopbiæ radicaliter procedere ab æter. no Deo per Spiritus suos æviales seu Angelicos in creaturis suis temporalibus (intelligo stellas, ventos, Llementa, Meteora & corpora perfecté mixta.) Itque ideó quatenus subjectum Philosophicum ab influentijs angelicis animatur, necesse babemus credere, quodintuitu mentali in lucem illam æternam penetret, quæ tam temporales, quam æviales spiritus seu creaturas vivificat ultra quam nibil vel imaginatione vel mentali apprebensione decerni aut excogitari queat.

Hæc est ergo tripartita illa mensu-74 scala lacobi, quam ipse in somnio suovidit, dum caput loco pulvinaris super lapidem reposuisset, in cujus Longitudine, latitudine & profunditate trium prædictorum mundorum imagines seu characteres fuerunt delineati five depicti: atque hac decausa Lapis ille domus seu tabernaculum Dei dicebatur.Vnde certü est,quòd,ut lapis ille suum externum & internum habebat, ita Patriarcha in divino hoc suo somnio angelos à terra (que est scabellum pedum Dei) quasi externo & corporali, per mundum æviolem seu Angelicum ad mundum æternum quasi centrum & maximé internum, in quo

Rom.11.36. Indith. 16.17. 151.42.5. Phl,102.24

fuum revertentur, emittente vero spi-

Sap.12,1. Ioh.1. Ad.17.25. Ephel.4. 6.

est ejus thronus, ascendentes atqueite- ritum suum, recreaduntur & renovarum per eosdem gradus d loco seu sede bit faciem terræ & cæt. Et quod per æternitatis per idem medium aviale ipsum universa sint creata in calo & in regionem temporalem de scendentes in terra, visibilia & invisibilia, sive intuebatur. Simili etiam modo cum Throni, sive Dominationes, sive Prin. Colosti. 16. Propheta Ezechiele (idque visione ma- cipatus, sive l'otestates, omnia per ip [u gis externa decernere ac concipere po- S in ipso creata sunt. Et quod ipse sit test Philosophus verus, mysterium non ante omnes, quòd & omnia in ipso conmodo rota in rota, five avialis effen. ftent &c: Observa, obsecro, quomodo A. tiæ in temporali existentia, sed etiam postolus bis verbis paucis tres prædictos aspectuadouc magis interno & men- mundos ad vivum depingat. Rursus Colostia.it. tali illud Rotæ in medio rotarum, vide ait, quod Christus sit omnia & in omni- lebre.i.3. licet motorem centralem & spiritum bus: Et quod portet emnia verbo vir- 100.38.1. aternum in aviali, mediante quo tem tutis sua: Et quod in eo sint omnes the poralis seu Corporea creatura immedi- sauri sapientia absconditi: & quod saaté vivificatur & agitatur : Quibus pientia ejus faciat aëri pondus & a-(scripturis sacris innitentes)inferre quas appendat in memsura, & quod poqueamus, quod Deus sit essentialiter suerit pluvys legem & viam procellis unum & omnia & quod impleat omnia: I tonuntibus. Et quod respondeat ipse Epbel. 48. Et quod ipse operetur omnia in omni- lobo in turbine. Et quod ipse per ver1. Cor. 12.11
1. Tim. 6. 13 bus. Quod vivificet omnia: Et quod e- bum suum det nivem, sicut lanam & jus spiritus incorruptibilis insit omni-\pruinam, sicut cineres dispergat, & bus: Et quod verbo ejus omnia sint fac- quod glaciem projetat sicut buccellas, ta & sine eo nibil: Et quod in verbo es- es quod ante faciem frigoris ejus nemo palita. 15. (et vita, & illa effet lux bominum. Et durare possit: Et quod simulac emitquod ipse det vitam & inspirationem tit verbum suum liquefaciat ea. & si-Somnia. Et quod in ipso vivamus, mul ac flet ventus ejus, fluant aqua: 106,37.10. moveamur & simus. Et quod ipfe, sit Et quod flante Deo cocrescit gelu &c. Pater omnium, qui est super omnia & Infinitos quasi alios locos é Biblij (acri per omnia & in omnibus nobis: Et qued | thesauro producere queam ad confirab ibso, per ipsum & in ipso, per ipsum mandos actus universales operationes. Sin ipso sint omnia. Et quod miserit que mirabiles & potentes, que ab esspiritum suum & creaverit omnia. Et sentialissima & eterna illa Dei saquoddet flatum populo qui est super pientia assidue efficiuntur, qua, uti terram & spiritum calcantibus eam. diximus, est essentialis illa Basis seu Et quod omnia in sapientia secerit: lapis Angularis, super quem pura & impleta sit terra possessione ejus. Et syncera philosophia adificatur: Sed quod dante eo ereaturis colligant, ape- | quoniam de ipsis alibi in Philosophia. riente manum ejus omnia replebuntur seu Meteorologia mea sacra copiose bonitate, avertente faciem suam tur- egi, atque etiam in ista prasenti babuntur creatura at auferente spiri- lectione plura dicam, vos ad ea brevi-tum eorum desicient & in pulverem tatis causa reservo.

(\*) 4 SECTIO-

# SECTIONIS PRIME CONTENTA:

(Primus Instrumentum sive Machinam experimentalem describet, diligen) ti cujus observatione, qualibet Philosophia nostra Moysaica particula demonstratur & contra falsam Ethnicorum Doctrinam Sustinetur. Secundus Sapientiam genuinam & veram a spuria & falsa, consequenter Philosophiam essentialem, & Sacrosanctam ab illa Ethnicorum adultorina & inventione humana producta, distinguit. (Tenebræ seu Materia prima. Cap. 1:2. Aquæ quæ sunt Materia rerum omnium secunda. (Primaria quæ Cap.3.&4. Lux divina, quæ est essentia funt. illa centralissima omnia creans, informans, vivificans, movens. Cap-3. & 4. **Explicat** reram om nium principia. Activa SFrigiditas. quæ sunt ¿ Caliditas. Tertius. Secundaria. Passiva S Humiditas. quæ sunt ? Siccitas. Sectio hec Veram plenitudinis & vacuitatis conditionem adversus vete-Prima in Libros rum Philosophorum sententias petractat & aperit. quinque dividitur Rationem Condensationis. quorum Rarefactionis. docet-Mysticam tum. ? Generationis & Corruptionis ortum atque etiamRegenerationisat que Resurrectionis mysterium detegit.cap.6. Ethnicorum opinionem, quæ Deum necessitatein boc mundo Quartus. agere contendit, refutat penitus cap.7. Ventorum cap.2.3.&4. Nubium & pluviæ, cap. 5.6. Adversus Ethnico-&·7. Quintus myrum Philofo-Nivis.cap 7. 1terium phorum mentes Fontium & fluminum, cap. enucleat. 8.9.& 10. Folgoris & Tonitrui, cap. 11 12.& 13. Ac in fine sive conclusione Appendix quædam ex Viri in mysterijs Dei ac Naturæ profundissimi operibus extracta editur, quæ Philosophiæ Moyfaicæ eccellentiam præ'alijs omnibus extollit & magnanimiter defendit.

SECTIO-



# SECTIONIS PRIMÆ,

LIBER PRIMVS.

DE INSTRUMENTO EXPERIMENTALI SIVE DEMONSTRATIVO.

HVIVS LIBRI ARGVMENTVM.

Liber hic primus, qui est quasi proæmium & præparatio ad cæteros quatuor sequentes, declarat, quod cum hominum mundanorum animi pro hodierno die ad summum usque infidelitatis culmen sint ita erecti atque elevati, ut more Iudzorum fine fignis & de monstrationibus credere nolint: Iudzi signa petunt (dicit Paulus) & Grzcisapientiam &c: Author hujus tractatus præcipuum fore victoriæ medium in hoc conflictu Herculeo, qui inter duos inimicos & agonistas fortissimos veritatem & salutatem, hoc est, sapientiam Dei & illam mundanam est faciendus, existimavit, si vulgare & bene notum aliquod experimentum sive practicum instrumentum invenire potuisset, quod cœlesti nostro Athletà, scilicet veritati loco massa five fustis Herculei ad monstrum illud deforme & horrendum, nempe Infidelitatem domandam & exterminandam inservire queat, quod tam pertinaciter ad sui Domini nimirum erroris & tenebrarum principis statuta atque privilegia sustinenda exponit: cum tales, qui reali practica atque oculari demonstratione nolunt ad centrum veritatis dirigi ac conduci, magis irregulares & àpolitis & a quadratis rationis regulis errabundi merito sunt censendi, quam bestiæ sive animalia bruta, ut potequæ experientià (stultorum ob istam rationem matre dicta) gubernatæ, illud solent eligere, quod ab ipsis probatum est bonum; quod verò sibi malum invenerunt, summoperé evitant. Propter hanc igitur causam & adhunc effectum machinam quandam spiritalem, nomine speculi Calendarij dictam elegit, quam ipse vocat instrumentum suum experimentale sive demonstrativum, ut per ocularia & practica ejusdem experimenta sapientiæ & philosophiæ mundanæ falsitatem delineare & veritatem defendere possit, quæ originem suam ducens à l'atre Luminis est vita, veritas atque verus Lapis angularis, in quo & per quem omnis creatura constar, & in suo esse præservatur.

#### CAPVT. I.

Hic author rationem exprimit, cur in istius discursus philosophici introitus seu initio fabricam, proprietates & usum machina seu instrumenti cujus dam experimentalis proponat.



Ateor, rem esse commendatione dignam propositionem philosophicam, acutis argumentis & quasi telis ex rationis naturalis, pharetra selectis probare

atque sustinere, sed quoniam subtiles istius speciei inquisitiones & objectiones (utcunque primo intuitu probabiles & verisimiles sunt, tamen in conclusione falsa & erroris plenæ plerunque inveniuntur) ided tales, qui inviolabili scripturarum sacrarum

Digitized by Google

1.Cor.1.22.

#### SECTIONIS PRIMÆLIB.I.

veritati sunt devoti meliori fide in ijs stabilientur, modò si authoritas sancta cum cateris conveniat. Et tametsi duo istiusmodi testimonia ad omne dubium sive scrupulum in veritatis sapientibus confirmatione videantur sufficientia, tamen tanta obstinaciæ fervore æstuare videtur hujus mundi & præcipuè communium hominum incredulitas, imò verò & tanta astutia & fubtilitas etiam in hominum nonnullorum haud mediocriter eruditorum spiritus irreplit, qui magis sensu practico, quam spirituali speculatione ducuntur, ut nisi cum Divo Thoma videant & manu contrectent, aut saltem signum aliquod evidens intueantur, fidem quandoque, rei utcunque veræ, adhibere nolunt. Ob istam igitur rationem cum ego ipse solus in pa-Læstram philosophicam adversus illos philosophos ethnicos, qui mundana sapientia freti philosophiam finxerunt humanam, me conferam, necesse habeo, ut armis Her- l veritatis divertantur.

culeis me inprimis muniam, Namut Apostolus contra bestias Ephesi in similitudine hominum pugnavit, ita ego adversus illas Athenæ videlicet Protei formes Peripateticorum philosophos contendere aggredior. Quare mihi proposui in loco priori arma solida ex rationibus è secretiore Naturæ thesauro cudere, illaque sacrarum literarum Authoritate & virtute temperare, ac tandem ocularem producam experientiam sive demonstrationem, mediante qua loco massæ seu fustis Herculei irrationabile illud monstrum, incredulitatem, facilius domem & subjugem, quippe qua non est perniciosior & ferocior generi humano ho-Itis. Quod ut melius ad finem desideratum perducam, instrumentum quoddam Experimentale, mundo vulgariter notum hîc in lucem produco, quo oculi infidelium inviam veritatis dirigantur, & à dictis philosophiæ spuriæ & sophisticæ ad metam

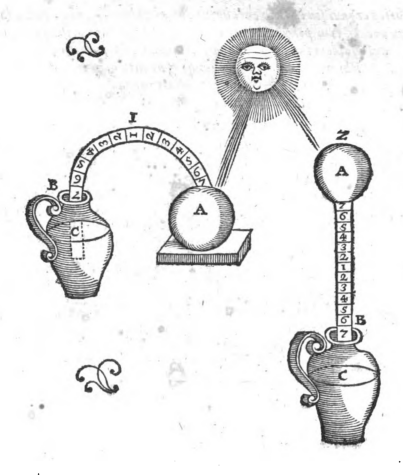
#### CAPVT.II.

Quod instrumentum vulgo speculum Calendarium distum, falso à quibusdam nostri seculi hominibus sibimet ipsis arrogatur, utpote, qui illud propriam suam inventionem esse falso gloriantur.

Loriæ tam impensé avidus atque famæ & reputationis cupidus est homo, ut quomodo, quave ratione illam acquirat, nimirum an sit directé vel indirecté, parum refert. Ista sola erat causa, ob quam Ethnici philosophi sibi ipsis ea philosophiæ principia more surreptitio ascripserunt, quæ summo jure sapienti divinoque philosopho Moysi pertinebant, nominibusque sive titulis novis illam suam latrociniam velabant & quasi deaurabant, uthac ratione ostentarent ea proprijs suis inventionibus, fuisse stabilita (ut infra dicetur latius) simili plané ratione instrumentum sive speculum hoc nostrum experimentale, plurimos, habet inventores spurios seu adulterinos, qui quoniam typi formam aliquantulum immutarunt, ipsius inventionem à seipsis prius excogitatam gloriantur. Quod ad me attinet, cuilibet quod suum erit tribue- i describam.

re æquam atque honestum esse existimo: Non enim erit mihi dedecus istius mez philosophiæ principia præceptori meo Moysi ascribere, ut pote qui ipsa etiam divino digito formata atque designata accepit, neque jure mihi fabricam hujus instrumenti primariam arrogare aut vendicare queam, quamvis illo in naturali Macrocofmi, mei historia & alibiad veritatem argumenti mei philosophici demonstrandam (licet in alia forma) sum usus: & agnosco, me illud in veteri quingentorum saltem annorum antiquitatis manuscripto graphicé specificatum, atque gcometricé delineatum invenisse. Primò itaque formam, sub qua illud in monumento prædicto antiquo inveni, vobis exponam: Deinde ejus figuram atque positionem, quod vulgariter inter nos est cognitum arque usitatum hic

Ex



Ex quibus videre licet ista duo solummodò in figura & non naturà inter se variare: Nam radij solares calore suo in globum concavum capitis. A. operantes faciunt, ut inclusus aer, corum actu rarefactus per fistulam A. B. in ollam aquæ descendat & per superficiem aquæ in forma bullarum egrediatur; occidente verò sole nocteque frigida appropinquante, iterum congelatur, contrahitur atque condensatur aer ille inclusus, qui pridie Solis præsentià calidaque ejustem actione erat rarefactus. At quia in sphæra plumbeâ & fistulà sat aeris non est ad hujusmodi condensationem in debita proportione efficiendam, quoniam pars ejus (ut dictum est) pridie erat exhalata, ideò ut evitetur vacuum, tantum aquæ ex olla C. in fistulam plumbeam exsugitur, quantum aeris in rarefaciendo est exhalatum. Rursus, quando Sol proximo die oritur, acr in vitri globo & fistula conclusus iterum rarefiet, ac tunc seipsum dilatando, aquam, quæ in filtulam conscenderat, in locum priorem repellet. Atque ita hæc in condensatione ac rarefactione, alteratio semper eodem modo plus minusve se habebit, prout Sol nobis vicinior aut remotior erit, aut juxta venti in elemento spirantis sive frigiditatem sive caliditatem.

Idem etiam aëri secundo speculo incluso continget, globus enim sive pila in summitate vitri, plenus est aëris, atque exacté in quælibet respectu, plumbeo resertur pilæ, sic ut sistula recta, quæ ex aqua ascendit, capitique adjungitur, exacté sistulæ curvæ prioris comparatur, adeò, ut si pila plumbea superius erigatur, ac sistula curva siat recta, ut ex aquæ olla ascendat, perpendiculariter in plumbeam sphæram, cum nulla erit disserentia inter formam sive singuram primæ & secundæ machinæ vel instrumenti, ita ut unusquisque dissernet, eandem esse utriusque in essectu conditionem ac usum.

CAPVT. III,

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. I.

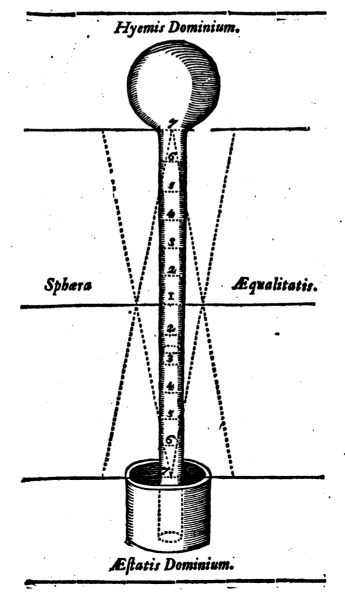
#### CAPVT. III.

Hic fabrica organi seu instrumenti bujus, quod vulgus speculum calendarium vocat, cum praparatione vitri, & adaptatione orisici vel
nasi ejusdem in vas pervum aquâ plenum, exprimitur;
Vbi etiam opiniones eorum, qui putant aquam
in vitri seu matrati collum per caliditatem exsugi & elevari
meritò confutantur.

Bservandum est inprimis, quòd experimentale hoc nostrum instrumentum, ex tribus conflatur partibus; quarum Duæ sunt naturæ machinæ propriæ, videlicet Matratium sive vitrum & vas inferius aqua plenum, in quod vitri nasus seu oriscium intrare debet; alia verò accidentalis magis est, atque ita ordinata, ut vitrum sua positione perpendiculari sustente:

Ad matratium sive vitrum quod spectat, illud debet caput satis spatiosum vel rotundum vel ob longum habere cum collo longum vel ob longum habere cum collo longum satis orificium seu os reliquo collo proportionari & duplici modo ascendendo numero, & descendendo num

enim collum ejus perpendiculariter positum, ita invasculum sive peluem aquæ plenam est adaptandum, ut ejus orisicium sundum ejus attingat. Deinde à superficie sive summitate aquæ, sursumque per collum vitri ad globum ejusdem usque ascendendo mensurare debemus, donec ad ipsam pilam, sive illa sit longa sive ovalis, perveniamus, illudque collum in partes 15. dividere, in quarum media, nimirum in illa inter caput ejus & aquæ superficie, quæ est in sundo, siguram I. describo, deinde deorsum ab I. descendendo atque itidem ad I. ascendendo numero, & describo 1.2.3, 4.5.6.7. Exempli gratia.



Quod ad aquæ vasculum spectat, illud etiam cum proportione vitri sive Matratij fitulæ vel colli in fundum ejus descenden-

tis, in dicta figura depictum habetis. Iamque filtula Matratij seu vitri ita in partes divisà, vitrum præparare ac disponere debetis hoc modo, ut magneticum & attractivum frigiditate, atque expulsivum seu dilatativum caliditate efficiatur : Accipiatis ergo, velim, orificium matracii in manibus & cas ur ejus sive sit rotundum, sive ovale, igni donec valdè incalescat extendatis: Calor enim ignis rarefaciet aërem vitro inclusum, efficietque, ut bona ejusdem rarefacti portio ex orificio vitri evolet, ac in eo statu remanebit, quamdiu vitrum in illo caloris gradu manet, quo instanti, si repente fistulæ nasum in vasis instrumenti aquam ponatis, percipietis, quòd ut Matracium frigescit, sic etiam aqua in · speculi collum paulatim, sursum, ascendet. Observandum quoque est, quod quo calidius vitrum factum elt, eo altius appropinquante frigore in collum vitri ascendet, eujus rei ratio elt, quia, quò magis in vitro rarescit aër caloris virtute, eo minor erit vel minor aquæ proportio in vitri collum : pinxi.

fublimabitur, secundum majus vel minus frigoris in aere externodominium: Nam aer post ejus attenuationem in vitro remanens, ab intenso frigore condensabitur, & condensatione tantum aquæssecum rapiet & in altum attollet, quantum aëris prioris in dilatatione ex aquæ superficie expiravit; quo manifelte apparet, deceptos fuisse eos, qui calorem attractionis aquæsursum occasionem fuisse cogitant, cum demonstratione ista oculari patet, quod sit caloris actus, qui eam pellit deorsum; è regione verò constat, quòd frigus sir ascensionis aquæ causa: Vtcunque impostores nonnulli, quò rem admirandam magis efficiant, liquorem sive spiritum esse secretum & ab iplis folummodò motum, prædicant, qui vitro inclusus arcana quadam proprietate aquam quandoque in vitrum ascendere, & quandoque descendere faciat: quam astutiam ut melius tegant, aquam inclusam vel viridi aere vel similibus tingere assolent. Quod ad accidentalem hujus machinæ partem pertinet, illa variformiter, seu in quacunque forma vel figura nobis placear præparari & fabricari potest: Meamauaëris proportio & per consequens eo major i tem ejusdem fabricandi rationem hîc de.

#### CAPVT. IIII,

## In quo diversa instrumenti bujus demonstrativi proprietates & u sus exprimuntur.

quàm usus consideratur vel universaliter vel particulariter. Proprietas enim ejus generalisest, vel contrahere & condensare, nimirum, cum aër inclusus per frigus externum animatur, vel dilatare ac rarefacere, quando scilicet aër inclusus à calore externo excitatur: Atque ideò per naturam ejus constringentem & dilatantem, rationem sine conditione aeris mundi universalis discernere possumus: Qua quidem observatione facillimé est speculandum, nihil effe in toto naturat imperio, quod aut rarefieri aut subtiliari queat, nisimediatione & actu caloris, sive sit visibilis, sive invisibilis, qui est effectus lucis, ut è regione nihil

Am proprietas hujus instrumenti, contrahiaut condensari potest sine frigore, cujus origo sunt tenebræ. Proprietates autem hujus instrumenti particulares cum iplarum ulibus sunt istæ. Primum per machinam istam aëris externi sive catholici Elementi temperamentum in calore & frigore revelatur : Quò enim altius aqua in collo sive fistula Matracij scandit, eo fortius arguit frigoris in aërem Dominium: Ad eo ut hoc modo quotidie de frigoris in aere augumento vel decremento indicare queamus, & consequenter per aquæ in fistula descensum caloris in aere seu Spiritu mundano proportionem scire facilium

### Exprimenta quædam notatu digna ex speculi hujusmodi observatione collecta.

I aqua, quæ satis altè in speculi seu in-Strumenti collo seu fistula erat elata, subitò per aliquot gradus jam desidat; signum erit indubitatum pluviæ sive imbris immediate subsequentis.

Si unius noctis spacio aqua elevata residet , pluviam non multam proventuram

arguit. Si Auster aut Eurus flet immediate post post Notum vel subsolanum spiret Boreas, seu ventus frigidus occidentalis, tum aqua manifesté exaltabitur.

Si aqua ad gradum in collo Matracij I. attingat aërem arguet esse temperie moderatum in calore & frigore, haud aliter, quàm se haber aër, dum Sol per æquinoctium transeat vernale.

Ouod si altius ascendat aqua, tum arguir Aquilon em, vel Favonium, aqua observabi- | aerem per tot gradus ad dispositio nem fritur per g radus nonnullos cadere: At verò si | gidam septentrionalem vergere, per quot A 3

## SECTIONIS PRIME LILI.

Supra I. elevatur: Nă considerare debemus, 1 quòd à gradu 1.ad superiorem 7.ad hæmis. phærium hyemale pertinet: & per consequens gradus multiplicationis frigoris importat spatium istud; ita, ut si aqua ad 2. argumentum est, quòd frigus superer cali- aqua ad imam figu am 7. detrudatur, exdum in aëre per gradum unicum: Si ad 3. per duos: Si ad 4. vel. 5. arguit pruinam: Ad 6. magnam glaciem : Ad 7. glacies in ista civitate londinensi adeò est magna, & dura, ut homines & currus super flumen Thamesin transire soleant.

E regione verò, si aqua subsidat à 1.ad 2. hamisphæry inferioris ordinis seu æstiva- inclusum: De his in capite sequenti plura.

lis:Sive calidum guit primum caloris Dominij super fris is gradum si ad 3. descendat vel 4. majo : in aere caliditate demonstrat: Si usque d 5. aut 6. cadat aqua, aerem declarat impense calidum: Verum fi tremum & intensu 1 indicat in aëre calorem, ita, ut ratione :jusdem fulmina & tonitrua in eo effician ur.

Quibus videre v sest, quanta sit relatio illa, quæ facta est ir er aerem externum sive universalem, el mentum spirituale sub lunare, atque illum speculo instrumentali

#### CAPVT, V.

Hicevidenter probatur, non ob stante ulla objectione, quòd fieri possit in contrarium, quodorganum boc experimentale relationem babeat non modo ad mundum magnum, verùn etiam, quòd spiritus instrumento huic inclusus ab illo machinæ mundi regatur & gubernetur.

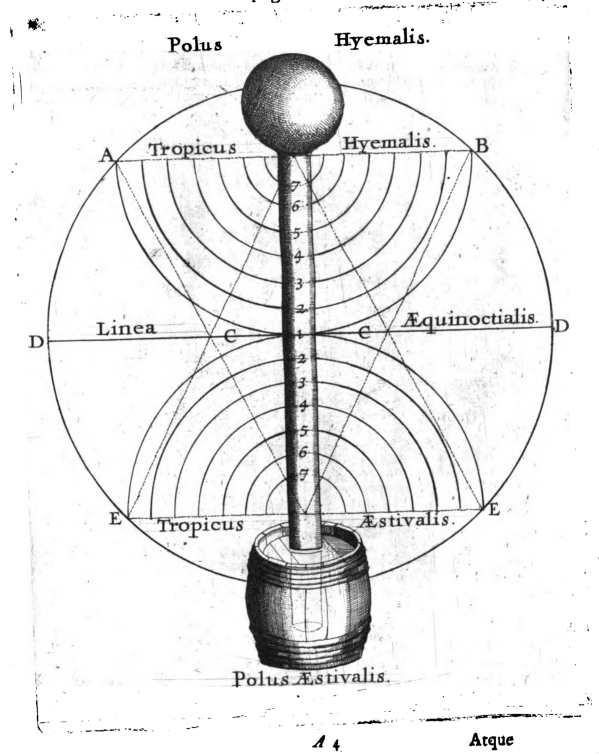
SEd priusquam ulteriori comparatione intersprittem in parvulo hoc nostro typo seu machina contentum, & proprietates agentium & patientiumin eo, cum illis magni mundi procedam; necessarum est, ut primo cujdam dubio, sive objectioni, quæ fieri potest, respondeam, quæ quidem, nisi remota & resoluta sit, relatio seu comparatio hujusmodi, ignorantibus aut inepta scu omnimò impossibilis videatur Scio igitur haud paucos objecturos esse, quòd nulla comparatio conveniens inter parvam hanc nostram machinam artificialem, atque naturalem illam mundi fabricam seu organum fieri possit: Quandoquidem spiritus in speculo nostro ubique clausus, seu vasi suo stricte inclususest, atque ided aer secundum speculi formam seu figuram, vi movere cogitur: At longè aliter res sese habet cum spiritu illo, qui vastam mundi cavitatem occupat, ut pote in quo aer seu spiritus quoliber impultu huc arque illuc liberé observatur movere, sicut in ventorum à singulismundi plagis observatione quotidiana fumus instructi Gui respondeo, quòd ipía cadem est motionis ac relationis ratio in crassa sive densà naturà ad tenuiorem, & fimilter à tenuiori leu rariori ad craffam & densam, in subjecto parvo, quæ in majori, si modò similes habeantur respectus, idque in æquali pondere & mensura proportio- i nali caloris & frigoris. Imò quidem audacter affirmo, quòd totus mundus tam complete cum spiritu sive aere est refertus, quam est vas hoc nostrum experimentale: Quòd si non ellet, sequeretur per consequens, quòd vacuum admitteretur in rerum natura, quòd quidem, ut quispiam Philosophorum crederet, absurdum foret. Quare audacter concludo, spiritum in cavitate hujus instrumenti contentum (con-

siderata ejus magnitudine) esse quantitate, mensurà & pondere proportionatum ad illum mundi majoris: Testatur enim experientia, quòd in singulis anni partibus calidum & frigidum proportionaliter Dominium habent, tum in spiritu speculi, quam in acre mundano & eosdem in utroquo solent producere effectus tamin rarefactione, quàm in condensatione aeris, uti in prædictis est declaratum: Nam quò magis calor abundat in aere mundano, co etiam magis deprimitur aqua in collo instrumenti, & per consequensaer in dicto collo inclusus dilatatur & rarefactusest: é contra quò magis frigoris inclementia viget in aere externo, eo plus aqua in tiftulam instrumenti elevatur: Quibus evidens est, quod prædictum dubium sive scrupulus penitus auferatur. Hoc ergo respectu vellem ur quiliber lector consultus & sibi constans intelligat, quod, quando hujusce instrumenti naturam sive conditionem intucatur, observare quidem potest actionem in rarefactione & condensatione mundi cujusdam minoris, qui in omni re videtur mundo majori consentire & correspondere, utpote, qui suum hæmisphærium tam aquilonare, quam Auttrale habet, qua linea per signum i transeunte haud aliter ab invicem distinguuntur, qu'am illa in mundo majore per lineam. æquinoctialem : Duos etiam videtur tropicos cum polis fuis habere folummodò Australem polum seu hæmisphærium calidum esse putamus, respectu nostrûm, qui spiraculo ab co procedens à Sole est, qui respectu nostrum australiter disponitur. Atque ideò polum hunc seu hæmisphærium hoc æstivum, ut è regione alterum hyemale dicimus: arque d'emonstravimus, quod gradus 1. in fistulæ instrumenti

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol.4.

menti meditullio æquatoris sedi, directè respondeat: Quoniam, si Tropicus Aquilonaris seu hyemalis supponatur esse basis unius trianguli, cujus conus in centro tropici æstivi siniet; & rursus, si Australis seu media, ibi æquator transcat.

# Exempli gratia.



#### SECTIONIS PRIMÆLIB. I.

Atque istum æquinoctialis locum sphæram æqualitatis appellamus, quoniam quo tempore Sol existit in Ariete vel Libra, in vernali scilicet & autumnali linæ Æquinoctialis sectione, dies noctesque sunt æquales, atque etiam utraque hæmisphæria tunc temporis æquali caliditatis ac frigiditatis temperie solent convenire. Taliter etiam reverà res se habet in macrocosmo, videlicet æqualitas temperiei in utroque hæmisphærio.

Atque ita sufficienter vobis instrumenti hujuce experimentalis tam fabricam, quam proprietatem descripsi, ut mihi in isto advincit pro me, sat scio, pugnabit.

versus Peripateticos mundanos certamine pro oculari demonstratione loco clavæ Herculeæ inserviat: Cùm denique rationibus ex profunda veritatis pharetra depromptis, quæ securæ & expertæ armaturæ vices subeant, sim stipatus, cùmque ista armatura sit instar testudinis sive clypei sacrarum literarum authoritatibus munita, quo veritatis utque synceræ sapientiæ majori magnanimitate causam sustineam, cur (obsecro) inimicosum meorum multitudinem extimescerem? Si Deus nobiscum, quis contra nos? Cum ipsa veritas, quæ omnia vincit pro me, sat scio, pugnabit.

SEC-

### SECTIONIS PRIME liber PHILOSOPHIE MOYSAICÆ Secundus.

Hujus libri Argumentum.

1.Cor. 3.19.

In libro hoc primò probatur Philosophiam Ethnicorum esse adulte. rinam & falsam, tum quia super sapientiam mundanam fundatur, quæ, teste Apostolo, est mera in oculis Dei stultitia, tum quatenus est veritati contradictoria & consequenter non descendens à Patre Luminis, qui est in cœlo, sed à principe tenebrarum, qui sedem suam in regione obscuritatis & ignorantiæ habet: Quare ista sapientia seu Sophia ab Apostolo dicitur terrena, animalis, diabolica. Hincergo ab eximio illo Theo-Philosopho D. Paulo admonemur, ut per Philosophiam ejus modi vanam, quæ est á traditione hominum & secundum Elementa mundi hujus inventa, & non habet prosecuro suo fundamento Lapidem Angularem Iesum Christum, minimé decipiamur.

Tacob.3.15.

Coloff 2,8,

# CAPVT. I. Philosophia Etymologia, Definitio & divisio.



Philosophiæessentialissimæ profundissimam me immergam, cujus fundatio est vera Sophia seu sapientia

divina, quæ est restam difficilis exsecutionis, ut nihil præterquam velox & agiliter alata hominis anima ad exitum felicem valeat perducere; operæ pretium & rationi haud dissentaneum existimavi, ut in primo loco vocabuli Sephia Etymologiam consideremus, cujus naturam nudam tam avidé venamur, sitique Tantalea affectamus, quò tum posteà meliori methodo & certiori intellectu ad ipsius essentiam sive definitionem perveniamus, ac denique firmiori confidentia in subjecti divisiones ac differentias descendamus, ut tali progressu veritatem directiùs depingamus, eamque melius à falsitate & errore distinguamus. Cum igitur Philosophia sit tractatus hujusce nostri negocium, sciendum est in primis, quòd ipsa generaliter pro sapientia accipiatur, at vero in sensu seu significatione magis propria & peculiari interpretantur Amorem, seu amicum (& ut alij vocant) studium sapientiæ: Nam vocabalū Philosophia componitur ex. Philos, quod est amicus & Sophia, hoc est, sapientia, quasi amor seu studium sapientiæ. Liquet ergo, quòd à Græcis sic vocatur, quatenus comprehendit in se amorem sapientiæ, seù quia in tractando sapientiam homines ad ipsius amorem incitantur atque alliciuntur. Antiquis temporibus dicta erat hæc scientia Sophia, seu sapientia tantum, at Pythagoras egregius ille philosophus vocabulu Philos tum posteá addidit, ut pote, qui se maluit potius pro Philosopho, hoc est, sapientiæ amatore, seu studioso haberi, quam titulum sapientis sibi impudenter arrogare.

Riusquam in aby ssum ! Ab Etymologiæistius sensu hand erit difficile naturam & definitionem elicere: Nimirum, quòd sit amor seu studium sapientiæ ardens fervensque animi adipsaminquirendam atque apprehendendam applicatio, quatenus vocabulum importat, quid sit amor sapientiæ syncerus. Evidenter ergo existis apparet, completum philosophiæ subjectum esse sapientiam, cujus perfecta cognitio est summum vitæ mortalium bonum, & meta illa amabilis, adversus quam sapientes cujuslibet seculi in primis, collimaverunt. Verum ut à rerum primordio erat in rebus distinctio differentiaque opposita, nimirum inter lucem & tenebras, bonum & malum, justitiam & injustitiam, ac (ut uno verbo concludam omnia ) inter realia & vera Dei atque præstigiosa, vana & imaginaria Diaboli hominumque mundanorum, quibus est ipse Dux seu potius seductor; ita etiam extremum est inter veram sapientiam; quæ est à Deo & illam falsam ac phantasticam, sive humanæinventionis atque traditionis effectum discrimen, cujus pater est Diabolus; quippe qui eam hominum Ethnicorum conceptibus ac phantalijs, chimeris impressit, ut etiam electos (si esset possibile) subtilibus atque callidis suis fallacijs decipiat. Hinc ergo tanta seminata est à mundi origine inter philosophiam atque essentialem, & illam falsam seu adulterinam discordia: hinc tantus philosophorum & philosophiæ à mundanis contemptus. Nonne hoc totum à pagina sancta habemus sufficienter confirmatum? Non in Sapientia carnali (ait Apostolus) sed in gratia Dei versari sumus in hoc mundo. Atque iterum: Prudentia carnis Mors est, quo-2. Cor 1.12.
Rom. 8.6. niam sapientia carnis est inimica Dei; Prudentia spiritus est vita & pax. Et alibi luculentius: Prædicatio mea non est in persua-

Digitized by Google

Sionibus

### SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

I.Cor, 2.4.

Coloff 2.8.

ILi.5.20,

1acob.3.15.

Sionibus & humanæ sapientiæverbis, sed in ostensione spiritus & veritatis: sapientiam loquimur inter perfectos; sapientiam autē non hujus mundi, sed loquimur Dei Sapietiam in Mysterio,quæ abscondita est,quam Deusrevelavit electis per spiritum suu &c: Quibus verbis docemur primu, quód orationes oratorŭ mundanorŭ fuaves & melliflux, qui solo sermone & non reali virtute funt sapictes, philosophique sophisticri, qui linguis multa pollicentur, effectu tamé parum aut nihil præstare possunt; sint plané venti inanes, cu viceveria philosophi reales . seu essentiales verba virtute & potestate munita edere soleat. Secundó, quod sermo á vero & potenti philosopho prolatus, sit fructuosus & florescens, quippe qui æternitatis sapiētiā & non illa hujus mundi statuminatur, quæ lapidis Lydij examinatione solumodo potes invenitur. Tertió, quonia sapietia coelestis humano generi est mysticé & no humana traditione revelata, utpote in potestate divina solummodó & solis fanctis atque electis detecta seu manifesta & per conseques Ethnicis sapietibus atque infidelibus incognita: & tamé isti sunt præcipui philosophie Christianorum compositores, qua ipsi, veræ ac divine philosophie leges respuentes vel salté ignorantes, tantâ fiducià & conamine venerătur atque infequentur, ac si divinitas à cœlo esset nobis hominibus demissa. Cum nihilominus nos ex Apostoli verbis colligimus, quod ipsa sit fallax, vana & sophistica, quatenus orta est ex traditione hominü & fecundü elementa hujus mundi fabricata & non à Christo vero lapide angulari, in quo habitat plenitudo Divinitatis corporaliter: Hinc ergo ide aliter: Nos non spiritum hujus mundi accepimus, sed spiritum, qui est ex Deo, & qui ab eo donarus fuit nobis; loquimur, non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiritus, spiritualibus spiritualia 1.Cor. 2.12. coparantes: Animalis enim homo, non percipit ea que sunt spiritus Dei: Stultitia enim est illi & non potest intelligere &c. Atque iterum : Sapientia hujus mundi est stultitia apud Deŭ Deus enim novit cogitationes sapientu, quòd stultæ sint &c. Quibus etiā 1.Cor.3. 13. decernere possumus, quòd sit sapietia falso sic docta & in effectu veræ sapientiæ contraria: quare & stulta ab Apostolo dictitatur; atque ideò conceptus seu imaginationes talium sapientum seu Philosophorum cum suisDiscipulis(utcunque optime de se ipsis sentiant) sunt revera stultæ & nullius altimationis comm Deo. Dehujusmodi verò philosophis Propheta hæc: Væ, qui dicitis malu bonu & bonum malum, faciëtes tenebras lucem, & luce tenebras, ponentes amarum in dulce, & dulce in amarum Væ, qui sapientes estis in oculis vestris & coram vobilinet ipsis prudentes. Nonne ctiam affignat D. Iacobus, infigné inter has sapientias discrepantiam ? Sapientia (inquit) contradicens veritati non est de sursum descë-

diabolica: Sapientia verò de sursum descedens est de Deo: quibus liquet, quod ut juxta integram paginæ sanctæ harmonia, sapientia accipitur, nimirum pro terrena & mundana, que est spuria, hoc est sab inventione humana, nec non secundu elementa mundi parta (uti dictum est) ità etia est sapientia vera , pura atque effentialis nimi**rū** illa, quæ suum ortum seu radicem habet in Christo scu verbo Dei juxta illud sapientis: Verbum Dei altissimi est sapientiæ fons. Quod cum ita sit, non cum tanto servore seu vehementia à nobis Christianis adoran- Eccles.1.7. da atque amplectanda est Philosophia illa adulterina & mendax, que ab infideliū figmentis originem suam ducit; ut illa omniŭ verissima & efficacissima, ut pote super sundamentum verum Christum Iesum, unicu lapidem Angularem in contemptu haberetur, & pro nihilo plane penderetur, quippe cujus solius est implere, sustentare & vivisicare omnia: Nam in ita faciendo (tultos & temerarios imitabimur Israelitas, de quibus Propheta Baruch in hoc sensu:Sapieriæ Baruch, 3. fontem reliquit Israel, hoc est, neglexit sapientiā veram, ut artes, scientiā & prudentiam in extraneis gentiliù nationibus quererent, in quibus non erat invenienda, sicut fecerunt Agareni & illi, qui fuerunt, in Themā, qui hac viâ ad veræ sapientiæ perfectionem attingere haud potuerunt: Nonne in tali philosophiæ veræ neglectu Prophetiæ divine præceptū violabimus? Quod rerem. 10.2. elt, ut vias gentiliü minimé discamus: quoniam leges populorum funt vanæ. Et Apostolus hisce paucis nobis innotescere videtur extremam illam varietatë & dissonantiam, quæ est, inter duas istas sapientiæ species. Sapientiam(inquit)græci quærebant; Iudæi signa; nos Christum crucifix u prædi- 1.Cor.1.22. camus &c : Quo quidem sermone arguere videtur, contemplativam græcorů philofophiam, quæ ex traditione hominum & fola imaginatione stipata est orta, cujus patroni erant Peripatetici, stoici & Epicurzi. At philosophia practica erat illa, quam affecerunt ludzi (noluerunt enim credere fine practicis philosophiæ effectibus ac in ultimo loco nominare videtur veræ philosophiæ medullam, sive studium sapientiæ rectu, que confiltir in Iesu Christo crucifixo, que ex solo Deo est, quatenus sapietia hujus philosophie ab ore Ichove est egressa: quo- Eccles.24.5. nia ejus fos(ut dictu)est verbum Dei Hinc in sua propria persona sic loquitur sapientia ista vera: ab ore altissimi prodij &c. Atque hac de causa Apostolus differentiam inter philosophiam Gręcorum, que erat spuria, imaginaria & phantastica, atque istam veram & realem oftendens, hanc nobis proponit cautelă: Vt (inquit)confoletur corda Coloss.2.2. ipsorum, instructi in charitate, & in omnes divitias plenitudinis intellectus in agnitione mysterij Dei Patris & Iesu Christi, in quo sunt omnes the sauri sapietie & scietie absconditi. Hoc dico, ut nemo vos decidens à patre luminis, sed terrena, animalis, piat in sublimitate sermonu: sicut ergo accepiltis

pistis Iesum Christum Dominum nostrum, in ipso ambulate, radicati & abundantes in gratiarum actione. Videre, ne quis vos decipiat per philosophiam & inanem fallaciã secundum traditione hominum & secundum élementa mundi & non secundum Christum Iesum: quia in ipso habitat omnis plenitudo Divinitatis corporaliter, & estis in illo repleti, qui est caput Principatus & potestatis &c: ex quibus verbis res iste notatu digne sunt respiciende & cum diligentia observandę. Prima ett, quòd omnis intelligentie & scientie plenitudo consistit in revelatione & scientia mysterij Dei & Filij ejus Christi Iesu Quoniam (ut air Apostolus) in Christo solo consistit sapientie & scientie Thesaurus: Vnde Chriitus in hæc verba: Quærite regnum Dei & cætera adijcientur vobis. Et per consequés est mera stultitia ad veram scientiam & intellectum atque sapientiam inquirenda ab ipsis, qui eam non habent. Secunda, quòd melliflui oratores & dolosi & fallaces sophiltæ vanique istius mundi philosophi sint iummoperé evitandi & nullo modo crededi, quippe quorum doctrina seu verba sunt fuperficialia & vix probabilia, quatenus rei veritate pro sua in structura basi nihil aliud habent, quam figmentum inane & imaginariū. Tertia, quòd sir Philosophia & consequenter sapientia quædam, quæinitium fuum ducit ab inverione seu traditione hominum & secundum elementa hujus mundi & non secundum Christum, atque ideò omni conatu à verisChriltianis evitanda ac propulsanda vel salte non tanta synceritate observanda, ac si à quadam divinitate effet de cœlis in terram emissa. Quarta, quòd illa sit philosophia syncera, & per conseques sapientia vera, quæ est secundum Christi natură, quippe in quo omnis perfecta (cientia & cognitionis atque sapientiæ Thesauri funt siti: atque ista doctrina fabricatur non juxta hominum doctrină seu traditiones, nec secundum mundi elementa, quæeit terrena animalis, Diabolica, & contradicens veritati; sed secundum eam, quæ à Deo, Patre Luminum descendit, uti ab Apostolo Iacobo docemur Super hujus ergo sapientiæ humanæ seu mundanæ bases erecta est (uti diximus)ea sapientia Græcorum (quæ est præcipua philosophiæ Christianæ pro hodierno die columna) Hocque probari videtur in eo; primum, quia Apoltolus Paulus negat ipsam esse veram philosophiam, quatenus super Lapide Angularem Christum Iesum non ædificatur: quemad. modum exfermonibus ejus, philosophis Atheniesibus prolatis, liquido satis explicatur. Nam quando sectæ Epicuræorū & stoicotum colloquium cum co habuissent (postquam rationibus divinæ philosophiæ ipsos ab Idololatria & deorum falsoi û atque ignotorum veneratione disfuasisset, ipsisque sapientiæ veræ Iesu Christi leges, suturamque à mortuis resurrectionem prædicasset,

& consequenter eos in veræ & realis Philosophie fundamentis, instruxisset) eorum nonnulli replicaverunt dicentes Quid vult A&.17.18, seminiverbius hic dicere? Alij verò, dæmoniorum videtur iste annunciator: Quibus tandem respondet philosophus verè Christianus in verba hæc: Viri Athenienses, per omnia quali superstitiosiores vos video: Præteriens enim & videns simulachra vestra, inveni & aram, in qua scriptum erat IGNOTO DEO. Hunc ergo quem ignorantes colitis, hunc ipsum annuntio vobis &c.Nota hîc obiter, quòd isto sermone ar Aa.17.22; guit, ipsos verum syncere philosophie fundamentum ignorasse; ut pote, qui verum Deu, qui est vere sapientie scaturigo haud cognoverunt. Tunc in hunc modum progreditur: Deus (inquit)qui fecit mundum, & omnia, quæ in eo funt; hic cœli & terræ Aa.17.24. cum sit Dominus, non in manu factis templis habitat, nec manibus humanis colitur, nec in diget aliquo, cum ipse det omnibus vită & inspiratione & omnia &c. Auscultate & observate (obsecro) sapientis istius philosophi excellentiă, qui his verbis philosophos hosce mundanos sapientia divina, & per consequens philosophiam Essentiale perspicue docet: Nam per textum istum indicat, quòd Spiritus Dei, qui est Christus Iesus templa artificialia non inhabitet, sed rem quam libet creată faciat suum sanctuarium, & inter omnes alias creaturas ipsum hominë templum fuum carneum facit per superexcellentiam, ut in eædem contextu liquet, atque ided affirmat, quod idem spiritus sapientiæ sanctus det omni creaturæ vitam, & inspiration & omnia. Quare si omni rei tunc nulla restat res in mundo, que non animatur ab eo, quippe fuam vita, respiratione & existentiam ab & in ilta divina sapientia hauriens, & propter istam ra-tione à scripturis Lapis haud immeritò dichitatur Angularis, quatenus scilicet super ipsa & in ipla omnis creature fabrica consistit, eique radicaliter innititur. Quare evi- Tim 6.13. des est, quòd ipse solus sit mundi lux, in qua 1. Cor. 15.26, est vita illa, que vivissicat omnia; Et qui est 1, Cor. 12.16, omnia in omnibus: In ipfo condita funt universa in cœlis & in terris visibilia & invisibilia, omnia per ipsu & in ipso creata sunt. Et ipse est ante omnes & omnia in ipso constant : Ille implet omnia, operatur omnia in omnibus. Nonne videtur etiam Salomon huic rei aftipulari, dum afferit, Spiritum Dei incorruptibilem inesse omni rei? Sap. 12,1, Procedit autem Apostolus in istiusmodi orationis filo: Fecitque (ait) ex uno omne genus humanum inhabitare super univer. AA.17,26, sam faciem terræ, definiens statuta tempora, & terminos habitationis eorū, quærere Deum, si forté attractent eum, aut inveniant: quamvis non longé sit ab unoquoque nostrum: in ipso enim vivimus, movemur & sumus : sicut & quidam vestrorum poëtarum dixerunt &c. En & ecce admirabilem Lapidis divini istius virtutem& frupendas

Digitized by Google

Coloff.2.3.

**he** 3.3,15.

#### SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

fupendas illius in creaturis operationes! Et nota, quod semper in potestate hominis est, ut ipsius inquisitione, & pulsatione possit ad suam salurem acquiri. Hic est ineffabile & inexplicabile veræ Philosophiæ subjectum, & summum verorum philosophorum bonum, quod tantis laudibus à veteri & novo Testamentis exaltatur & ebuccinatur. Quare non inconsulté dixit in loço prædicto Apostolus : In Christo omnes Thesauri scientiæ & sapientiæ sunt absconditi &c: Quibus inferre videtur Apostolus, quòd nulla sit vera philosophia, quænon habet spiritualem istam fundationem, nimirum Iesum Christum, in quo est plenitudo, divinitatis corporaliter, & qui clt caput tam Angelicæ & superioris Naturæ, quam Creaturarum inferiorum; & I strabitur.

Coloff.2.3.

per consequens omne in omni. Quod càm ita sit, apertis videre licet oculis, quam longe à veritate Philosophia illa Gracanica distet; atque hac de causa minime à pijs Christianis est illa amplectenda, sed potius in æternum releganda exilium: cùm à sacris scripturis via magis recta, completa & perfecta ad sapientiæ æternæ mysteria dignoscenda vereque philosophiæ arcana investiganda, delineatur. Denique in co patet, quòd Græcorum Philofophia atque ideó mundana sive humana illa sapientia, super quam struitur talis philosophia sit terrena, animalis & diabolica, & fapientia & philosophiæ veræ contradicat, atque ob istam rationem necesse est, quòd sit falsa & spura in sequentibus aperté demon-

#### CAPVT. II,

In quo, quid sit sapientia bumana, & quis homo animalis; ac é regione, quid Sapientia divina, & quis bomo spiritualis, enucleaté discutitur.

SEd priusquam ulterius in hoe nostro discursu progrediamur, operæerit pretium, ut mundo inprimis ortus seu originis tam sapientiæ humanæ sive mundanæ & hominis animalis ( de quibus scripturæ plurimus in locis)quam illius divinæ atque hominis spiritualis rationem aperiamus. Sciendum est ergo, quód suprema sapientia sit ipsius animæ gustus, intelligentia ejus vilio, mensejus oculus, ratio ejus aspectus, atque ipsa ratiocinatio objecti in quisitio, ut, ubi intelligentia non accipiat gustum seu saporem suum primarium á sapientia suprema, ibi sapieule in suo judicio falli atque decipi solet, nec est satis, ut habeat mentem pro oculo , cujus actu fit visio, quippe quæ versatur tam in inferiorum, quam in superiorum intuitu: Sed necesse est, ut rectà judicium a sapientia procedat. Est ergo intelligentia illa animæ facultas seu potestas, qua homo percipit, cognoscit & discernit res omnes intelligibiles: Atque intelligere debemus, quod visio istiusmodi fiat tribus modis, nimirum vel per assistentiam sensuum exteriorum & tunc versatur mediante phantassa circa corpora sensibilia, quæ solent quandoque, imó veró plerunque, hominis naturalis inrellectum atque rationem dirigere & affiftere: vel per solum phantasiæ spiritum, & tunc versatur circa corporum & spiritualium simulacra imaginaria : atque in ambabus iltis videdi speciebus intellectus facilé corumpatur,& ratione phantasiæ mediate qua cognitio rerum corporaliù intelligibilium conducitur & offertur rationi, ac tande intellectui ; seduci queat: Nam impossibile est, quin phantasia (cum sit interior facultas sensitiva, quæ profundam in se va-

riarum rerum sensibilium sive præsentium five absentium impressionem recipit, & ex . varijs rerum sensibilium realium speciebus fimiles laborat species in conceptu producere & extrahere, Et (cum ultra rerum naturalium, sensitivarum, & substantiarum corporearum cognitionem transcendere non possit) impossibile (inquam) est, quin animæ seu intelligentiæ notiones tales sensibiles repræsentet, quas objecta ejus specialia ei assignant: Hincergo evenit, quod animus seu intelligentia in percipiendo recté & justé res, quasibet intelli-gibiles cognoscendo & discernendo decipitur; idque eó præsertim magis quó phantasia ad conceptum aliquem alicujus rei intelligibiles imaginarium, á rebus quibufdam sensibilibus extrahere atque elicere conatur: Nam in tali actione intelligentia feu animus (ad modum ab ipfa phantalia fe ductus)facillimé circa talem rem in discernendo & percipiendo decipi queat:quate. nus res illa intelligibilis sit spiritualis ac supernaturalis, & per consequens circulum capacitatis humanærationis excedit: Verbi gratia, cum mentio homini naturali sive animali fiat de Deo Exercituum, tunc effigies Itatim in spiritu ejus phantastico alicujus sensibilis & corporei Potentatus, seu Imperatoris eminentis suis principibus munitus depingitur. Porro si Spiritum Sanctum arguere velit, impressionem columbævellinguas ardentes fissas & hujusmodi alia præse feret. Etiam si seraphin nominemus, ipse cum sex alis contactus in spiritu phantastico apparebit, ut & Angelus igneus & alatus in eo videbitur, & diabolus cornutus, pedibus fissis & in essigie terribili & more phantastico in copræsentabitur

tabitur &c: At si immediaté á sessibus in spiritum phantasticum veniatico, tunc etiam objectum tale visionem intellectualem fallit. Exempli gratia: Baculus rectus in a qua positus, apparebit visui curvus, & more tali. De pingetur in spiritu phantastico. Arbores, civitates, & montes videbuntur navigantibus moveri: Postis vel columna apparebit phantasiæ, nocturno tempore homo: fimiliter auditui sonus bombardæ, ut & ipsius pulveris accensi splèndor pro tonitru & sulgure habebuntur imaginationi: ut & ululatus felis pro clamore puerili &c:Porro etiam phantasia repræsentat falsa simulachra tam in somno, quam vigilijs per se, uti in delirio vel phrenitide vel mania correptis videre licet: Imò veró & quandoque fingitea, quæ nec unquam fuerunt, sunt aut erunt. Hinc etiam est, quod tot errores irrepserint in mundum, quibus hominis animalis sensus atque intellectus solis fimili tudinibus veritatis loco ipsius realis veritatis ductus & mera probabilitate innitens dicipitur & in semitam contrariam seducitur, nihilque intelligere videtur, præterquam corpora, quæ à l'en su phantastico offeruntur: velin Spirituphantaliæ merè imaginario per se creantur, Hinc orta est sapientia illa mundana seu humana & consequenter philosophia illa Ethnicorum vana, quæ ex traditione hominum & secundum elementa hujus mundi & non secundum Iesum Christum veram sapientiam ab Apostolospecificatam processit. Ex istius modi visione intelligentiæfallaci, imaginantur&fomniant peripateticicum suo principe, Elementorum terræ, aquæ &c: cœlorum, Altrorum atque ipsius mundi atternitatem, fortunæ finxerunt in mundo Dominium, deŭ necessitate ad generatione, & corruptione agere dicunt, loquuntur de Vacuo, quod in substantia mundana possint imaginari, iphæras coelestes credunt elle moru rapto & violento primi mobilis vectas: Meteora á fumis & vaporibus á terra & aquis elevatis fieri, & per antiperistasin invice coacervari, eosque ab attractiva vi solis, Astrorū &c: in altum sublimari existimant: Terræ motum fingunt, á ventis terræ visceribus inclusis causari, volunt fontes á vaporibus terra venis condensatis generari: Nubes ab ipsis in altum elevatis & mediante Antiperistasi inspissatis procreari: Hocque ideò a sensu colligunt & in phantasiæ spiritu imprimunt, quoniam observant in destillationibus vapores exolla vel cucurbita in fummitatem Alembici ascendentes, in guttas excrescere & coagulari. Porro ventos ab exhalationibus à terra ascendentibus & ab eorum repercussionibus ab alijs descendentibus fieri afferunt, quoniam fumum liquorum vel carbonum accenforum in fuo ascensu à vento in aëre descendente lateraliter pelli observant. Tonitrua etiam abig- | seu spiritualis; recedendo (inquam) á sen-

niam ipfum ferrum candens in aquam projectum talia murmura & strepitus facere animadvertunt &c. Quare evides est, quod duabus istius modi in phantasia visionibus, nimirum á fenfibilibus fenfuum corporeis & abimaginibus spiritualibus in ipsa impressis, utatur ille hominis animalis animus seu intelligentia, quæ interiora & centralia, hoc est, superiora & divina, veraque negligendo ad exteriora & superficialia intuenda penitus est addicta: Vnde sequitur, quòd ejus ratiocinatio sepicule circa objecta, quæ inquirit, fallatur, ita; ut plærumque vix probabilia pro veris accipiat: quoniam notiones, quas á sensibilium in phantafia impreffionibus inquirit, incertæ funt: quatenus imagines tam præfentiu, quám præteritorum & futurorum in ejus spiritu more imaginario delineata majore ex parte funt fictæ & imaginariæ, tales nimirum apparentes, quales rei veritate non funt. Hujusmodi est igitur hominis naturalis five animalis conditio; hujufmodi (inquam) fapientæ humanæ feu mundanæ radix atque fundamentum, quippe cujus ani-mus non intelligit five intuetur oculis spiritualibus & á sapietiæ gustu instructus, quorum est ea respicere, quæ nec corpora nec corporum formas habent, cujusmodi funt Deus, Mens, Verbum, Sapientia, Justitia, Veritas & essentiales animæ affectiones 12006-3. 15.

bonæ. De hujusmodi ergo sapientia intendit Apoltolus, ubi air. Quod lapientia, qua est de infra sit terrena, animalis & Dia-1, Cor. 2, bolica. Vnde liquet, quód homo animalis non possit (juxta divi Pauli sentetiam)percipere ea, quæ sunt de Spiritu Dei, quippe cui funt illa ttultia; nec possibile est, ut ab eo ullo modo intelligantur, ut pote quæ spiritualiter sunt discernenda. At spiritualis rerum secretio non est naturale sed super naturale fidei opus, quatenus non â notionibus sensibilibus, sed a cognitione supernaturali spiritualiter in animam illumi-

natam infula affurgit. At veró é regione in tertia intelligentiæ animæ visionis specie, in quaipsa mentis acie, inferiora negligedo respectum suum ad supremam sapientiam divisit, quæ est ejus gustus & alma nutrix, in qua sita est infallibilis omnium rerum notio, ipsa nec falli, aut deludi vel seduci potest, atque per istam visionem;, quæ res intuetur, quæ nec corporeæsunt, nec corporum formas habent, (quas superius recensuimus) potest animus seu intelligentia ad veram animæ agnitionem pervenire, & nullo modo per priores videlicet sensus & imaginationes, quatenus hæ potius fallunt animum, & faciunt, quód fibi illa videantur, quæ revera non sunt. Per recessum igitur á sensibus & corporum simulacris adsui ipsius & Dei, ejuique sapientiæ atque angelorum cognitionem pertingere solet, homo internus nis in aqua murmure fieri existimant, quo- sibus, animumque suum á multitudine

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. IL.

unitatem versus distrahendo, hoc est, revocando radios suos extrinsecus dispersos ad se cosque in se retinedo: Nam sensibus impeditur anima necernere seipsam & creaturam valeat. Si ergo anima versatur circa Deum, tunc exultat & gaudet in suo bono, quippe quod bonum anime est Deus: At liversatur circa mundana, tunc letari videbitur in exterioribus & in bono carnis: Afcendere autem ad Deum, hoc est, gustare de suprema sapientia, est intrare in se ipsum & ad intima sui penetrare. Qui ergo ita in altum speculatur, ut transcendat se ipsum, & de suprema sapientia sapiat, ille veré ad Deum ascendit. Hec ergo est vita anime & cordis hominis, dum Deum suum contemplatur: Nam qui vivit in Deo, ille fuum quasi elle cognoscit, esse ipsum Deü & Dei Verbū : Vnde air Mercurius Trismegistus: crede quod in te vidit & audit Verbū Dei: Et Euangelista: In verbo erat vita, & illa vita lux hominum Et alibi: Vos estis Templum Spiritus sancti & membra Christi. O quàm nobilis existit spiritus ille, qui veræ lapientiæ gustu ductus oculis spiritualibus percipit, se ex luce & vita creatu esse: Nam spiritus deprehendens se ipsum exvita & luce compositum ad vitam rursus & lucem transcender. Hac igitur ratione anima seipsam transcendens se pro libituad inferiora & superiora delatat & ad cognossendum & conteplandum Deum supra se, seipsum in se, & angelos juxta se, & quicquid cœli ambitu continetur: infra se divinitus illuminatur. Tunc ipfa in hac fua conditione mediante sensu, corpora sine errore speculatur; imaginatione corporum similitudines, ratione eo rum naturas, intellectu ipiritum creatum & intelligentia illum increatum: Nam discernere potest intelligentia post summæ sapiennæ gustum inter verum & falsum, quando sensus informat imaginationem & imaginatio rationem, & exinde faciat scientiam illam, quæ prudentia dicitur (ut tum postea rationem instruat divina præsentia acsapientia verum producat. Atque hæc est vera & unica hominis spiritualis & mente erecti visio, qua illam sapientiam speculatur, quæ descendit desuper, quæ est sesus Christus, in quo sunt omnes thesauri sapietiæ & scientiæabsconditi, quam homo animalissive naturalis comprehendere nequeat, sed ipiam (telte Apostolo) pro stultitia æstimat. Verba viri iltius spiritualis sunt ista. Non . Ipiritum hujus mundi accepimus, fed fpiritum, qui ex Deo est, ut sciamus, quæ à Deo Donata lint nobis, quæ & loquimur, non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiritus, spiritualibus spiritualia comparantes: Animalis enim homo nonpercipit ea, quæ sunt Spiritus Dei: stultitia enim est illi, & non potest intelligere &c. Super istam igitur sapientiam est philosorhia vera Moysaica fundata, à viris spiritualibus & theodidactis in Biblijs factis al-

legatis per instinctum Spiritus Sancti mundo revelata : Estque in omnibus Philosophiæmundanæ & ab hominibus animalibus traditæ contradictoria. Agnoscit enim hæc vera Philosophia, Deum esse purum & incomprehensibilem spiritum in phantasiæ marginibus minime comprehensum, nec non & verbum ejus ac æternam ipsius sapientiam. Angelos facit Spiritus divino numini atque etiam Dæmones inservientes, ab intellectu hominis naturalis minimè in sua essentia concipiendos; multò magis essentialiter in ejus phantasia, pro ut revera exiltunt describendos. Fatetur etiam contra Ethnicorum leges, mundum & consesequenter terram, aquam & cætera eleeta, atque cœlum, stellas, & cætera in mundo fuisse à divino verbo creatas : & per consequens non abæterno (ut ipsi falso opinantur) Fortunam Peripatetiam in mundo locum nullum habere concludit, neque agendi necessitatem Deo imponit, sed ipfum secundym voluntatem suam in hoc mundo operari testatur. De vacuitate substantiæ mundanæ non loquitur, sed mentionem facit de inanitate seu absentia Spiritus divini omnia informantis, cujus præsentia omnia dicuntur plena. Cœlos in æterna & non primi mobilis coactione mediante sapientia conversi asserunt: Meteora non è fumis & vaporibus fieri, sed ex æfflatu divino ex cœlo, quod est ejus arca thesauraria, produci narrant, idque sine ulla aut solis aut stellarum attractione: quippe quarum est proprietas, non attrahere sed discutere potius. Terræ motus à potestate occulta angelica & non à ventis terræ inclusis causari volunt: Nubes non à vaporibus, sed aëris condensatione, mediante sapientiæactu produci statuunt: Ventos ex thesauris Dei derivari & non ab exhalationibus imaginarijs generariajunt: Tonitru non ex nubium & exhalationum collisione oriri scribunt: Cum sit vox Iehovæ: Ncc procedunt fulgura ex exhalationum accensione, sedex ore & throno Dei. Atque ita in cræteris. Hæc sunt sapientiæ veræ instituta facrarum literarum authoritate statuminata. Vnde evidens est, quid sit sapientia humana seu mundana: nimirum illa, que fit ex visione intelligentiæ exteriori seu fensibili & apparitione notionum corporalium, seu corporum sensibus exterioribus subjectorum vel simulacrorum in corporum Spiritu phantaliæ impressorum, ex qua orta est Philosophia humana scu extraditione hominum seu ex elementis hujus mundi parta: Et perconsequens quid six homo animalis seu naturalis, facilimü eric ex istis discutere: Videlicet intelligetia, cujus ulterius, quam ad res mundanas sensibiles & phantasticas percipere nequit; Quippe cui de sapiétia suprema gustare vel mêtis aciem ad Spirituales & ideales verbi divini notiones convertere nescit:Similiter è regione ex istis colligere sas est quid sit

1.Cor.2.12.

Iob,I.

ab alto à Patre Luminum, videlicet, quæ ab intelligentia sive animo est orta, quæ inferiora & sensibilia negligedo intuitu suum fixum ad superiora habet, hocest, corpora & eorum simulachra respuedo, in ea luminis sui aciem flectit, quæ nec corpora nec corporum similitudines sunt, sed nudæ atque infallibilis veritatis idea: Nam si ad verbi seu sapientiæ supremæ seu Christi spiritualis existentiam visus sui aciem fidenter dirigat, ibi illum, qui est omnia in omnibus inveniet, & consequenter omnia in eo, qui est omnia sine fallacia aut deceptione speculabitur: Nam cujus Spiritus unicus est Christo, ejus spiritus unus erit factus in ipso, & per consequens omnia ei fine dubitationis alea scire non erit difficile: Nec tibi Lectori hoc videatur mirum, cum omnia in mundo majore secundum proportionem debitam in microcosmo retineantur: Nec equidem est ea increata divinitas, quæ mundum & omnia in mundo implet, hominemque centraliter & per irradiationem à centro totum occupat ab invicem divisa: Quare certum est, quód ea, quæ de Deo, Verbo, Æternâ sapientiâ, Iustitia, Virtute, & alijs in microcosmo

vera sapientia, nimirum illa, quæ descendit | ubique in scripturis sunt intellecta, in ipso etiam microcosmo sunt intelligenda: Vt enim terra, aqua, aer, ignis, æther & spiritus empyreus, intellectus, ratio, mens, fapientia, verbum & Deus in microcosmo comprehenduntur: ita etiam ista omnia proportionaliter ita in microcosmo comprehenduntur, ut non sint ab illisin microcosmo magis, quam radij Solares à soledivisa. Verum, ut est in natura humana quandoque ad mundi inferiora respicere, quod est hominis animalis sive naturalismunus & nonnunquam ad superiora vertere suæ contemplationis aciem, quod est hominis spiritualis affectio: Ita redditur quidem homo in genere pronior vel ad sapientiam humanam; & consequenter ad philosophiam mundanam inveniendam & fingendam, quæ est falsa, ut pote stultitia & inanitas coram Deo; vel ad illam divinam in utroque mundo euangelizandam & statuminandam, quæ est justa & acceptabilis apud Deum. His igitur cum diligentia consideratis, ut omnis scrupulus ab hujus mundi literarijs in philosophiæ hujusce nostræinquisitione dematur, in hunc modum progrediemur.

#### CAPVT, III.

In quo vera sapientia & philosophia origo ac essentials principium explicatur, naturaque & potes stas ipsius realiter: idque paucis detegitur.

Tmethodicé in hoc nostro negocio! procedamus, restat jam, ut in loco priori Sapientiæ philosophiæque essentialis originem, fontem ac scaturiginem cum diligentia ex literarum sacrarum testimonijs perquiramus; definitionem naturamque ipsi maxime convenientem tum posteà majore cum facilitate exprimanus: Deinde ostendamus, quòdsir reale non modò philosophiæ veræ cum Scientijs ex ea depen-. dentibus fundamentum; sed etiam mysteriorum five arcanorum omnium abditorum; imò verò rerum cunctarum, tam præteritarum, quam futurarum revelatrix atque detectrix. Ad originem autem hujus sapientiæsacrosanctæsquod spectar, teltimonio & consensu paginæ sacræ probabo, quod illius fonssit ipse Deus, qui est Luminis Pater: Vnde pater, quòd sit sapientiæ Paniel 2.21. mundanæ omnino oppolita, quippe quæ est terrena & animalis. Hinc Apostolus: sapientiæ dator & inventor Deus est: & alibi : fapientia & fortitudo Domini funt. Et Iob: Sapientia in antiquisest & in multo Proverb. 2.6. tempore prudentia. Et vir sapiens: Sapientiam dat dominus, ex ore ejus prudentia & scientia. Et alibi Sapientiam possidet Deus in principio viarum surarum, ante-

quam quicquam faceret, à principio, ab Prov. 8.22. quam quicquam racciet, a principio, ab Ecclef. 4. æterno ordinata est. Concepta erat, cum Ecclef. 4.5. nondum erant abyssi. Et Syriacus ait : Sa- Sap. 9,10, pientia à Deo profecta est & prior omnium est creata. Atque iterum : Ex ore altillimi prodij primo genita ante omnem creaturam. Et Salomon: Sapientia cœlitus mittitur de sanctis cœlis ; ut mecum sit & mecum laboret. Et alibi tempus electionis, ipsius modum exaltationis, & viam separationis veritatis ipsius à falsitate seu figmen- 52p.6,24. to, in his paucis, sed plané aureis enucleat Salomon: Sapientiam Dei ab initio nativitatis investigabo & ponam in lucem, nec preteribo veritatem &c: Hisce quidem locis & multis alijs (quos brevitatis gratia omittam) patet, quòd sapientia, ex qua depender vera & essentiales philosophia, sit omnium purissima & simplicissima, quatenus initium suum à Patre luminum ducit uti etiam expressé nos docet D. Iacobus.

Sequitur jam, ut : Quid sit Sapientia ista, & quomodo à Divinitate sitparta, secundum dicti Sapientis mentemexplicemus: Sapientia (inquit) est vapor vir-tutis Dei & candor Lucis æternæ & speculum sine macula Dei Majestatis & imago bonitatis

Reruch. I.

Job 12-12

## SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

Heb.1.3.

Ecclef.s.6.

Meb.I.3.

nam & sapientiam terrenam Ethnicorum, atque illam veram, synceram & essentialem, cujus radix est Deus, quatenus ejus sons est verbum seu vox Patris luminum. Sapientiæ sons (ait textus) est verbum in ex-

Sapientiæ fons (air textus) est verbum in excelsis: & ingréssus illius mandataæterna. Existis igitur luculenter satis veré sapientibus liquet, quid sir sapientia illaæterna. Iam veró operam dabo, ut mirabiles ipsus virtutis operationes que catholicas vobis

bonitatis illius. Er Apostolus: Christus est effulgentia gloriæ & character personæ

Dei, qui sustinet omnia verbo suo potenti:

Quibus discernere queamus, quám imma-

nis sit differentia inter falsam seu munda-

Iam veró operam dabo, ut mirabiles ipsius virtutis operationesque catholicas vobis ta universaliter quam particulariter detegam, quibus agit & operatur per totam machinam mundi inque creaturis ejuscie:

machinam mundi inque creaturis ejulde: Ob istam etiam rationem dictus est Christus (qui est vera Sapientia) sustinere omnia verbo virtutis suæ. Verum hæc omnipotens ipsius potentia in & super omnia per

excellentia hisce Philosophi & Theosophi Pauli verbis enucleatur. Christus (inquit) est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ: Quoniam in ipso conditatunt universa in cœlis & in terra, visibiliá

& invisibilia; five Throni five Dominationes; five Principatus, five Potestates, omnia per ipsum & in ipso creata sunt, & ipse cst ante omnes & omnia in ipso constant.

etc: Quæ Apostoli Doctrina admodum aliena sive extranea Academicis illis procul dubio videbitur, qui Philosophiæ Ethnicorum rudimentis nimium confidunt, quippe quæ sapientiam nullam talem, nimirum cœlestem sive Dei verbum, nec quód me-

· diante eo cœlum, terra & Intelligentæ Angelicæ fint creatæ, agnovit, aut quód in eo & per illud cuncta fuerunt & àd huc in fuo statu existunt: Sed nobis præ supponit

permultas naturas efficientes subalternas nimirum illas intelligentiarum, stellarum, elementorum, meteororum & similium, quas volunt operari omnia tam superius quam inferius ex semet ipsis: & mundum

statuunt esse æternű, hoc est, sine principio & fine: cúm é regione verâ & sacrà istà Philosophia doceamur, quód Deus omnia verbo seu Sapientia sua creaverit, quod ipse operetur omnia in omnibus, & quod sit

omnia in omnibus: Nam textus prædictus expressé ait, quod omnia in ipso constant. Sed ad propositum: Præcedens antiquitate & virtutem hujus sapientis textus videtur confirmare hoc: Sapientia (inquit) posside-

bat Iehova Principio viæ suæ ante operam fuā ante ullū tēpus ante ullum seculū: Cum nullæ essent abyssi, edita erat: cum nulli essent sontes, abundantes aquis: ante montes sundati essent: cum nondum secerat Ie-

hova terram: Cum aptaret coelos ibi erat: Cum statueret ambitum in superficie abyssi: cum fortificaret superiores nubes superné: Quando roborabat sontes abyssi: quan-

né: Quando roborabat fontes abyffi: quando do ponebat mari statutum suum: Quando

statuebat ambitum in superficie abysticum fortificaret superiores nubes superné quando roborabat fontes abyssi: Cum statueret sundamenta terræ, erat sapientia apud eum cuncta componens &c: Quo sermonis filo, primúm antiquitatem iltius sapientiæ sacrosanctæ depingit & tum posteá docet, ipsam fuisse cœli & terræ, & consequenter cujuslibet reicreatæ, sive sit invisibilis, sive visibilis compositrix. Hoc totum cum sensu & opinione philoso-

phi facri Moysis convenit, ut pote qui agnoscit in primo ordine, Abyssum suisle sine forma. In secundo narrat, materiam hujus abyssi fuisse informem atque inanem

præsentià istius Spiritus divini: Elohim Ruach universaliter fuisse informatam & aquarum nomine insignitam: In serie tertia ostendia guomodo operatione & actu isti

oftendit, quomodo operatione & actu iftius Spiritus Divini & effentialis five Vocis feu Verbi FIAT ab omnipotente prolati, efficacissima illa creatura Lux, quasi forma

creata, esser ab origine in aquarum massam producta: Quarto loco docet, quod spagyrica secunda vice editi virtute, aquæ supe-

riores per interpolitionem firmamenti ab inferioribus essent divisæ, atque ita per secundu FIAT statuti sunt cœli, queadmo-

dum illo ipso Dei verbo tertia serie emissa aquæ inferiores in Elementa essent dispositæ: Vel potius unicum mundi inferioris

fitæ: Vel potius unicum mundi inferioris Elementum aqueum quadrifarié, seu in quadruplicem spiritus seu ventorum natu-

ram alteratum, quas naturas in uno eodemque elemento seu Spiritu aqueo sic alteratas Ethnici Elementá dictitarunt: Nonne videtur psaltes hoc idem hisce verbis psal.32.6.

paucis affeverare? Verbo (ait) Domini firmati funt cœli & fpiritu ab ore ejus omnis virtus eorum? Atque iterum: In sapientia Pfal.103.24. omnia fecisti. Et D. Petrus: Cœli erant 2, Pet.3.5.

prius & terra ex aqua & in aqua existentes 1, 10han 1, Verbo Dei-similiter D. Iohannes : Ab eo omnia sunt facta & sine eo factum erat nihil: Mundus nimirum ab ipso spiritu lumi-

noso factus est & mundus non novit eum.
Et Salomon: Sapientia Deus fundavit cœlos, stabilivit terram in prudentia: Denique Prov, 3.19.
tota harmonia paginæ sacræ (quam hocin
loco recitare longum nimis foret) hoc

idem expresse videtur confirmare, videlicet, quod rei cujuscunque naturæsive conditionis esset facta, disposita, & completa, per, & mediante virtute, sive emanationem istam divinam, quæ est divinus ille actus, cujus radix est verbum: Ex ipso (áit divus Paulus) per ipsum & in ipso sunt omnia:

Sed quoniam nonnulii (sat scio) hujus mundi replicabint, quod, etiamsi sit verum, quod Deus divino suo spiritu sine verbo creaverit omnia, tamen non sequitur ipsum immediate agere & essentialiter existere in requalibet: verum postquam spiri-

tus iste æternæsapientiæ creaturæ cuilibet virtutem increationepeculiarem assignasset; tunc restat, ut creatura agat per se, hoc

est

Digitized by Google

Coloff.2.

Prov. 8.22.

stat, ut creatura agat per se, hoc est, libero | Salomon) est vapor virtutis Dei & syncequodam arbitrio seu voluntate propria, quædividitur absoluté & distinguitur plané ab immediato actu Divinitatis. Hisce sibi malé constantibus, juxta fundatas nostras in Divinitate regulas sive canones respondeo, quòd essentia divina sit individua: Quare evidens est, quòd Deus non folcat actum ullum essentialem, cujusmodi est anima, vita & functiones exinde dependentes cuiquam creaturarum impartire, quæ ab ipsius natura discontinuari aut separari queat, juxta axioma illud: quod dedit Deus, nunquam dimisit. Atque ob istam rationem Christus, qui est æternus sapientiæ spiritus, dicitur omnia implere-Imo verò (replicabit mundanus istius seculi sapiens) qui homines à simplici veritate distinctionibus vanis distrahere aggreditur: ilta præsentia divinitatis inest omni rei virtualiter & non essentialiter seu substantialiter. Cui ego: libenter scire velim (diltinctiones ejusmodi academicas pro nihilo exiltimans) Nam D. Paulus mandar Timotheo: si quis, air, doceat doctrinam aliam & non accedat ad fermones sanos Domini nostri Iesus Christi & ad doctrinam timoris Dei, is est, qui se extollit, & cum nihil sciat, sed infirmus est circa disputationem & quæstionem verborum, ex quibus fit invidia & contentio & maledia centia & suspitio mala: Etattritio, filiorum hominis, quorum corrupta mens est, & destituuntur veritate & putant, quòd quæstus sit reverentia Dei. Tu autem elonga te ab istis: Liberter (dico) velim scire, an virtus Dei non sit ejus essentia, aut an una ab altera distingui aut separari queat? Si autem respondeat, quod virtus divina non sit essentia, sed accidens, pro certo credendum est, tale responsum esse erroneum. Cum sir manifestum atque ipsis etiam Iudæis & gentilibus notum, quòd Deus ab omni accidente sit liber, quippe qui est essentia omnium essentialissima in se & per se existens, nulli accidenti obnoxia. Porro ubi actus ejus essentialis adest, ibi etiam est ejus virtus, & ubi ejus virtus, ibi pariter adest ejusessentia: Quod quidem ni esset, verbum Dei sive actus divinus, cujus est omnia vivificare; omnemque creaturam reddere agilem atque mobilem, videretur esse nihil, nisi merum accidens, imò verò accidens à divina essentia divisum: quod quidem quam foret abfurdum, radicis ipsius immortalitas arguit: Nam David textu prædicto habet : spiritu ab ore ejus omnis virtus eorum, nimirum cœlorum &c. Credo neminem esse adeò mentis inopem, ut virtutem istam pro accidente habeat: Sequitur ergo', quod virtus divina sit idem, quod ellentia divina, & per consequens in ipso Deo & à Deo, hoc est, à spiritu divino nunquam divisa. sap.7.25.26. Sed quid plura? Cùm hoc expresse à scripturis confirmatum habemus: Spiritus (air ]

rus fluxus á gloria Omnipotentis & splendor à luce æterna &c. Quid? An virtutem vel splendorem istum à luce æterna procedentem dicemus accidens, cum sit spiritus sapientie sanctus, ut fatetur sapiens? Hinc etiā divus Paulus loco antea citato: In ipso Colosis 16. condita sunt universa in cœlis & in terra, Ich.I. tam visibilia, quam invisibilia omnia in ipfo & per ipsum creata sunt & omnia consistunt in ipso &c. Quibus pater, quòd extra illum, spiritu sit nihil. Et Iohannes: In verbo eratvita &c. Et per consequens liquet, quòd creatura sit continuata & annexa divinitati per vinculum divinæ istius naturæ, hoc est, per unu & eunde spiritum Vite; qui inest ei: sine quo nexu, unione vel relatione ad invicë impossibile est, ut creatura possit momento temporis existere: Hincigitur dicit psalmista Regius: Omnes creaturæ in Psi 104.24 te expectatione habent, ut des escam ipsis &c. in tempore suo: Te dante ipsis, colligunt; aperiente manum tuā satiuntur bono: Abscondente faciem tuam conturbantur, recipiente spiritum eorum expirant, Emittente spiritum tuum, recreantur bono &c. Quo videre liceat, quod sit actus istius sapientiæ immediatus, qui facit creaturam vivere & existere, & quod sit ea, que operatur om-nia: Nam scripturæ testantur, quod Deus vivificat omnia. Er quod in eo vivimus, movemur & sumus, & non modd nos, sed etiam omnis caro in genere, uti ex hoc ipfo textu colligimus: Arque etiam ex isto Iobi testimonio: Si Deus apponens ad homine animā suam, spiritum sive flatum ejus ad se reciperct, deficeret & expiraret omnis caro 105.34.14 fimul & homo in cinere reverteretur &c. Ecce ergo lapide Angularem, super quem ædificatur omnis caro, & sine quo ipsa in nihilū redigitur.Porro Propheta,Deus dat flatum populo, qui est super terram, & spiritum calcantibus eam &c. Quomodo (vos obsecto)possibile est, quòdiste vitæ spiritus sit in & cum omnibus præsens, atque ideò ellentialiter in omni re, & tame à sua actione inmediata cessaret & requiesceret, cum sit in se omnium velocissimus, maximeque agilis & mobilis, ut à Salomone docemur? Sap.7. Quòd iste spiritus sir omnibus præsens, in eo liquet, quatenus omnia agunt, moventur, & vivunt in ipso & per ipsum : Nam Colossi. textus superior haber: Omnia in ipso con- 2. Petri. 3.5. stat. Et alibi-ipse operatur omnia in omni- Sap.12.1. bus. Et D. Petrus: Cœli & terra & consequeter omnia, quæ erat ex aqua consistunt Verbo Dei. Et Salomon: Incorruptibilis Dei spiritus, in est omni rei : Atque spiritus discipline sanctus, implet terrarum orbem. Et psaltes: Quò irem à spiritu tuo, aut quò à facie tua fugerem? Si astenderem cœlos, illices, aut stratum ponerem in sepulchro, ecce ades: Si assumerem alas auroræ habitaturus in extremitate maris, etiä illuc manus tua deduceret me & prehenderet me dextra tua: Sin autem dice-

P(al.32.6.

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

quin tu prævideas; sed nox ut dies illustrat &c. Quamobrem manifestum est, quòd sit realis spiritus Dei & non aliqua virtus accidentalis (uti nonnulli falso imaginantur) qui implet omnia. De quo propheta Isaias hæc: Cœlum est sedes mea; terra autem scabellum pedum meorum: Et Ieremias: Cœlum & terram nunquid impleo. Iam verò ut sciatis, quomodo hoc fiat, sedulò verbo Davidis Regij auscultetis velim, dicentis: In sapientia omnia fecisti: repleta est terra possessione tua &c: hoc est, spiritu tuo, qui implet omnia, in-Eccless. 1,10. format & in actum reducit omnia. Vnde etiam filius Syrach: sapientiam suam estudit Deus super omnia opera sua & super omnem carnem juxta datum suum, Ac si dixisset, quod spiritus sit secundum plus vel minus in omni re, nimirum juxta illam proportionem, quam Creatori placuit, vel huic sive illi creaturæeam assignare. Atque ista est ratio, quòd Salomon in alio loco asserit, sapientiam operari omnia, juxta illud etiam Apostoli supra dictum: Deus operatur omnia in omnibus: Quòd cùm ita sit, quid quæso obstat, quin audacter inferamus, quòd spiritus iste sit præsentialiter & essentialiter ubique, & per consequens in omni re? Quid plura, nonne nos docet Moyles egregius ille noster in philosophia sacra præceptor, quòd statutis cœlorum & Elementorum fundamentis quælibet creatura ex ipsis conflata, & in ipsis movens ac vivens, tam existentiam, quam præservationem suam ab illo unico

spiritu acciperet: videlicet, quod Sol, Lu-

na & cætera cœli fydera,& femina rerum,

& arbores, & herbæ, & omnia alia in genere vegetabilia, atque ex animali regno

rem, utique tenebræ velut crepusculo ob-

voluant me, atque nox est lux circa me,

tenebræquidem ita obtenebrare possunt,

assignavit, ut ampliori ipsius præsentia & pollessione cætera animantia excelleret.

Integrum hujus negocij philosophici scopum scriptis, uti à scripturis expressé & aperté recitatur, mandare nimis foret laboriosum: Nam si introspiciamus opera Moysis, libros Iosuæ & Iudicum legamus, historiam Regum & Chronicorum observemus, Narrationem Iobi auscultemus, Psalmos Davidis, proverbia & Ecclesiasten, Canticum Canticorum & Sapientiam Salomonis perquiramus: monumenta Prophetarum, subjectum Ecclesiastici atque Maccabæorum scrutemur, ac tandem, relationes ac dicta Christi & Apostolorum cum diligentia animadvertamus; percipiemus evidenter, quod ista sacra sapientia, cum essentialibus ipsius virtutibus, actibus & effectibus in vastatotius tam superni, quàm inferni mundi caritate sit basis & fundamentum totius doctrinæ & scientiæ, tam in rebus naturalibus, quam supernaturalibus, seu porius, quæ concernunt actus Dei in tabernaculis suis creatis, seu aqueis tegumentis, quæ ipse vel induit vel exuit secundum voluntatem suam, uti scripta illa sacra ubique feré loci teftantur.

Iam verò relictis generalibus ad particularia descendam, & ostendam, quomodo sit Sapientia ista æterna centralis fons & Lapis Angularis, in primis artium omnium: scilicet Theologia & Medicina, Altronomiæ, Musices, Arithmeticæ, Geometriæ, Rhetoricæ, ac tum postea, quomodo scietia Meteorologica in ipsius actu & virtute dependeat : Deinde quaratione scientia Ethica seu Moralis & Gubernatio politica ab instructionibus & directionibus ipsius oriantur: Ac tandem declarabo, quomodo omnes actus secreti, revelationes mysticæ atque miraculosæ ab ipsa perreptilia & quadrupedia, volatilia atque etiam ipfe homo fuerint ab uno eodemque ficiantur; illum confirmando locum scripturæ, ubi dicitur: Cæteræ scientiæ sunt Spiritu creata: Verum enim verò Deus | ancillæ hujus. De hisce ergo omnibus ormajorem spiritus sui portionem homini dine in sequentibus.

CAPVT. IV:

In hos capite probatur, quòd vera sophia seu sapientia sit basis & funda. mentum omnium artium; & per consequens, quòd si ipsa homini debita inquisitione reveletur, ille ab ea quasi unica sapientissima & essentialissima magistra doceri atque erudiri potest.

Coloff.2.3. Prov. 2.6.

Ecclf.24.46. lch.10.13.

IN Christo (ait Apostolus) sunt omnes the sauri sapientiæ & scientiæ absconditi: Et Salomon. Sapientiam dat Dominus, ex ore ejus prudentia & scientia: & Ecclesialticus: Thesauri zabit super virum scientiam & intellectum justitiæ. Atque iterum:Ego doctrinam, quasi prophetiam effundam & relinquam illam quærentibus sapientiam: Et verbum incarnatum, seu Christus Iesus ait: Spiritus sanctus vos doce bir omnia. Et alibi: Cum venerit ille spiri-

tus veritatis, docebit vos omnem veritatem. Esdras gustavit de sapientia ista essentiali, induta vestè materiali, nimirum in forma poculi cujusdam ignei, cujus haustu adeò spiritu divino erat repletus, ut volumi na fapientiæ per integros quadraginta dies dictaret: quorum omnium eà scriptis mandantes recordati sunt ejus scribæ. Et Salo- sap. 7.7. mon ait : Sapientiam optavi, & datus est mihi sensus invocavi & venitin me spiritus sapientiæ. Sed ne istius mundi scrupu-

Digitized by Google

Ierem.23.24.

Pfal.104.24.

. Sap. S.5. 1

sensu alio intelligantur, quàm illa earum scientiarum, quæ sub philosophia naturali comprehunduntur : Moneo ergo tales, ut pro meliori ipsorum directione ad sapientis documenta suas convertant mentes, qui satis aperte hisce dubitationem delere ag greditur:Spiritu(inquit)sapientiæmihi datumest, ut cognoscerem constitutionem mundi & vim Elementoru & Principium, medium & finem temporum, sol stitiorum mutationes, & varietates temporum seu tempellatum, & anni circuitus, & stellarum fitus, & naturas animantium & animos seuiras bestiarū, & ventorū seu spirituum vim, & cogitationes hominum, & differentias plantarum & radicum facultates: Etiam cognovi, quæcunque sunt occulta & manifelta : omnium enim artifex me docuit sapientia &c. Ex quibus colligimus, quod hujusce spiritus divini revelatione, rexiste sapientissimus ad rerum & scientiarum omnium cognitionem pervenerit: Nam cum sapientia sit radix centralis, sive lapis Angularis omnium, quomodò est possibile, ut ad centri notitiam pertingamus, cum circumferentiæ arcana ignoremus; idque præsertim cum circumsferentia seu externum rei sit nihil, præterquam illud folum, quod ordinatur & disponitur à centro. Et ob istam causam spiritus iste divinus haud immeritò à profundissimo Philosopho Hermete dicitur centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi, at nihilominus omnes in se comprehendit circumferentias. Ex prædicto igitur Sa-lomonis fermone addifcere possumus in-primis quòd sapientia ipsi haud aliter, quam Moysi abstrusa illa mysteria, quæ concernunt mundi fabricam revelârit: Secundò, quòd ipsum naturam & potestatem Elementorum cũ occulto actu & miraculosa generatione & proprietatibus meteororum, quæ fabricata sunt ex materia elementari docuerit: Tertiò quòd rationem & modum ortus & productionis ventorum,& Altronomicæ anni divisionis, & situs sive positionis stellarum in cœlo atque naturarum earum astrologicarum ei præbuerit. Quarto, quòd mysteria artis medicandi Præcipua aperuerit: Nam fatetur, se à sua magistra sapientia naturas omnium creaturarum & conditiones bestiarum, & differentias plantarum & facultates radicum didicisse. Quintò narrat, quòd mediante isto spiritu particeps esset factus re-

loss dicant, quòd verba ista Salomonis in |

THEOLO-

229.7.4.7.

Sap.7.27.

rum; imò verò & arcanorum ipsius Dei. HEOLO- Ad Theologiam autem quod attinet,
De mundo constat ipsam à verbo Theos Deus & Logos sermo derivari, quali sermo de Deo. Hæc alta scientia super divinas hasce etiam bases fundatur, unde sapiens: Spiritus sapiensiæ trans feret seipsum in animas Sanctas & amicos Dei, & prophetas constituir: Ne-

rum omnium occultarum seu ab ditarum

& consequentiæ Mysteriorum Angelo-

minem enim diligit Deus, nisieum, qui cum sapientia habitat. Iterum alibi: Sapientiam emittit Deus è sanctis cœlis, à throno gloriæ suæ mittit illam homini, ut præsens versetur secum in labore, ur cognoscar, quid gratum fit apud ipfum : Illa enim no- Ecclef. 24.45. vit omnia. Ob hanc etiam rationem inquit fapientia: Ego illuminabo omnes sperantes in Domino. Et alibi: Ego sum liber vitæ, Ettels, 24. 32. testamentum altissimi & agnirio veritatis. Et Salomon: Sapientiæ concupiscentia conducit ad regnum perpetuum. Atque iterum Sapientia doctrix est disciplina Dei & electrix operum illius, Et alibi: Per \$49.6.21. sapientiam habebo immortalitatem &c. Sap. 8.4. Animo tædium foret, & lectori videretur fortasse superfluum, si plures Theologicæ doctrinæ confirmationes, quæ ab ilto spiritu indicantur & manifestantur, hoc in loco enumerarem: Paucis dico, quòd iste esset Spiritus ille in Christo Carneo & Apostolis suis, qui fecit eorum organa corporealinguas videlicet loqui, mannusque & plumas mandare scriptis totam illam Theologicam doctrinam & fapientiam, quæ à novo testamento continetur: Atque etiam, erat iste spiritus, qui sermones in veteri Testamento quasi oracula divinitatis per plena Patriarcharum & Prophetarum ora edidit. Quare opus est, ut ad ea quasi fontes Theologiæ literales retrospiciamus, quippe sub quorum typicis scu griphicis instructionibus occultus spiritus hujus secreti sensus delitescit; qui mediantibus mysticæ Theologiæ preceptis extrahi atque enucleari potelt.

Procedam jam secundo loco ad scienti- Mundo A Na am illam, quam habere basin cum Theolo- GELICO. gia probabo, quæ ad mundum æviale spe- Colosi 1.16. ctat: In ipso (ait D. Paulus loco anteà cita- Ephes, 1,20, to) condita funt universa in cœlis, sive Dominationes, five Throni, five Principatus, five Potestates. Et alibi in Christo habitabat omnis plenitudo divinitatis corporaliter, qui est caput omnis Principatus & potestatis. Atque iterum: Christus constituitur ad dextram Dei in coelestibus & super omnem Principatum & potestatem & virtutem & Dominationem &c. Quibus teftimonijs atque alijs permultis ex facra pagina collectis (quæ brevitatis causa omirro) probatur, quod nullum mysterium secretum inter angelorum societatem comprehendatur, sive illud spectat ad ipsorum creationem, five effentiam, five proprietates & virtutes five denominationes, quanon funt in spiritus iltius superexcellensis potestate, & scientia non existat, à quo etiam & per quem revelatur, illud hominibus; Nec quidem est mirum, si in ipsius velle sic omne in omni detegere: cùm notum sir à sapientibus, ipsum esse omnia in omnibus.

Iam verò ad proximum scalæ scientiarum gradum descendam, qui est Astrono- ASTRONO-mia cujus natura essentialis super istius sa. M.E. Que est su-pientissimi spiritus alas volare & ejus Basi prema na

### SECTIONIS PRIMÆ LIB.II.

mundo temporali scien-

Eccleff.24.6.

161.18.5.

Ffalm. 32.6.

Iudic.5.20.

Iub.38.a.31.

(juxtra Prophetæ regij assertionë) quòd spiritus iste tabernaculum suum posuerit in sole: utcunque nonnulli haud sibi constantes locum istuminalium sensum & nihil ferè ad propositum interpretari videntur: Namille ipse spiritus in sua propria persona loquendo, dicit: Ego sapientia gyrum Esclel. 146.4 cœli circumini sola: Ac si dixisset, Ego in meo tabernaculo solari per cœli circuitum ambulavi. Et psakes: Deus in sapientia sua numerat multitudinem stellarum, & omnibus ijs assignat nomina. Magnus Dominus noster, magna virtus ejus & sapientiæ ejus non est numerus &c: Quare manifestum est, quod si in sapientia sua seu per iltum luum spiritum stellæ numerarentur, & nominibus proprijs vocarentur; sequitur etia, quòd earu virtutes, cursus & proprietates in ipso sint optime cognitæ, quippe aquofuerunt ab origine creatæ, ordinatæ, & in eodem, quo nunc existunt statu preservatæ: Nam David Rex confirmat, quod A.Elur. 0.17. Raruch. 3. 34. quælibet in cœlo virtus ab isto Dei spiritu Rosuah. 10.13. procedat. Et Esdras: Stellæ fundatæ sunt in verbo Dei, qui novit numerum stellarum: In hoc etiam respectu Propheta Baruch; stellædederunt lumen in custodijs suis & lætatæ sunt ad jussum Dei. Atque hinc erat quòd, cum spiritus iste pro Iosua pugnaret, solum secerit fixè in cœlo per aliquot horas stare. Porro etiam splendorem iolis in tenebras patiente Christo conver-Math.27.45. tebat Adhujus etiam jussum stellæ adversus Sisaram pugnaverunt &c. Vndeliquet, quòd, ut cœli & stellæ erant in principio abisto spiritu. creati & animati, ut pro organis ad mundum inferiorem feu fublunarem ad ministrandum inservirent: ita etiam ultra communem Naturæ microcosinice cursum seu modum, possunt pro voluntate & imperio istius spiritus omnipotentis ( qui agit in ijs haud aliter, quam anima in corpore) à propria & consucta sua actione diverti; videlicet tam motum suum, quam lucis & spiritus sui influentialis activitatem alterando. Ad stellas verò fixas quod attinet, Iob in persona istius spiritus hæc. Nunquid ligare poteris manibus tuis fructus delicatos vergiliarum seu Pleiadum, vel serotinos fructus Orionis aperire facies ? Nunquid exire facies Malaroth, seu signa cœlesta tempore suo & Arcturum cum stellis minoribus veluti filijs suis duces? Nunquid nosti statuta cœli? Nunquid pones dominium ejus in terra? &c : Ac si quis diceret, quòd nemo valeat cursum stellarum directé & pro certó intelligere, aut potestatem & virtutem influentiarum discernere sine spiritus istius sapientissimi assistentia & indicatione. Ob hanc ergo rationem vi-

& dispositiones stellarum & mutationes

sive fundamento inniti videtur. Vnde fili-

us Syrach: Sapientia in cœlis fecit, ut orire-

tur indeficiens lumen &c. & verisimile est

folstitiorum, doctrina istius spiritus omniscientis intelligeret siergo Astronomiæ professor istud verum astrologiæ fundamentum non habeat, omnes procul dubio ejus prædictiones erunt falsæ & fabulosæ, vel saltem (ut plurimum) incertæ & mendaces, ut in Astrologis vulgaribus videre

Sequitur, ut de scientijs ad inferiorem METEORO. mundi temporalis regionem spectantibus LOGA in tem mundi temporans regionem pecanicipas porali elemen verba in loco proximo faciamus, quo ra- tari mundo tionem operationis spiritus istius Catholici ad meteororum multiformium productionem in Catholico Elementari reg-

no ostendamus.

Pro actu & operatione isiius æterni actoris & motoris in Acre, Aqua & terra quasi in uno Catholico elemento seu spiritu sublunari humido, ad meteorum productionem. Hæc etiam à libro sacrosancto: Deus Sapientia sua aptat pondus aëri, & appendit aquas in meniura, & facit pluviæ statuta, & viam fulgitro tonitruum &c. Quo sermonis filo arguit Iob, quod 106.28.25. hic spiritus æternus, in quo est tam contractionis, & condensationis, quam dilatationis & rarefactionis vigor & potestas: Potest pro voluntate sua aèrem vel spissiorem & ponderosiorem condensatione & consequenter in nobis consistentiam reddere, vel eum in substantiam tenuiorem & subtiliorem dilatando seu rarefaciendo in formam fulguris five corrufcationis reduce re. Quare sciendu est, quòd in omnibus istiusmodi mutationibus, formæ hujus varietatë ab actore sive alteratore isto accipiat; idque juxta voluntatem ipsius, qui est rerum omnium dispositor sive ordinator: Arque ita nubes, fulgur, Tonitru, cometa, Gelu, Nix Grando, glacies &c.id genus alia assidue ab istius spiritus actu creantur & in hoc mundo sublunari producuntur. Nonne hæc omnia à sacra scriptura habemus confirmata? Sapientia Dei (ait Sapiens) eruperunt abyffi, & nubis rore Prov. 3.20. concrescunt. Et Syriachus in persona dicti spiritus: Ego sapientia, sicut nebula texi omnem terram. Iterum : Ego in al- Ecclef 24.6. tissimis habitavi & thronus meus est co- 106.28.25. lumna nubis. Et Iob: Deus nubes effecit Pfalm. 134 7sapientia. Et David: ipse educit nubesab extremo terræ, fulgura in pluviam facit. Producit ventos de thesauris suis. Et alibi: Verbo suo quam celerrimé excurente & sermone suo in terra emisso, edit Deus nivem, ficut lanam, & pruinam, ficut cineres dispergit, Coram furore ejus quis consistat? &c: Sunt profectò multa centena aliorum locorum, quæ ex libro veritatis citari queant ad probandum, quod omnis meteorologia vera fundatur super istum spiritum: Sed quoniam uberius libro hujus ultimo de hoc subjecto agemus, in quo veram Meteororum historiam non modó detur Salomon gloriari, quod cursum anni | recitavimus, sed etiam Meteorologia.

Aristotelicæ errores & falsitates detegi-

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA.

mus & plura de ijs non dicam. Denique cum hac Salomonis confessione membrum hoc concludam. Novi (inquit) virtutes Elementorum & varietates temporum sive tempestatum & ventorum seu spirituum vires: Nam omnium artifex me docuit sapientia. Vnde manifestum est, quòd ipsa, quæ erat meteororum fabricatrix & per consequens in naturarum ipsorum inprimis cognitione est versata, ipsa (dico) Salomonem in corum mysterijs in strucret.

MEDICINA. Eccl. 38.2.

Sap.7. a 17.

Sap.16.11.

Pfal.106.20.

Provet.2.7

Prover.3.16.

Prev.8.35.

Sap. 10.9. Sap. 9.19.

Eccl, 38.4.

Restat nunc, ut de Medecina sive curandi arte pauca dicamus: Ad istam scientiam præstantissimam quod pertinet, sapiens dicit: A Deo est omnis medela &c: Quod cum ita sir, evidens est, quod præcipuus in arte curandi actus sit immediate ab isto spiritu, quare Propheta Regius: Misit verbum suum & sanavit eos, & eripuit eos de interitionibus eorum. Et Salomon: Neque herba, neque malagma sanavit eos, sed tuus domine, sermo, quisanat omnia &c. Observa bene. Verbum seu sermo tuus (ait textus) qui fanat omnia: At divinum iftud verbum est radix five fonsistius spiritus æterni, & consequenter basis & fundatio curationis, consissit in ipso: unde sequitur, quòd omnis curandi virtus procedar ab eo: Nam etiam hoc idem cum sensu Apostoli convenit: Discrimina, seu divisiones, ait, sunt gratiarum, sed idem spiritus: Divisiones operationum; idem verò Deus, qui operatur omnia in omnibus : Alij quidem per spiritum datur sermo sapientiæ; alij veró sermo scientiæ secundum eun-1.Cor.12.4.9. dem spiritum; Alij fides per eundem spiritū &c; alij dona fanationis per eundē fpiritum; Iam verò, quod spiritus iste omnipotens & omneoperans sit ille, qui vitam attribuat creaturæ, ex multis facræ scripturæ locis confirmatur: Nam inquit fapiens: Sapientia custodiet salutem. Et iterum: In sapientiæ dextra est longitudo dierum : Est lignum vitæ omnibus,qui apprehenderunt eam &c. Atque hoc tam de animo, quam de corpore est intelligendum: Quemadmodum in curationibus à Christo & Apostolis ejus feliciter peractis apparebat, qui eas mediante spiritu isto complebant. Porro, sapientiam (ait salomon) qui inveniet, inveniet vitam & hauriet lalutem à Domino. Et alibi: Ipía hos qui se observant à doloribus, liberabit. Atque iterum: Per fapientiam nati funt , quicunque placuerunttibi, ô Domine, à Principio &c: Imò verò quiliber prudens lector considerare duber, nullum esse animal, vegetabile, aut minerale in medicinæ arte, usurpatum, quod actum fuum curativu non immediatè ab ilto spiritu habeat & receperit. Propter hanc ergo caulam Syrachus Altissimus de terra creavit medicinam, & vir prudens non abhorrebit eam. Quo contexru observandum est , primum quod arbores, herbæ, radices atque etiam mineralia, cum sint terrigena fuerint à Deo ab origi-

ne mundi pro curatione hominum ordina. ta:ac tunc postea, quod actus in ipsis salutiferus eis à spiritu isto incorruptibili sit impertitus: Quippe qui dicitur inesse omni rei, & operari in ijsomnia, tametsi varieformiter notetur in ipsis agere, ut Apostolus loco ante citato videtur asseverare, confirmans prædictam fapientis afferti- Sap. 16.12. onem, quæ elt, quod Deus verbo suo sanat omnia. Si ergo verbum fanet omnia, tunc nihil sanare potest, quam mediante verbo sive spiritu sapiențiæ, cujus fons est Verbum (uti antea est dictum) sed cum incorruptibilis iste spiritus sit in omni re, & cum sit omni re hujus mundi agilior & mobilior; & cum respectu sue puritatis per om- Sap. 72.1. nia penetret, & per consequens in omnibus operetur: Quid, obsecro, me aut ullum Christianum impediet, dicere, quód Deus operetur omnia in omnibus, mediante Verbo per se & immediaté, & consequenter, quòd nulla creatura agere potest ex se ipso & per se ipsam : uti absurda est illa Peripateticorum doctrina, nos falsó (corda syncerorum Christianorum à veritate creatoris seducentes) instruit. Nam erroneis hujusmodi illius rudimentis homines pios allicere tentat, ut à Deo omnia creante, & qui est omne in omni, derogent, quo creaturæ (quæ sine verbi præsentia plané nihil funt) sibi absolutam & per se agendi & operandi potestatem arrogent, quod quidem, ut melius præstare queat, multarum essentialium & distinctorum subalternatorum agentium meminit (ut antea dictum est) quæ omnia actiones & operationes habere fingit per se, hoc est, sine ope alterius, quod existant, agant & operentur: cujusmodi sunt Sol, Stellæ, venti, Elementa, seu potius Elementum Catholicum multiformiter informatum, & creaturæ tam perfecté, quàm imperfecté mixtæ. Certé in hoc faciendo deludit mundum, ipfum efficiens credere, quòd organum seu instrumentum agat essentialiter per se & non centraliter & divinitus orta virtus, quaest cujus libet creaturæ fundamentum, & infignis summi philosophorum boni character sive meta, adversus quam veræ philosophie amator collimat. Hec ergo est ratio) quod Salomon, Prophete, & Christus cum fanctis suis Apostolis Christianosomnes exhortantur, ut sint verę sapientię amatores, ut pote in qua est omnis actus tam intellectualis ad mentem humanam ad scientie & sapientie culmen sublimans, quam materialis nimirum ille, qui opera-

multiplicationem. Sed de iito alibi latius,

concludendo hujus capitis membrum cum

ista confessione Salomonis: Naturas, ait,

animalium & iras bestiarum &c. differen-

tias virgultorum & virtutes radicum atque etiam que sunt occulta & manifestata mi-

hi patefecit omnium artifex sapientia &c.

Quibus arguit quòd sapientia herbis, ani-

tur ad vivificationem, vegetationem, & Sap. 7.4 20.

malibus, & mineralitus virtutes eorum tam occultas, quàm apparentes impertiverit; ille, dico, spiritus supremus, qui est omne in omni & operatur omnia in omnibus, & per consequens potest docere & in struere per revelationem externam, quid in creaturæ interno agit, & qua virtute in qualibet creatura operatur. Et quam vis Philosophi & Medici Ethnici ab effectu sola praxi percepto & observatione sensibili, quasi demonstratione à posteriore, occultas plantarum proprietates invenerint, exe-pli gratia, quod Tilia & Viscus Quercinum, Læoniæ Epilepsiam curent, & herba Herniaria respiciat rupturam Herniam dictam (unde fuum nomen accepit) ut etiam tuffilago (quatenus curare soleat tuffim) & quòd Éuphrasia oculorum caligini conferat, & inter animalia, quod Buffo sistar sanguinem, pes Alsæi & ranæ voleant, ad morbum caducum, quòd scorpiones curent ictum Scorpionum &c. Tamen, quia fundamentis centralibus sympathiæ & antipathiæ, quæ consistunt in voluntate & Nofuntate unius & ejustlem spiritus destituuntur, nullam aliam harum rerum mirabilium & abstrusarum rationem reddere possunt, præterquam, quod sint, proprietatis occultæ, & in fine nibil ulterius de hac reinferre possunt, præterquam, quód sint talia, quia talia, atque ita pro conclusione ab eruditis istis hujusinundi Doctoribus nihil accipimus, nisi Ignotum per Ignotius.

MVSICA.

Quód ctiam hujus spiritus actio & virtus in omni Musices specie versetur, nimirum tam in vulgari illa & artificiali, quam in magis effentiali & mystica, sive sit macrecolinica sive microcosmica, non modó observatione communi, sed etiam inspectione magis interna elicere fas est: Ad harmoniam veró mundanam quod spectat, & ad rationem, quomodo quod libet Elementum tublunare, & quælibet sphæra super lunaris essentiali quadam concordiæ lympatheticæ specie disponuntur, tota scripturarum series videtur confirmare: nimirum quod ipià mediante Spiritus divini actu perficiatur. Et præcæteris Salomon ad mirabile iltius Spiritus effectum in harmonia mundana tettatur in his verbis: In se Elementa dum convertuntur, ficut in organo qualitatis immutatur, & omnia suum Tonum custodiunt. Sed Apostolus hoc totum cum majori excellentia & efficacia exprimit, dicens: In Christo condita sunt univertà in cœlis & in terra & omnia visibilia & invisibilia, per ipsum& in ipso creata funt, ipic est ante omnes, & omnia in ipio constant: In ipso coplacuit omne plenitudine Divinitatis in habitare, & per eum reconciliari omnia in iplo, pacificans per languine crucis ejus, sive quæ in coelis sive quæ in terris &c Ecce hic perfect u & Catholicu Amoris, Sympathiæ, Harmoniæque fontem, & ille, qui non modó tollit discordantia mundi peccata, sed etiam coclum & ter-

ram à discordia emundat & concordiatque harmonica pace seu amore symphoniaco pacifica sua virtute adornat: atque hinc est, quod spiritus iste à sapienti & mystico philosopho dicitur esse vinculum seu ligamentum Elementorum, mediante quo discordia mundi & microcosmi sive hominis Elementa in harmoniam decentem & unionem quietam constringuntur atque rediguntur: Ad imitationem ergo istius mundanæ consonantiæ Musices externæ concentus, nimirum illius tam vocalis quam instrumentalis typicé efformatur, quæ respectu veræ & synceræ istius Spiritus Symphoniæ se habet ut umbra ad subjectum illud, cujus est umbra; aut ur imago ad rea-

lem personam, cujus estimado.

Iam venimus ad Arithmeticam & Geo-ARITH-metriam, quas vir sapiens in isto suo ser-METIC GEOME mone videtur includere: Omnia mensura, TRIA numero & pondere disposuisti seu temperastiubi per mensură intelligit progreilus rei in longitudinem, latitudinem & profunditatem, ad Arithmeticam, Cossicam spectantes: Quam mensuram spiritus iste omnipotens in sua emanatione facit à puncto in lineam; & à linea sive radice in quadratum & tandem à quadrato ad cubuin, quasi à puncto seu termino à quo ad superficiem, & à superficie ad corpus seu rerminum ad quem. Per numeros intelligit Arithmeticas illas dimensiones in progressione Arithmetica, quibus spiritus iste ab unitate in multitudinem est egressus: Verbi gratia ab 1. in 10, quasi ab æterno omnium rerum centro in statum ævialem siye Angelicum, quæ quidem progressio erat primus & omnium fimplicissimus compositionisseu mixtionis gradus. Deinde a 10 ad 100, qui progressus multiplicativus denotat compositionem mundi temporalis: ac tandem à 100, seu Centenario ad 1000: Atque hac progressio arguit creaturas ab elementis seu ex varijs Elementi Catholici alterationibus compositionem. Ita, ut quilibet Christianus ex istis videre queat, quo. modo Deus sit omnia in omnibus & tamen extra omnia, atque(ut in textu est)in cœlo, in mari, in abysso & inferis. Obistam caufam Pythago rici omnia in tria ista principia Arithmetica 1.2.3. includebant, ex quibus r attribuerum Deo in abstrusa sua existentia.2 referebant omnium rerum materiæ: & 3. formæ mundi catholicæ: Sub istis ergo tribus res omnes funt comprehenfæ:De his autem uberiorem efficiam (Deo favente) mentionem in sectione secunda, ubi de essentialibus sympathiæ & Antipathiæefficiam mentionem. Vir Patiens in persona lehovæsic loquitur: Vbinam eras, 106.38.4. quando fundabam terram ? Annuntia fi nosti intelligentiam. Quis disposuit mensuras ejus, aut quis extendit super cam lineam? Super quo bases ejus defixæ sunt, aut quis jecit lapidem ejus Angularem. Quibus arguit, quod spiritus iste, qui est lapis An-

.Celoff.1.19.

Sap.19.17.

Digitized by Google

gularis

co nihil est factum aut existere potest, ut D. Iohannes testatur) non modò terra situm, dimensionem & positionem geometricam habuit; sed etiam Sol Coelectis & Luna & Stellæ, & omnia tam in cœlo quàm in terra sua pondera, proportiones & magnitudines & fitus in hoc mundo acquirunt. Imo quidem ipse àèr secundummenfuras & proportiones varias in characteres seu imagines meteorologicas multiformes effingitur: Nam sacer textus habet: Deus fapientiâ aptat pondus aëri, & appendit aquas in mensura & facit pluviæ statuta &

Exod,4.10.

10h.6.45.

16i,54.13,

loh, 14, 26.

Sap. 10,21.

Eccl.39.7.

viam fulgetro tonitruum, &c. Sequitur, ut virtutem & potentiam ejus RHETORI- inscientia Rhetorica & arte Oratoria ex-ORATORIA plicemus & probabimus paucis, ipsam esse exactissimam in illis docendis magistram, atque etiam effentialissimam in animabus seu spiritibus hominum motricem, ut pote cujus actu, homines plané muti & barbari redduntur eloquentes & efficaciter periuadentes; &c quod ampluis est, ipse est essentialis ille in oratorum voce & verbis spiritus, quo mediante auditorum animi ad attentionem & ad fidem sermonibus corum | in spiritu Dei, in cujus sola potestate est adhibendam alliciuntur & attrabuntur: Nam Moyses colloquium cum divino isto spiritu habens: Non tum, ait, vir facundus, neque unquam autem fuit, ne quidem ex quo locutus es cum servo tuo, sed impedito ore & lingua fum. Tunc dixit lehova ad illum: Quis statuit os hominum, aut quis statuere potest aut surdum aut mutum? Nonne ego, qui sum Iehova? Nunc itaque ito & ego adero ori tuo, & docebo te, quæ te loqui convenit &c.Quo docemur:quòd eloquentia & apta verborum dispositio & sententiæ & sermones, tam in rhetorico, quam in oratore sunt à Deo, cujus solius eit facundiam dare aut adimere pro placito suo. Quare ait Euangelista erunt omnes docti à Deo. Et Propheta: universitilij tui funt docti à Iehova. Verùm Christus exprimit hoc omne verbis adhuc magis expressis: Spiritus, inquit, sanctus, quem mittet l'ater, ille vos docebit omnia, & fuggeret vobis omnia, quæcunque dixero vobis. Iam verò quòd hic ipiritus sit æterna illa sapientia, qui efficit & excitat sunctionem Istam Rhetoricam atque Oratoriam in hominibus, scripturæ alibi docent: A peruit (ait Sapiens) os mutorum & linguas infantum tecit difertas. Et filius Syrach. Tanquam imbres mittit eloquia fapientia sapientis & in oratione confitebitur Domino &c. Pollem hoc loco permulta alia ex sa ra pagina proferre exempla, ad iltam meam attertionem confirmandam: scilicet ad probandum, quòd Rhetorica eloquentia tit à bono isto sapientia spiritu: sedea brevitatis gratia jam omittam, ut ad l artes mechanicas tranieam, quarum omnium inventiones probabo à boni iltius

spiritus instinctu & conductu ortum suum

gularis seu omnium rerum Basis (nam sine | habuisse, tametsi partim temporis vetustate, partimque invidia atque ignorantia hominum sint pro hodiemo die conspurcatæ & commaculatæ.

Pro artibus mechanicis sciendum, quòd MECHAipfarum inventio & origo (ut diximus) fue- NICA. rit ab inspiratione istius spiritus: Verbi gratia. Ars Sartoria five convestitoria ab instructione hujusmodi spiritus procedebat: Hinc Iehova ad Moysem: Loqueris Exod, 28, cunctis sapientibus corde, quos replevisapientiæ spiritu, ut faciant vestes Aaroni, in quibus sanctificatus ministrat. Porro ope- exod.31. ris Aurifabrilis & gemmariorum artificij & fabrilignarij & Sculptoris lignei inventis ab illo ipio fonte initium duxit, quare dixit Iehova Moysi: Ecce vocavi Bezaliel & implevi eum cum spiritu Dei Sapientia & intelligentia & scientia in omni opere, & ad' excogitandum, quicquid fabrifieri potest ex auro, argento & ære, marmore & gemmis & diversitate lignorum, dedique ei socium Ooliab & in corde omnis eruditi pofui fapientiam, ut faciant cuncta, quæ præcepi tibi &c. Quibus evidens est, quod cujuslibet vera artis mechanicæ scientia sit docere homines omnia. At hoc totum alibi planius exprimitur : Dicirenim Moyfestilijs Israel, Ecce vocavit Dominus Ba- Exod. 35.30. zaleel, implevitque eum spiritu Dei, sapientià & intelligentià & scientià & omni doctrina ad excogitandum & faciendum opus in auro & argento & ære & ferro, sculpendisque lapidibus & opere carpentario. Quicquid fabré adinveniri poteit, dedit in corde ejus : Ooliab quoque ambos erudivit sapientià, ut faciat opera abietarij, polymitarij at Plumarij de Hyacintho, & Purpura Coccoque bis tincto & by so & texant omnia &c. Præterea legimus, quod Noë esset in Arcæ structura ab isto ipiritu instructus : Nam textus air: Sanavit Sap 10.46 lapientia terram per contemptibile lignum juitum gubernans. Mediante ca ars Musica erat revelata Tubali: Textus enim habet: Tubal fuit Pater Canentium Cithara & organo. Et Tubal: Cain erat primus operum ferreorum & æreorum inventor. Et Ada. Iubal erat Tabernaculorum artispastoralis Pater & author: Concludimus, quòd nulla sit vera ars mechanica, quæ suam abilto omnipotente spiritu non habet ortum, cujus est solius docere omnia.

Porro etiam, quod vera Moralis philo- ETHICA. sophia sit in ista sapientia radicata ex toto facrarum scripturarum sanctarum filo est observandum: Erat enim vox istius spiritus effentialis, quæ mundum Christianum per os & linguam Christi docebat, ut sequeretur bonum & evitaret malum. Ex ore ctiam sapientis hæc: Sapientia servatsemitas justitia, vias sanctorum custodiens: Per trov.2.7. eam intelliges justitiam & judicium, æquitatem & oinnem semitam bonam si intraverit cor tuum concilium, custodiet te,

prudentia C 4

Prov 2.9. Frov.7.5.

Sap. 8.7.

Treleff.6.3.

mala: Custodiet te prudentia à muliere extranea. Et alibi: Sapientia docet temperanțiam, prudentiam, jultitiam & fortitudinem, quibus utilius nihil in vita hominibus, Et iterum? Sapientia est concilium, æquitas, prudentia & fortitudo &c. quibus verbis virtutes quatuor cardinales recitantur, quæ sunt fortissimæ totius philofophiæ moralis columnæ: Nam in concilio temperantia est consideranda; & tunc aderit justitia, prudentia & fortitudo: Iterum filius Syrach: In Sapientia est decor vitæ & qui operantur in ea non peccabunt &c. lam sciendum, quòd peccatum sit transgressio legis, & lex Moysaica fundatur tam iuper morales civilitatis illius canones, quæ debent esse inter unum & alium hominem, quàm in debita Dei observantia & timore. Et Salomon: Cum Sapientia venerunt mihi omnia bona & innumerabilis honcitas per manus illius. Verum hæc luculentius ad huc & ad vivum magis ex primitur nobis in textuantea citato: Sapientiæ labores magnas habet virtutes; fobrietatem enim & prudentiam justitiam & virtutem docet, quibus in vita nihil hominibus utilius. Quibus teltimonijs cum mille alijs (quæ hoc in loco recitare non est opus) cvidens cst, quod unica moralis philosophiæ magistra & doctrix sit ille Sapientiæ spiritus, qui descendit à Patre Lu-

POLITIA.

Irov.8.15.

Eccleff.g.18.

Tap 8.10.

542.9.12.

Ad gubernationem verò politicam (quæ ad reges, principes & magistratus hujus terræ (pcetat) quod attinet, invenimus etiam ex literarum facrarum veritate, quòd originem & radicem suam habeat in spiritu prædicto Sapientiæ seu disciplinæsancto. Hinc ergo ait unus textus: Sapientia facit regem, vt digné regnet in populum. 2.Chron.1.10 Et Salomon: Sapientia Reges regnant & legum conditores justa decemunt: Item. Sapientia principes imperant, & potentia decemunt justitiam. Et alibi: Sapientia Ecclest 4. 16. melior est, quam arma bellica. Iterum: Sapientiam qui audit, judicabit gentes: Et alibi: Sapientia ministrabit in medio Magnatum & in conspectu præsidis apparebit. Er Salcmon: ob sapientiam habebam claritatem apud turbas & honorem apud feniores: juvenis acutus inveniar judicio, in conspectu potentum admirabilis ero. Iterum, per sapientiam disponam populos, & nationes mihi erunt subditæ. Atque iterum: Sapientem time bunt audientes regis J cum ita sit, perspicué liquet, quòd nulla sit horrendi. Ob sapientiam multitudini videbitur bonus. Et alibi: Sapientia deducit | nifesta, sive abstrusa & mystica, que ab me, ut disponam populum tuum justé. I istius veræ sapientiæ doctrina non est deri-

prudentia servabit te, per eam eruêris à via | divina sit sola & salutifera in rempublicam gubernatrix & directrix: & quòd ubi viæ ejus à rege despiciantur in republica, ibi cpus oft crodere, quòd talis gubernatio, ut pore à Sapientia mundana parta, debet esse terrena, mala & diabolica, & non secun-

dum leges & regulas divinas.

Iamque caput istud cum miraculosis & MIRACVIA fupernaturalibus illis effectibus, quos pro- rroi He. ducit fipiritus ilte admirabilis, concludam. Instructione hujus spiritus actus admirabiles & supra captum & rationem humanam in mundum producuntur: Nam, qui de divina ista essentia participat, ipsamque suæ naturæ valet adaptare, is procul dubio in ea & per eam mirabilia coram hominibus præstare potest: Dicitur enim, quòd saoientia intraverit in animam servi Dei sap.10.16. Moylis, ita ut steterit coram regibus potentibus & horrendis in portentis & tignis. Transtulit Israelem per mare rubrum & inimicos demersit. Et alibi Sapientia multiplicem experientiam docet: Nam scit illa ap.8.8. præterita, de futuris æstimat, scit versutias iermonum & folutiones ænigmatum; figna & monifra, antequam fiant, præsagit, eventus quoque temporum & seculorum &c: Mediante ista etiam Daniel somnium regis exposuit, & Iosephus visionem Pharaonis: Hujus revelatione prophetæ de futuris, Prophetârunt. Christus & Apostoli atque etiam Elias & Elisæus ægrotos curaverunt desperatos, & mortuos ad vitam restituerunt: dæmones ex corporibus humanis ejecerunt, aquam in vinum transmutârunt, quinque mille homines quinque panibus & duodus piscibus nutrierunt, & iarinam atque oleum multiplicaverunt; area nos hostium sermones & intentiones detexerunt; per istum spiritum à loco ad locum mirabiliter vectilunt: ventos compefcuit per eum Christus & super aquis ambulavit, à mortuis refurrexit, intravit portant clausis januis, in monte erat transfiguratus, & terræ morus factus est horribilis; & Sol præter naturæ communis leges est lumine orbatus. Sed procedamus: Spiritus iste 1. Cor. 2.10. (teste Apostolo) scrutatur omnia, etiam Rom.15.18. profunda Dei. Et textus alibi: signa & præstigia in virtute Spiritus sancti effecit Christus per Paulum. Per hunc spiritum Adam habuit virtutem continendi omnia: Et Propheta Daniel hæc: Ipse revelat profundum & abscondita, & novit, in tenebris constituta, & lux cum coest. Quod vera & genuina ars seu scientia, sive sit ma-Hisce ergo & multis alijs hie brevitatis I vata, ut pote sine qua nihil reale seu escausa emittendis apparet, quòd Sapientia I sentiale potest in arte vel sciri vel acquiri.

CAPVT. V.

CAPVT. V:

De fapientia falsa, spuria philosophia, philosophoque adulterino cum characteribus corundem.

Am verò cum veræ sapienta & consequenter philosophiæ & Philosophi puri naturam seu assentiam satis luculenter explicaverim, conveniens erit, ut falfam & adulterinam hujus mundi fapientiam cum Philosophia, quæ fundatur super eam describam, simul arque signa & characteres non modò hujuse sapientiæ & Philosophiæ immundæ, fed etiam Philofophi, qui in ea & ab ea quasi spurias enutritur & educatur. Apostolus ait, quòd vera sapientia, quæ à Patre luminis oritur, est pura, pacifica, benigna, suasibilis, misericordiæ & fructus boni plena; non judicas, sine æmulatione aut hyprocriss: At è regione asserit, quòd illa sapientia, quæ est ab infra, & non à Patre Luminis, sit terrena, animalis, Diabolica & contradicens veritati: & Confequenter est littgiofa, immodesta, non sualibilis, bono fructu destituta atque æmulationis, contentionis & disputationis plena: Vt ergo basis seu fundatio prioris philosophiæ est Iesus Christus; ut pote qui est vera sapientia: Ita quidem fundamentum poste rioris, est hominum mundanorum traditio & inventio præftigiofis Diaboli fuggeftionibus animata, ut hac via lites, disputationes, & oppositionem faceret in hoc mundo: Hinc dixit divinus ille Philosophus in ponendo differentiam inter duo ista opposita:InChristo sunt omnes Thesauri sapien-Boloff. 2.7.8. tæ & scientiæ absconditi &c: Qua verbo. rum serie asseverare videtur D. Paulus, quòd omnis sapientia & scientia & consequenter Philosophia vera, scientiæque omnes fynceræ, quæ ab ea derivantur & in ea comprehunduntur, continentur & funt quærendæ & inveniendæ in Christo, qui est æterna illa sapientia, & lapis verè Angularis, qui implet, informat, & vivificat omnia, & nulla hominum industria in vana mundi & Ethnicorum scientia & sa. pientia investiganda, quippe, quæ est fallax & vix probabilitatis facie ornata, quatenus obscuris & erroneis mundanorum præceptis & non Christi spiritualibus ordinationibus innixa Et propier istam ratione Apostolus condemnat Philosophiam verbis generalibus, agnoscir inspectione magis peculiari, quòd amor veræ sapientiæ, arque ideò ipsius Amator sit respiciendus & honore summo à sapietibus reverendus. Quare certum est, quod per Philosophiam intelligat mundanæ sapientiæ studium. Nam ibi loci confitetur, Christum esse veram Sapientiam, ut pote in quo habitat omnis plenitudo Divinitatis corporaliter. Quare sequitur, quòd talis Sapientiæ amatorem seu amicum summo opere collaudet, & per consequentiam Philosophiam,

Tec.3.17.

quæ super tali basi, tali lapide, inquam, Angulari erigitur disprobare nesciet: Quibus evidens est, quòd duplicem Philosophiam in isto Textu intendit, & quod cautelam, quam dedit Coloffionibus in evitanda philosophia & vana fallacia, solummodó illam indicavit Atheniensium, quæ ex tradione hominum & secundu elementa mundi est parta. Verum cam approbare videbatur, quæsuper Christu eratstabilita Quare air Textus (& non secundum Christum &c:)& ibidem rationem, cur talis Philosophia fit imprimis amplectenda, oftendit: Quià, inquit, in eo habitat plenitudo omnis Divinitatis corporaliter: & per consequens ipsa ait illa sapientia à Patre Luminis descendens, super qua fundata est omnis creatura; sequitur ergo, ut is, qui est Theophilos, seu Christi Philus sit verus Philosophus, quoniam ipse est verà illa sapientia, quæ revera est radix & basis rerum omnium. Sensus ergo hujusce loci Apostoli est, quod Vox Philosophia, cum esset vocabulum juxta Ethnicorum inventionem, ideò reijcienda erat respectu rudimentorum & regularum ejuidem erronearum: Quatenus facta & fabricata erat juxta traditionem hominum infidelium, quæ Christianos ipsos & multo magis Ethnicos sive sentiles in errores & à vera Del cognitione deducit, quam ut eos in viam veritatis & divinorum scientiam dirigat: Etob hanc causam, multi fariæ Idololatriæ conditio est orta, quæ ut causa est neglectus veri cultus creatoris. Imò verò & contemptus nominis ejus : adeò, ut ad venerationem & cultum creaturarum loco creatoris, per quem iplæ vivunt & existunt, incitentur.Hinc ergo est, quòd admonemur, ut ejulmodi philosophiam summopere evitemus. De hujusmodi ergo Philosophis, qui suam scientiam super sapide Angulari non posuerunt, & Christianis talibus, qui talibus Ethnicorum figmentisinnituntur. Apostolus idem hæc : Revelatur ira Dei de coclo super omnem impietatem & injustitiam hominum eorum, qui veritatem Dei in injustitia detinent: Quia quod notum Dei, manifestum estillis: Deus enim illis revelavit:Invisibilia enim ipsius à creatura mundi per ea que facta sunc intecta, con-Rom. Isis, spiciuntur: Sempiterna quoque ejus veritas & divinitas, ita ut sint in excusabiles, quoniam cùm Deum cognoverunt, ipsum non glorificarunt, aut ipfi dederunt gratias sed in dicendo, quòd essent sapientes evanuerunt in imaginationibus fuis: Nam mutaverunt gloriam incorrupti Dei in similitudinem hominis & avium, & quadrapedum & serpentium &c. Quibus intimat D.

Paulus,

Paulus, quanta sit in istius mundi sapientibus seu Philosophis iniquitas, qui veritatem divinam, imo verò Divinitatem incorruptibilem, quæ inest cuilibet creaturæ, eamque falsis hominum inventionibus ita à mundanis abscondunt, ac si dixisset, quòd falsi hujus mundi Philosophi omnimode conantur fictis suis delusionibus ab ethnicis partis, ut tenebræ humanæ non comprehendant vitam sive lucem illam essentialem & cœlitus dimissam creaturarum ac Præcipuè hominis, quæ lucet in tenebris, tametli fas non sit ijs istam divinitatem in creaturis discernere. De hisce etiam Salomon: Vani funt homines omnes à natura in quibre le tragnorantia Dei , & qui ex ijs, qui ex ijs, qui est, intellige potuerunt , neque ex operibus come tatis , ipsum artificem agnoverunt &c. Quod autem Spiritus iste divinus sit in omni creatura in co alibi arguit affirmando, spiritum Dei incorruptibilem inesse omni rei &c. Hoc etiam confirmatur multis alijs locis, ut antea est dictum Quare opus habet quilibet Christianus, ut sit in legendo philosophiæ Ethnicorum cautus, & ut fibi optime constet, secumque iterum iterumque duorum prædictorum philosophorum fententias idque feriò ponderet. Sed præcipuè præceptorum prioris eorum (D nimirum Pauli)recordetur,qui,quando mundanos Athenæ Philosophos ignotum Deum adorantes invenisset, novam ipsis philosophiam & sapientiam ijs omnino in cognitam, Iesum videlicet Christum prædicabat, quæ quidem Doctrina videbatur illis aliena, ita ut irabundi in hæc verba prorumperët: Quid vult seminiverbius hic dicere? Alij verò novorum dæmoniorum videtut esse annuntiator, quia Iesum & ejus refurrectionem amnuntiabat: Quibus fat liquidò constat, quòd vera sapientia nec adaures eorum pervenerit, nec in corde eoru radicem habuerit, unquam. Imò considerer velim, quòd de spurijs istis Philosophis cum ipsorum sapientia seu Philosophia Apostolus intellexerit in loco anteà citato, ubi, ait : Videte ne quis vos decipiat per Philofophiam & inanem fallaciam &c: Hoc eft, ut Athenis docebatur : Videlicet cum vanis fallacijs, subtilitatibus & contentiosis cavillationibus & Proteoticis diftinationibus: ut pote quibus philosophus talis instar Protei sensum suum in quamcunque significationem sive veram sive falsam convertere potest: vnde fit, ut homines tali doctrina dubijs impleantur, quatenus viam doctrinæsapientiæque veræ planam relinquendo per suos labyrinthos & semitas nebulosas & incertas faciat inquisitiones: Nonne docemur. quod spiritus, qui est verz philosophiæ fundamentum sive subjectum unicum & fimplex : & per consequens in omni simplicitate quarendus? Nonne dicitur, quod sit modestus, suavis, perspicuus, be-

nignus, pacificus & sine zemulatione? Et

tamen nos. Christiani volumus potius am- 1000b.3.15. plecti spiritum & philosophiam jurgijs. fallacijs, disputationibus contentiosis & ambignitatibus deformatam. Sapientia ergo vera, cum sit pacifica & nulla ambignitate freta, disputationibus & cavillationibus litigiosis non habet opus, nec requirit ad ejus investigationem distinctiones infinitas, aut quidditates vanas ex inventione humana partas, qua potius discipulum ratione sua multiplicitatis in ignorantiam ducit, quam ut eum in nudæ veritatis lumen introducat : cum é regione sapientia falsa tam abundat distinctionibus, tot scatet evalionibus fubtilibus, ita obnoxia est disputationibus sophisticatis & contentiosis, tanta multiplicitate est conflata & in conclusione tam difficilis est, & fructu bono vacua, ur loco grani veri & essentialis veritatis nihil præter aceres , verba , dico, loco 🔩 : realitatis invenerimus, & (ut verbo dicam) apparet, sed non est reale. Corpus vide tur, cum reverasit meraumbra. Quod etiam Apostolus sic confirmat : Prædicatio mea non est in persuasivis humanæ sapien-tiæ verbis, sed ostensione spiritus & veri-L.Cor.12.1 tatis. Et alibi: signa apostolatus mei facta Galat.3.5. funt super vos in omni potentia, in signis, virtutibus & prodigijs. Atque iterum: qui tribuit vobis spiritum & operatur virtutes seu miracula in vobis &c. Ecce ergo, quomodo sapientia ista Christianorum secum ferre solet potentiam & virtute, quas D. Iacobus in textu anteà citato appellat bonos fructus: Cùm é contrario, D.Paulus vocat philosophiam Paganorum fallaciam inanem, & consequenter bonis fructibus orbatam sive destitutam: Vnde concludere videntur, quòd nulla sit philosophia fructificans aut philosophus bene fruchificatus, præterquam illa, quæ in vera & essentiali sapientia Iesu Christo versatur. Hæc nos Christiani videmus esse vera, & tamen in isto seculo caduco (in quo Satan videtur habere dominium) philosophia prædicta vana & terrena, quæ est præstigiosa confusione obfuscata, tantam habet in mundo isto æstimationem, quòd Chriitus, qui est vera sapientia assidue inter philosophicos ejus cultores ob eorum ignorantiam crucifigitur, & sepelitur in nebulis seu obscura abysso philosophiæ istius Ethnicæ, quam ipsi tanta veneratione videntur adorare & fervore infigni & tanta devotione amplecti Aristotelemque ejus inventorem sequi, ac si esset alter lesus Christus, qui à cœlis ad terram pro salute populi & ad aperiendum generi humano scientiarum & sapientiæ veræ thesaurum descendisset. Sed observetis obsecto, quibus characteribus ac coloribus Apostolus istiusmodi philosophos vanos cum corum contentionibus & sophisticationibus describit: Si quis, inquit, aliter docet & non acquiescit in sanis sermonibus Domini nostri Iesu Christi, & qui secundum pietatem

Sap.7.22.

Sap.13.1.

Sap.12.1.

A& 17.18.

Digitized by Google.

Fol.14.

I.Tim.o.s.

eft doctrinæ, superbus est, nihil sciens, sed languens circa quæstiones & pugnas verborum, ex quibus oriantur invidiæ, contentiones, blasphemiæ, suspiciones malæ, conflictationes hominum mente corruptorum & qui veritate private sunt, existimantium, quæstum esse pietatem: A talibus separa te &c. Vehementer opto, ut quilibet Peripateticus Christianus, qui fuum tempus secundum Aristotelis leges & morem in vanis disputationibus & cavillationibus conterit, & scipsum insipientem cogitat tali conatuad summum illud philosophorum pertingere sperat; ipsum, inquam, opto & admoneo, ut ista patienter (omni partialitate & invidia sepositis) confiderer, & serio secum cogiter, quòd nulla sir talis in Ecclesia Dei, hoc est circa quam philosophia vera versatur, veræ Sophiæ tabernaculis, vel (si vultis) in syncera philofophia seu sapientiæ veræ domo consuctudo, uti nos docet Apostolus: Nam ista multiformis inventionis humanæ sapientia, tam dissonans està vera illa, unica & simplici Dei , qui infinitze hujus mundi philosophiæ religiones ab illa vera & unica, quæ està Deo, dissentientes sint orte. Hincergo est, quod tot fint nimirum philosophiæ istius sectæ differentes, Peripatetica, Stoica, Epicurza &c. quarum quælibet infinitis disputationibus & litigiosis cavillationibus suam sectam statuminare & sustinere est aggressa. Hæc etiam crat illa causa errorum tantorum in Ecclesia Dei, tam inter Christianos, quam Turcas & Iudæos: Nam inter Christianos erat multorum schismatum & hæresium origo, quas omnes nihilominus ad unius veri Dei (qui est æterna unitas) & ipsius sapientiæ simplicis inquisitionem æstimare videtur. 1,Ce. 11,16. Hincergo D. Paulus: Convenientibus vobis in Ecclesia, si quis videtur contentiosus nos talem consuetudinem in Ecclesia non habemus &c. At sciendum est, quòd sanche sapientiz domus est Ecclesia: utpote, quæ est Christi domus. Concludimus ergo, quòd tot sint in Christiano hoc mundo deceptionis viæ ratione evalionum & distinctionum, atque sophisticationum Aristotelicarum, qua more alterius Protei subjectum argumenti in sensum varium & multiformem transmutare solent, ut sapiculé veritatem præstigioso falsitatis velo occultare nitantur, ita ut veritatem (quæ per se est nuda & simplex) quasi nasum ex cera efformată, quocunque pro libito volunt, convertant & in speciem variam mutent. Hîc ergo non modo violatur veritas, sed eriam homo simplex & bonæ voluntatis deluditur & in malum loco boñi seducitur. Apostolus hoc hujusce seculi philosophorum ænigmaticorum seu sophistarum genus, quod instar Thrasonum gloriosorum in suis imaginationibus elevantur) vivis hisce coloribus depingit: In no-2, Tim, 3, I, vissimis, ait, diebus instabunt tempora pe-

riculosa &c. erunt homines seipsos amantes, cupidi, elati, superbi &c, semper discentes & nunquam ad scientiam Veritatis pervenientes; quemadmodum autem Iamnes & Mambres restiterunt Moysi; ita & hi resistunt veritati, homines corrupti mente & reprobri circa fidem & ultra non perficient: Insipientia enim eorum erit manifesta omnibus, sicut illorum fuit, Tu autem assecutus es meam doctrinam &c. Iam vero certum est, quod doctrina ejus circa veram versabatur philosophiam, cujus fundamentum erat Iesus Christus; veram, dico, fapientiam & lapidem Angularem, qui universam creaturæ fabricam sustinet & inest omne in omni, & implet sua virtute essentiali omnia , ac denique operatur omnia in omnibus: Quæ quidem doctrina est intentioni & rudimentis Ethnicorum contraria, qui infinita statuunt in isto mundo (ut dictum est) agentia, cujusinodi sunt Angeli, Dæmones, Stellæ, Elementa, Meteora, Ignis, Aqua, calidum & frigidum: Homo, bestia, Plantæ, mineralia & cætera, quos onines volunt loco subalternarum causarum agentium se habere: Hos enim ex seipsis & sine numinis cujuspiam assistentia operari putant: cum tamen ni-hilominus certum sit, & à sacra pagina decretum, quòd non sit præter unicum agens Catholicum Essentia indivisibile in multis & quasi infinitis hujus orbismansionibus seu organicis velhiculis, quòd in illis operatur omnia in omnibus & fuprà omnia. Et hæc eorum doctrina tanto ignorantiæ & erroris veneno intoxicavit Christiani mundi philosophos, qui firmiter ejus sectæ adhærent; ut distinguendo dicant, Deum ubique esse præsentem virtualiter sed non substantialiter scu essentialiter, quasi verò Dei virtus possit esse sine ipsius essentia, ut abipsius Divinitate, qua est indivisibilis, possit separari : atque ita somniare videntur, accidentia esse in Deo, qua ab ipsius essentia possunt dividi: vel saltem distinguunt & dicunt, quod ipse operetur omnia principaliter & mediate, hoc est, ut prima rerum causa: atque (inquiunt) infinitæ sunt causæ secundariæ, ut antea diximus, quæ ex se & per se soleant operari. Sed si ilta eorum asseveratio sit vera, admiror ego, quomodo Deus dici possit implere omnia & operari omnia in omnibus; si sic solummodò primaria seu efficiens causa causarum, & non causa omnium actionum mundanarum universalis, mediante ejus verbo seu spiritu, quem misir in mundum: At voluntatem suam tam in cœlo,quam in terra præstantiam? Quid pluribus opus est verbis? Cum Apostolus expressé nos doceat: Quod fint, qui dicuntur Dij five in 1. Cor. 8.5. cœlo sive in terra (si quidem sunt Dij multi & domini multi) Nobis tamen est unus Deus Pater, ex quo omnia & nos in illo,& unus Dominus Iesus Christus, per quem omnia & nos per ipsum: sed non in omni-

Digitized by Google

## SECTIONIS PRIMÆLIB. 11.

bus est hæc scientia. Hæc ille: Quo Theophilosophi sermone quilibet sagax Chri-Itianus decernere queat, quam adversus ipse sit virtuti imaginariæ actuique immediato aut Dæmonum & intelligentiarum, aut stellarum cum influxibus earum, aut qualitatum elementorum, aut ventorum & aliorum meteororum, aut aliarum creaturarum juxta decretum Petipateticorum, cum ejus verbo important, quod omnes actus, five fint mediati five immediati funt à Deo Parre per Filium Iesum Christum. Et quam vis ejusmodi creaturæ appareant in externa demonstratione, quod per se & fine aliquo agento magis interno & centrali agunt & operantur: tamen philosophus ifte noster facer nos docet per Regulas suæ philosophiæ (cujus basis elt vera sapientia Iesus Christus) quòd ipse causam nullam aliam agentem veré essentialem apprehendere possit, præter unam, ex qua funt omnia; & aliam, per quam funt omnia: quas nihilominus ambas personas agnoscit elle in effentia non nisiunam: Nam cum unum agens non sit nisi emanatio alterius; & per consequens nullo modo ab essentia abterius magis divisus, quam radius Solis à Sole, non est equidem mirum, si ipse solus in bina proprietate operetur omnia in omnibus haud mutatà Eilentià, idque præcipuć, quoniam inett omnibus essentialiter (ut Salomon habet) Hæc est firmissima, & verissima puræ philotophiæ affeveratio: Quare quicquid philosophi mundani seu Aristotelisci dicunt, & subtilitate fallaci nobis persuadere videntur, quod est veræ philosophiæ axiomatibus oppositum; illi quidem nullo modo credere debemus. Atque huic rei videtur D. Paulus istiusimodi termonis filo astipulari. Miror, quòd tam citò transferemini ab eo, qui vos vocavit ad gratiam Christi in aliud Euangelium. Sunt aliqui, qui vos conturbant, & volunt convertere Euangelium Christi: sed licet nos aut Angelus de cœlo Euangelizet vobis, præterquam quod euangelizavimus, anathema sit &c. Quare cum Aristotelis doctrina & sapientia sit magna ex parte positionibus & rudimentis veræ sapientiæ & philosophi puri opposita, non decet, pium aliquem Christianum sidem ei adhibere, quatenus (juxta D. Iacobi sententiam) contradicit veritati & doctrinæ Bibliorum facrorum est contraria. Quare talis doctrina seu sapientia spuria dicitur ab ipfo esse terrena animalis, diabolica. Arque hinc est, quòd D. Paulus discipulo suo Timotheo hac scribit. O Timothee depositum custodi, evitans profanas vocum novitates, & oppolitiones falsi nominis scientiæ, quam quidam promittentes circa fidem excide-

runt gratia tecum. Quo videtur discipulos tuos præmonere, ut sophisticis phi-losophie mundane allectationibus minimé capiantur vel decipiantur, quippe quæest veritati contradictoria, nec est pacifica, sed perturbationibus verbosis & vanis disputationibus plena, & expresse intimat, talem, Philosophiam falsó & non rei veritati debere pro scientia haberi, non minus, quam aliæicientiæipuriæ, quæexinde dependent. Porro etiam infinuare videtur suis discipulis, quòd tales Christiani, qui nimia devotione & fervore eam profitentur, fint mediante astutia ipsius & fallaci ejusdem suavitate introducti in errores insignes in respectu fidei, quæ æternæistius sapientiæ anchoræ firme adhæret. Porro etiam istā coloffi,8. in eodem sensu dat Colossiensibus suis discipulis cautelam antea à me citatam: Cavete(inquit) ne quis vos decipiat per Philosophiam & vanam fallaciam secundum traditionem hominum & secundum Elementa hujus mundi, & non fecundum Christum Iesum &c: Quibus nos Christianos juber, ut relinquamus falsam Athenæ Philosophiam, & ut amplectamur illam veram quæ est secundum Christum. Et ob hanc rationë ait, in eodem Textu: In Christo ambulate radicati & ædificati in ipso &c. Quo arguit, Christum esse unicu lapide Angulare & basin veræ Philosophiæ: Quatemus omnes creaturæ; imo verò & universus mundus ipsum pro existetiæ & essetie suæ (quæ funt Philosophiæ subjectum) fundamento habeant. Et consequenter liquet, quòd fundatio Philosophiæ Ethnicæ sit arenosa sive sabulosa & nullius proinde valoris, vigoris aut existimationis. Hinc alibi D. Paulus Fundamentum aliud nemo potest ponere præter id quod positum est, quod est Iesus Christus: At jam, quòd hoc talsis gentilium fundamentis opponitur, idem Apoltolus sic probat. Hoc dico, ne ambuletis sicut & gentes ambulant in va- 18. nitute sensus sui, tenebris obscuratum habentes intellectum, alienatià vita Dei per ignorantiam, quæ est in illis propter cæcitatem cordis corum &c:Ac si diceret. Ne ambulate secundum vanitatem philosophiæ seu sapientiæ gentium, & Ethnicorum, quoniam ipsi intellectum tenebris obfuscatum habent, hoc est, sapientia fulsa & imaginaria ducuntur & per consequens à vijs veræ sapientiæ Iesus Christi alienantur propter fuam ignorantiam.

Reltat jam, ut in proximo loco ad errores particulares falsasque philosophiæ Aristorelicæpositiones aperiendas & enucleandas perveniamus, ut eos hać via mundo judicioso per comparationem, vanitatem, falsitatem illius cum bonitate & persectione alterius clarius & luculentius exponam.

1.Tim 6.20.

Galat.1.8.

Sap.12.1. \*

CAPVT. VI.

# CAPVT. VI.

In quo dostrina Ethnicorum Philosophorum falsa ac erronea; ac illa præcipue Peripateticorum explicatur: ubi etiam probatur, quasdam ob rationes, quod illa sit super hujus mundi sapientia bases & nonsuper illas sapientia à Deo de scendentis ædificata.

acutiores jam nunc (ut mihi videtur) replicantes & dicentes audio: Quomodo potest vir iste verbosus probare, quòd sapientia illa, quæ est philosophiæ peripateticæ fundamentum non sit de supra, hoc est,

I.Cor.1.20 1,Cor.3.19.

I.Cor. 2.12.

Coloff 2.8.9.

I,Cor.I. 22.

Coloff.2.9. 1.Cor. 3. 11.

de Deo quiest luminis Pater. Ad objectionem istam discutiendam, necesse est, ut duas illas sapientias ab Apostolo propositas ad invicem conferamus. Inprimis D. Paulus ait. Deus stultam fecit hujus mundi Capientiam. Et alibi: Sapientia hujus mundi est stultitia apud Deum: Deus enim novit cogitationes sapientum, quod stultæ sunt. Atque ob istam causam Apostolus hæcalibi : Nos non spiritum hujus mundi accepimus, sed spiritum, qui ex Deo est, & quæ à Deo donata sunt nobis, loquimur, non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiritus, spiritualia spiritualibus comparantes: Animalis enim homo non percipit ea, quæ sunt Spiritus Dei: Stulta enim sunt illi & non potest intelligere &c: His Apoltoli verbis bene ponderatis, inquirendum est inprimis, an Aristoteles esset homo animalis nec ne. Si verò inveniatur talis, quid ab ipso est ex pectandu præter sapientiam mundanam cum Philofophia tali, quam D. Iacobus vocat anima lem, terrenam & Diabolicam, quæ ex se ipfanihil est, nisi mera stultitia: Cum animalis homo (ut ejus verbis utar) non percipiat illas res, quæ sunt spiritus Dei: Stultitia enim est illi. Ab hujus modi ergo Philosophia jubet nos Apostolus cavere, quoniam fundatur super traditionibus hominum & elementis hujus mundi & no super Christo. Verum sapientiam græcanicam magis directe sic explicat, eamque ab illa Iudæorum & Christianorum distinguit: Sapientiam græci quærunt; Iudæi signa; nos Christu crucifixum prædicamus &cs Quibus arguit, quòd græci quærunt sapientiam mundanam, quæ præcipuè consistit in speculatione seu contemplatione, ut è regione illa Iudæorum verfatur in praxi, nimirum in fignis & ocularibus demonstrationibus, ut [ pote fine quibus fidem adhibere nolunt: Ac tandem tertiam nominat Sapientiam nimirum veram, Iélum Christum, in quo erat plenitudo divinitatis corporaliter. Atque hæc est illa realis ac syncera de sursum à Patre Luminis sapientia, quæ à Christianis ést omni diligentia inquirenda, quippe super qua quilibet verus Philosophus suze Philoponere debet: Fundamentum aliud nemo 1

TOn nullos Aristotelicorum ingenio | potest ponere, præter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Si aute replicant hujus seculi sophistæ, quòd fortè Aristoteles ad Christi cognitionem aliquo modo pervenerit, vel saltem in sapientiam Moysis & Prophetarum, licet de longinquo inspexerit; hisce respondeo, quod, ut Aristotelis ætas verbi incarnationem præcederet, ita etiam manifestum redditur, quod in doctrina Moysaica, quæ in creatione & ordinatione mundi per spagyricum divini verbi actum consistit, quatenus scriptis suis mundum ab æterno suisse tradidit, parum aut nihil omnino, intellexit, Fateor Platonem, qui huic erat magister, magis in sapientiæ verse subjecto suisse versatum, uti exillius scriptis colligere fas est. Verum ejus discipulus Aristoteles, vanà glorià elatus, per quandam immanem à disciplina Stoica seu Platonica deviationem unicè in mundo Sapientis nomen sibi arrogare cupiens, novam sapientiam seu Philosophiam mundanam, quam postmodum Peripateticam (ipsam ab alijs distinguendo, seque ejuscem principem esse ebuccinar) nomianvit, atque ita Philautia insigni inflatus veritatem figmentis & falsitatibus infinitis ab imaginatione seu conceptu proprio partis eo inquinavit. Hinc orta est Philosophia Aristotelica ex malo bonoque; falso; inquam,& vero ex sapientiæ modico & stultitiæ plurimo conflata: Cum è regione sapientia pura & simplex ex sola veritate sir constituta; quippe à solo spiritu Dei ordinata. Prætera à si doctrina Peripatetica stoica, aut Epicurea fuisser persecta & secundum institutiones veræ sapientiæ Iesu Christi; cur tanto odio verum & sacrum illum philosophum D.Paulum persecuti sunt Ad.17. spurij Athenæsapientes, quando ipsis veram sapientiam. Christum lesum prædicaret? Hisce ergo colligere fasest, qualis sit illa sapientia, super quam Aristoteles suam ædificavit Philosophiam, nempe ex se ipso inventa & tradita, & per consequens mundana & humana, & non illa syncera, quæ est de Deo. Verum ut propius Enucleo tenus quali ad rem ipfam accedam: Ambas sapientias ab Apostolo Iacobo propositas ad invicem comparabo, ut exinde intelli- 1006.3.15. gatis, quæ earum sit dignior & à pijs hominibus magis amplexanda: In quir Iocobus: Sapientia contradicens veritati non està Patre Luminis, nec est pacifica, nec modesta, sed terrena, animalis & Diabolica. At sophiæ sundamentum, juxta hoc Apostoli i sapientia & Philosophia Aristotelica, est hujusmodi, quippe quæest ligitiosa, & dis-

 $D_3$ 

A&. 17,

putationum, fallaciarum cavillationum ac controversiarum plena: Quæ omnes ipfius proprietates naturæ & conditioni veræ 2.7 im. 2.23. sapientiæ opponuntur. Hinc erat, quod Timotheus à magistro suo Paulo erar admonitus, ut se à societate eorum separaret, qui doctrinam à vera sapientia differentem docent:affirmando, quod ipsi, qui ita faciunt superbia sint elati & nibil sciant, sed circa questiones vanas & contentiones verbosas, versantur, ex quibus oritur litigium &c. At talis est Aristotelicorum Christianorum doctrina ac Philosophia, ut pote cujus mos & consuetudo est semper in quæstionibus, disputationibus, & cavillationibus versari: Atque hæc est ratio (ut dictum est) tantæ æquivocationis & distinctionum multitudinis, quæ viam struunt tam ad falsitates, quam ad veritates sustinendas & defedendas: Vnde ortæ funt inter homines tot non modò (ut supra declaravimus) Philofophorum.verum etiaReligionu atque opionium sectæ, ex quibus disputationes, litigiolæ contentiones non modò in Academiarum scholis, sed etiam inter differentes vulgi in religione factiones: At verò, fieorum Philosophia aut sapientia esset super Icsum Christum lapidem unicum Angularem erecta (qui, ut est omne in omni, ita quidem, est essentia unica & simplex) convenirent procul dubio tam scholares docti, quam homines imioris vel minoris conditionis in unitate unica cũ ipso, qui est non nisiunus & idem in nobis omnibus: Nam in ipso & per ipsum facti sumus fratres, atque etiam hæredes cum ipso, regni æterni: Atque iterum cum ipio vivamus, moveamur, & habeamus nostram existentiam (ut D. Paulus testatur) Debemus sine ulla quæstione aut disputatione noscere, illud summum bonum in nobis met ipsis, quod sapientes veri cujuslibet seculi, tanta Deligentia quæsiuerum & appetitu Tantaleo affectarunt: Nonne nos docet Luce, 17.21. Philosophia Christiana, quòd regnum Dei 1,Cor.6.a. 19, fit intrancs? Et quod in nobis fit omnium mirabilium operator: & quod simus Templum Dei & Spiritus Sancti Et quòd fimus membra Christi? Quòd cùm ita sit, cur inter nos orerentur contentiones, disputationes & cavillationes vanæ circa quæstionum multiformium & verborum ambignitates? Aut cur sensus nostros maturiores Itolidis corrumperemus & perturbaremus distinctionibus, ab inventionibus humanis & stulta ac Diabolica hujus mundi sapientiâ ab Vnitate derivatis recedimus: Cùm in ita faciendo, in abyflum multitudinis, seu barathrum ignorantiæ nos immergamus? Nam folum & unicum veritatis conamen est, ut in via recta per obscuras erroris nebulas (in quibus stulta hujus mundi sapientia & Philosophia super ipsam fundata, intellectus nostros miserè involuit) ad fontem unitatis & concordiæ quæ est æterna sapientia nos conducat. Hincergo vide-

mus, quàm contraria sapientia Græcorum sit illi Apostoloru. Vnde fit, ut D. Paulus admonere videtur discipulu suum Timotheum, ut evitet profana & vana jurgia & oppolitionem scientiarum fals die dictarum: Quam dumaliqui funt professi, erraverunt 1.Tim.6.20. circa fidem. Quare omnes Christiani, qui habent fuam fidei atichoram nimis firmiter philosophię Aristotelicę affixam, debent lerio secum ponderare, quod magister eorum supereminens D. Paulus tanto fervore & zelo ipfos videtur premonere, nimis diligentem observationem philosophie Ethnice, (que consistit in litibus, questionibus, sive dubijs, verbositate vana & oppositione scientiarum) esse in causa, quod Christiami zelosi sine intellectu decipiantur, & respectu sidei in vera sapientia erra-

verint, ut testatur Apostolus.

Pretereà Apostolus dicit: Sapientia con- 12006.3. tradicens veritati non est de supernis, sed terrena, animalis & Diabolica &c: Iam verò certus sum, quòd quilibet sidelis Christianus strenué defendat & sustinebit sacrum Biblion esse ipsius veritatis sontem. Quod cum ita sit, quid respondebunt Aristotelici Christiani, si plané & expressé probavero, doctrinam Aristotelicam esse iolido facrarum literarum fensui & menți contrariam & contradictoriam? Communis est inter Sophistas elegantes asseverare, cùm aliqua contradictio inveniatur inter philosophiam Grecanicam & affertionem facram: quod verum est secundum philofophiam; verum inscripturis aliter longé invenitur: Quibus respondeo, quod si aliqua inveniatur in contentis unius & alterius discipline differentia; ibi procul dubio magnus reperiendus est error in istarum aliqua & per consequens una est contradictoria alteri, sequitur ergo, quòd harum doctrinarum unica debeat ortum suum à sapientia terrena & mundana habere. Iam velim, ut quilibet Christianus pius cum, diligentia perpendat, an Dei verbo ad hærere potius conveniat, quod est summa, veritas, quam aut affirmationibus & assertionibus, Aristotelicis, qui suam sapientiam à patre mendaciorum derivavit. Alij dicunt, quòd homines se tam profunde in nature secretis seu philosophia naturali immergant, ut ex Christianis Atheiste fiant, ut pote qui (ut ajunt) nullam volunt divinitatem agnoscere. Necelle habemus credere, quod de philosophia Greca & non de illa lesu Christi intelligant, ut pote que spiritum hominis intellectualem dirigit & conducit ad Thronum & sedem majestatis divine, ipsique affidué suader, ur eviterac relinquat pessimam hujusce mundi multitudinem, ut ad unionem beatam contrahatur, à qua sui spiritus essentia erat ab origine extracta. Tertia hominum species, animo videntur infestari & graviter ferre, quod philosophus aliquis discursum de divinitate habeat; imò verò credunt, esse in

Digitized by Google

Coloff.2 Iob,14.26.

quopiam audaciam & præsumptionem haud exiguam , axiomata seu testimonia scripturarum ad principia & causas philofophiæ veræ confirmandas allegare, audacter, sed inconsulté satis asseverantes: Biblia facra hominem folummodò, quid sit ad ejus salvationem conveniens, docere, hoc est, ut timeamus Deum ac proximos diligamus, quasi vero scripturæ sacræ aliquid in vanum scripsissent : Et tamen expressé & aperté ex ijs intelligimus Quòd omnis Thesaurus sapientiæ & scientiæ abscondatur in Christo. Et alibi : à me discetis omnia : atque iterum : Spiritus Sanctus vos docebir omnia. Porro etiam ex ijs elicere fas est, tria illa principia, ex quibus Deus creavit omnia, nimirum tenebrosum abyslum, quasi materiam primam, à qua primordialiter omnia; aquas, ex quibus omnia, & spiritum formalissimum Dei, per quem omnia: Exea etiam elicimus veram & infallibilem meteororum generandorum rationem, & condesationis & rarefactionis mysterium, causam internam & generationis & corruptionis & actionis atque passionis omniumque aliarum rerum, quæ in scientia philosophica excogitari possunt, quæ omnia Aristotelici vocant naturalia: Hæc, dico omnia directé, plané, fine ulla sophisticatione in pagina sacra pertractantur : Atque etiam scientia illa, quæ ad moralitatem & gubernatione politicam spectat, cum cæteris scientijs tum liberalibus, tum mechanicis, quemadmodum est ante declaratum. Quid, Anne erant hæc vané & inaniter à fpiritu veritatis exprella? Minimé profedò, sed hos scrupulosos & intellectu destitutos potius culpare debemus, qui minimé scripturarum sensum percipientes, tanta temeritate de eo indicare præsumant. Nam si istiusmodi curiosi cum diligentia confiderare velint, quòd philosophia in sensu suo originali importet sophiam seu sapientiam, agnoscerent profecto & confiterentur, quòd vera & essentialis philosophia seu sophia, sit nihil aliud, quam sacra ista sapientia, sive spiritus disciplinæ sanctus, qui præcipuum est utriusque teltamenti lacrosancti subjectum; & confequenter tam philosophiæ veræ, quam Theologiæ fundamentum. Vnde etiam apparebit, quòd facra philosophia sit quasi radix, ex qua Theologia oritur: cum sit expressio Divinitatis & actionum ejusdem in creaturis: Nam nullibi in pagina sacra reperitur, quòd Deus esset unquam à scripturis nominatus, niss quatenus considerabatur in hoc mundo quem Mim. 103.2. creavit & creaturas ejusdem. Ita dicitur Dent. 9-3. Heb 12-22. Itai. 66. Eph. 4-8. Trains 18-5. quòd indueret lumen quasi vestimentum: Et quod sit ignis consumens: Et quòd impleat cœlos, & quòd faciat terram scabellum pedum suorum: Et quod posuerit suum tabernaculum in Sole: Et quòd fecerit tenebrolam nubem suum ta-

bernaculum: Et quòd locutus fit à cœlo in tonitru, Et quod sermonem habuisset cum Iobo in turbine, Et quòd spiret à lob.22.15.
Septentrione & Austro, Et quòd spiret à lob.22.15.

Que. Etiam dictum est, quòd spiritus 10b.28.

ejus in forma columbæ descenderetà ccePsalm 147.16 lo, atque etiam in forma linguarum igni. Pal. 139.7. tarum: & quód impleat terram: & quód sap.1.7. hominem fecisset suum templum: & quod 1.Cor.3.16. sit in omni re: Et, ut verbo dicam, scripturæ mentionem faciunt de Deo in nulla alia re, quam effentialibus hujusce spiritus in omni creatura operationibus. Quare affirmare mihi licear verâ philosophiâ, quòd, quatenus ejus fundatio sancta est, disciplinæ spiritus, sit nihil aliud in effectu, quam Theologia, & nihilominus distinctionis cujusdam causa dicere liceat, quòd philosophia essentialis inquisitionem faciat de fummo bono, movenda à circumferentia aut externo versus centrum vel internu ad inveniendem vel enucleandam eternam illam essentiam, quæ est omnium creaturarum centrum, cujus circumferentia est nullibi: & est folum bonum & in omnibus rebus actor, atque ità procedit (ut alibi est dictum) à demonstratione à posteriori, hoc est, à visibili creatura ad invisibilem creatorem: juxta D. Pauli & Salomonis antea citata præcepta, quorum prior dicit: invifibilia Dei à creatura mundi per ea, quæ fa-Rom, 1.18. cta funt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus veritas & divinitas &c: Posterior: Vani sunt hominis omnes naturâ, in quibus est ignoratia Dei, & qui ex ijs, quæ spectantur bonis, eum, qui est, intelligere non potuerunt: Neque ex operibus co- sap, 13.1. sideratis, ipsum opificem agnoverunt. At Theologia videtur perviam oppolită movere, nimirum à radiculi centro seu invisibilitate Dei atque interno actu creaturæ, quasi demonstratione à priori ad circumferentia seu creaturæ externum. Quibus videre liceat, quòd utraque scientia ad unam metam five fine, hoc elt, ad unum fummum bonuni collinet: Et tamé funt nonnulli hujus mundi academici, qui ultra limites creatura in sua inquisitione se elevant, hoc est spiritum istum ultra sphæram Lunæ, imò veró & ultra mundi concavitatis magines quærunt; atque hoc modó ipíum abíoluté à creatura dividere & distinguere conantur: qua ipsorum imaginatione & progressu scalam sine gradibus ascendere tentant: volunt (inquam) ad summum rerum cacumen seu fastigium scandere nulla consideratione ad infimum ejus gradum habitâ, in eo, quód Deum & sapientiam æternam sine ullo ad creaturas respectu investigato aggrediantur, cum à Te etu sacro in- A&.17. struamur, quòd spiritus iste non sit à quolibet nostrum remotus: & per consequens, opus non est, ut illum, ultra ignis sphæram aut in coelis superius inquiramus; cum propinquior sit nobis, quam quis imaginari queat (ut divi Pauli verbis utar ) At non est mirum,

# SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

mittam quod Academicorum nostrorum nonnulli, philosophiæ Peripaceticæ spatio 7. annorum vel ulterius addicti, fallisipfius rudimentis adeò corrumpantur, & tam parum de essentiali Divinitatis in creaturis natura intelligunt, ut cum ipso (expirato illo tempore) ad altiorem promoveantur functionem five professionem, Thelogiam nimiram, reddătur ijs adversissimi qui mysterium divinitatis in creaturis agnoscunt: Et quamvis scripturas pluribus in locis, verbum Dei seu spiritum incorruptibilem, tame asseverare animadvertunt distinctionibus Academicis, quas ex philosophis plané ethnicis & agilibus atque obsequiosis corum commentatoribus accipiunt, ita nudam & simplicem veritatem nobulis æ qui vocationum involuunt, ut cam profundioris dubij & ambignitatis abysio, quam fuit antea immergant: Verbi gratia, cum integer Biblij divini concentus sit, quòd Deus sit in omnibus & super omnia & quòd spiritus disciplinæ sanctus sit in omni re: ipforum statim nonnulli distinguendo respondent (uti supra est declaratum) quòd in omnibus sit virtualiter, sed non essentialiter: Quasi verò ipsius virtus à sua essentia distingui queat. Iterum: ubi dicitur: quòd Deus operetur omnia in omnibus. Verum est (dicunt) quatenus causa principalis & primaria: sed (inquiunt) sunt multa secundaria & fubalterna agentia, quæ fine prima rerum causa per se & in se agunt: ut sunt Angeli, Stellæ, Elementa, Meteora, & creaturæ compositæ &cc. Atque ita Aristotelicis istiusinodi sophisticationibus, reià scripturis testificatæ veritatem, quippe quæ Simpliciter & plano sermone dicunt, quod Deus operetur omnia in omnibus commaculare aggrediuntur: Nam si Deus cum, in & per spiritum suum essentialem implet omnia, necesse habemus credere, quòd spiritus ille operetur omnia in omnibus & in omni creatura, quam immediaté implet: idque sine ulla creaturæassistentia, utpote quæ nihil habet, quòd non à creatore acceperit : Quod autem à Deo accepit, à Deo separari non potest: Nam quomodò possibile est, ut organum creatum possit ullo suo actu creatorem suum adjuvare, qui ipfum implet & in ipso tantummodò agit & operatur quid & quando vult ? Ego (ait propheta) fum Dominus faciens omnia Jolus & nullus mecum. Neque videretur hoc cuipiam alienum, cum ipsæ scripturæ testentur, quòd ipse sit omnia in omnibus. Atque iterum(ut antea)Incorruptibilis Dei Spiritus est in omni re. Et idem alibi: In Christo omnia sunt condita per Christu & in Christo omnia sunt creata, omnia in ipso | constant, ipse est in omnibus primatü tenes &c. Non intelligit, istam Dei præsentiam esse per accidens, sed essentialiter. Quod cum ita sit, sequitur, quod ista Distinctio cum omnibusalijs ejusdem farinæ sit falsa, quæ dicit Deum operari mediaté, sed non l

immediaté,& consequenter, quod creatura possit agere per se sive immediaté sine actus divine assistetia. Ac siquis diceret, divinam essentia sive virtute posse esse divisibilē, vel naturam divinā debere ideò esse partibile & a divina radice separabile, quonia est in diversis organis, Possum ergo audacter concludere & omnibus notum facere, quod si scholastici Christiani z.illos annos, quos ad philosophiæ Aristotelicæ disciplină assequendă conterunt, in verze & sacræ cognitione & doctrina addiscenda, impenderent, noluissent procul dubio tam immaniter more gentilium errare & tot quæstionibus, disputationibus, contradictionibus & jurgijs veræ sapientia præcepta & leges tā immaniter in fine illius teporis oppugnare; sed è regione aptiores seu paratiores tum posteà redderentur ad procedendum in stricta & directa inquisitionis & acquisitionis sapientiæ illius mysticæ via, quam Deus (teste Apostolo) patefecit atque ordinavit, ut clectis & optime à Deo merentibus suo tempore revelaretur, quo tande in fanctæillius inquifitionis fine juxta Apoltolorum & virorum fanctorum Exempla, ram potentes in virtute & potestate deveniant, quam in vulgari isto statu suo verbis solis sine essentiali aliquo essectu evidenti, videntur in hoc mundo pollere: Nam bono illo fructu', qui veram fapientiam concomitare solet, erronea seducentis sui magistri doctrina privantur. Sed ni crederent Academici nostri Aristotelici, verba mea esse vana aut publicarent, aut replicarent doctrinam istam peripateticam majorem illis fructum & utilitatem, quàm ulla alia, quæ ex Textu sacro elicitur, afferre queat: Liceat mihi in primis fructus illos hoc in loco enumetare, quos philosophia nostra sacra mundo conferre potest, & tunc posteà videant istiusmodi philosophi mundani, an tam realem & essentialem ex Textu Aristotelico utilitatem extrahere valcant: Sin minus; conticeant, velim, & laudes atque honorem sapientiæ digniori concedant, & deteriorem in exilium sempiternum ex hominum memoria relegent, hoc est, diligentia summa meliorem sequantur Philosophiam, eamque seria veneratione Christiana amplectantur: Pro fructu, utilitate, virtute & potentia, quæ fapiës philofophus ex philosophia sua vera seu sapientia essetiali haurire potest hæc ex contextu sacro colligimus. Sapientiæ pretiŭ non novit homo, qui 10b.28. eam consequitur, beatus: Nam melior est ejus acquifirio auro,& præcifior carbunculis, & omnia delectamenta tua non possunt æquari ei: Longitudo dierum in dextra est, Prov.3.13. in unistrà ejus divitiæ & honor. Viæ ejus funt viæ amounitatis & omnes semitæ ejus pacis: Arbor vitte est prehendentibus cam-Denique tenentibus eam beatus quisque. Ejuseruditio peeunijs & auro effosso ele-Etissimo præferenda: Nam melior est ipsa Prov. 8.14. Carbunculis, & omnia delectamenta non pollunt

161.44.24.

I.Cof.15.25. Sap.12.1. ColuII.16.

Prov.9.12. Sapien.7.

Sapien.7.14.

Sap. 8.7.

Sap.9.10.

Sep.IO. Sap.10,21.

divitiæ ei, nec lapides pretiofi & aurum respectuejus est, ut arena; & argentum, ut Lutum: Ipsa est thesaurus hominibus, qui nunquam deficit, quo qui utuntur, cum Deo contrahunt amicitiam, Ipfa cum sit Sap.7.2.17. artifex omnium, docet omnia, etiam facit hominë cognoscere tamocculta, quam manifesta, atque etiam cogitationes homi-Sap.7.2.27. num: Neminem diliget Deus, nisieum, qui cum sapientia habitat: Est ipsa speciosior iole: Ipía docet prudentiam, temperanti-Sap.8. am, justiciam, & fortitudinem, quibus utilius nihil est in vita hominibus. Per ipfam habebit homo immortalitatem & memoriam æternam posteris relinquit: Emittitur illa à Deo è fanctis cælis, à Throno gloriæ, ut præsens versetur cum homine in labore, ut cognoscat, quid gratum sit apud ipsum: Illa enim novit atque intelligit omnia:Iplâ homines servati fuerunt:Hæc conservavit Adamum, & potentiam dedit ei dominandi omnibus rebus: Ipía mutorum os aperit, & linguas infantum difertas reddit. Infinirum foret, omnes sapientiæ istius facultates in Textu sacro allegatas, virtutes & potentias recitare: Cum legamus, fanctos per eam dæmonia eijecisse, omnes morbos curasse, & mirabilia ac stupenda præstitisse &c. Restat jam, ut Peripatetici enumerent virtutes & actus suæ fictæseu humanæ sapientiæ, & observet quiliber fagax, an quid reale aut ullius momenti mediante ea queant producere. Profectò meras umbras invenient pro substantia & figmenta pro realibus reperient. At dicent, fat scio, multa narras de tua illa sapientia, fed qua ratione est ipsainvenienda? Anne cui quam pro hodierno die datu est talem invenire sapientiam? Quare igitur de impossibilibus loqueris? Debitè & rite præparatis respondeo, quòd Philosophiæ istius divinæ scrutatoribus procul ex sacrarum literarum profundis ad ipsam inquirendam & comparadam proponitur: Nec enim debilior & fegnior, aut malevolentior est spiritus iltius benigni & clementis virtus & actus hoc nostro, quam in seculis præcede: tibus, in quibus se benigniter suis patesecit: Hoc copiose à sacris scriptis expressum ha-Prov.8.14. bemus. Ego(ait ista sapientia)amantes mei amo, & studiose quærentes me inveniunt me: Nam deliciæ meæ vel delectationes Prov. 8.22. meæ sunt cum filijs hominum: Venite, vescimini cibo meo, bibite de vino meo, quod

miscui: Sapientia quærenti derisori ea non

extat, scientia autem prudenti facilis est: Ip-

possunt aquariei. Ejus est consilium & æ-

quitas & prudentia & fortitudo, & robur,

per eam Reges regnant & dominatores decernunt judicium, Divitiæ & honos penes

eam funt. Melior est fructus ejus auro effosfo & purgatissimo, & proventus ipsius ar-

gento lectissimo. Per sapientiam multi-

plicabuntur dies tui & adijcientur tibi anni vitæ. Sapientia spiritus præferendus est

sceptris & Thronis, nec comparandæsunt

Fol. 17. ipsa requiescit in animo prudentis: Non in- Prov. 14:6.14 greditur in animam malitiofam, neque ha- 33. bitat in corpore, quod subjectum elt peccato: Ipía facile conspicitur ab ijs, qui diligunt eam, & invenitur ab ijs, qui quærunt Sap.6.13. ipsam: Imo occurrit cuplentibus. Ipsase dignos circumeundo quærit, atque in vijs se benevole illis oftendit, atque in omni cogi- Ecclef. 24.23. tatione occurrit eis. Ipfa dicit: Accedite ad me,qui cupitis me & fructibus meis, quos gigno, implemini. Denique pro modo acquirendi talis thesauri, docemur à Christo, pulsemus, ut aperiatur nobis, atque quæramus more debito, ut inveniamus: Et Ec-Eccless, 2, 1, clesiasticus multis in locis & præcipuè capite 2. a versu 1.nos modum ad sapientiam quærendam docet. Imò verò quilibet ferè Textus facri locus, si mystice, hoc est, spiritualiter intelligatur, atque etiam sensus ejus moralis, licet typicè aliquo modo nos ducit atque dirigit ad viam & aditum the-

sauri istius pretiosi investigandum, quam

ego fideliter & ex animo fequar, deprecor-

que summum illum sapientiæ concesso-

rem, ut mihi concedat gratiam ut ad opta-

tam hujus summi boni metam in hac vita

pertingam. Verùm enim verò, fat scio, ali-

us adhuc scrupalus mundanis ex isto nostro discursu exsurget. Replicabunt, non esse

hoc tempore opus, ut fint miracula, ut pote

quæ signa solummodò in Ecclesia primiti-

va essent necessaria, ut mediantibus illis in-

fideles ad fide Christianam converteretur.

Sed accedam jam propinquius ad proba-

tiones meas, quibus oftendam eviden-

ter, quòd doctrina Aristotelissit apertus & oppolitissimus sacræ veritati adversarius: Vnde fit, quòd ab Apostolo pro illo sapien- 116,3, tiæ ramo condemnetur, quem vocat terrenum, animalem, Diabolicum & veritati contradicentem. Hisce ergo apparet perspicuè & ex sacro veritatis teltimonio inferius ulterius explicabitur, quòd virtus illa, mediate qua Deus manifelte in hoc mundo aut per contractionem à circumferentia ad centrum, aut per expulsionem seu dilationem à centro versus circumferentiam operatur. Nam in mysterio hujusinodi actionis contrariæ in una essentia, tam condenfatio, quam rarefactio, quibus cœlū, terra & omnia derivantur ex istis videlicet composita corpora, tam më-

ctionem, aut Antipathetice nimiru per odibilem expulsione, uti sectione hujus subjecti secunda declarabitur. Cü igitur res omnes hujus mūdi vel attractione five contractione, vel expulsione aut dilatatione fiant; videamus obsecro quænāsit illa Aristotelis opinio de causa primaria, imò quide immediata attractionis; ac tum posteà inquiramus, num ipla cum sensu veritatis sacræ

teorologica, quam quæ in sua compositione

feu perfectè mixta funt, copleta perficiuntur. Atque iterum per istas proprietates co-trarias operatur in mundo Deus aut sympa-

thetice, hoc est, per concupiscibilem attra-

P10v.9.5.

Digitized by Google

# SECTIONIS PRIMÆ LIB. II.

Velcur.com. philic.3.lib.

conveniant nec ne. Peripatetici omnes in hoc conveniunt, videlicet, quod venti, fulgura, Tonitrua, Cometæ, nubes & hujusmodi alia meteora fiant ab attractiva solis atque aliarum stellarum virture, quippe mediante qua vapores & exhalationes ex Terra & aquis in superiores aëris regiones attrahi atque elevari dicunt. Hinc ergo Velcurius lecundum mentem & opinionem Aristotelis physices, cujus erat commentator, ait, Prout vapores magis minusve sunt calidi, ita altius humiliusve elevantur sursum à solis calore aliorumque astrorum, sicut videmus in sole bibente & attrahente aquam &c : At ego demonstrabo, longè aliter se rem habere, efficiamque, ut quilibet humano sensu præditus facilimè & apertis oculis decernat, quòd calor seu virtus nec solis necstellarum, nec ignis nec creaturæ cujuspiam animalis, quicquam sibi attrahendi facultatem, sed à se pellendi atque discutiendi potius habeat. Exempli gratia: Si inignis potestate sit attrahere vapores, ad se, tunc non permitteret sumos lignorum & carbonum terrestrium tam leviter ab ejus amplexu recedere: At experientia testatur contrarium: Quippe qua docemur, quòd integrum ignis officium sit densa vaporum & exhalationum subjecta rarefacere, eaque subtilia, penetrando & partes compactas dividendo atque dilatando reddere,& non ut vapores & fumos ita genitos ad se ullo modo attrahat: Nam oculariter videmus quod eos, ipsius actu procreatos discutiat & per expansum mundi spiritum dissipet: Etiam, li linteum aliquod aqua made-fectum igni apponamus, percipiemus qui-dem quod substantia in eo aquea in vaporem fumolum virtute ignis covertetur: At verò tam longè abest, fumusille ut ab igne attrahatur, ut ipsum undique per loci cavitatem fine ulla evidenti ignis attractione expandi atque dissipari animadvertæmus. Simili planè modo accidit in operativa folis natura: Nam ipfe fuo calore aquam & rem humidam substantiamque aliquam spissam sive grossam & combullibilem subtiliat seu rarefacit, & rarefaciendo dilatat: Quòd autem res humida in vaporem reducta furfum tendat, hoc non fit ab attra-Ative aliqua in sole & stellis facultate: Sed naturali illo appetitu & inclinatione, qua levia elavari solent in altum. Quare sequitur, quòd aqua in vaporem subtiliata aut solidum aut unctuosum quippiam, in fumum seu exhalationem reductum non ab oliqua externi agentis coactione, sed sponte & per se adlocum ipsi à Natura destinatum ascendat : haud aliter, quam è regione, quod grave elt & ponderosum, motum fuum ex propria sua inclinatione deorsum facit: Sed ut clarius ad huc ipsorum elucescar error; Qui vaporum & exhalationum è terra & mari in superiores regiones, attractione solari statuunt, vos

ad Instrumenti nostri experimentalis, seu vitri calendari experientiam referam; qua oculari intuitu invenietis, quòd omnis attractio à circumferentia ad Centrum (que propriè attractio dicitur) efficiatur à frigore & non à calore: Nam videmus, quòd frigoris virtute aqua vitro inclusa, sursum in collo vasis elevetur,& quòd hoc fiat in spissatione aëris & reductione ipsius in spatiū vitri angustius : At è regione observamus, quod si sol vel ignis vel manus hominis sumitate vitri pertingat, eamque calefaciat, tunc aër inclusus dilatabit & subitò à caloris actione evolabit; imò quidem tam longe abest, ut aër attrahatur à calore, ut aquam antea congelativa & inspissativa frigoris facultate attractam, superius per nonnullos gradus præcipitet & deprimat. Quod cum ita sit, considerent velim Peripatetici Christiani, & sedulò animadvertant male sanam magistri sui disciplinam, quam tam sancte & tanta cum affectione in hanc usque diem sequentur, & secum paucis colligant, quam immaniter & more grosso ipse in præcipuo Meteorologiæ suz argumento erraverit. Quid ergo ulterius ab eo est expectandum, quinut tota ipsius fabrica perse in oculis sapientium corruat? Breviter dico, quòd iste & permultialij ipsius errores palpalibes, sunt in causa, ut varij mente saniores ejus discipuli in quam plurimis ab illius animo & sententia dissentiant: Videlicet in opinione ejus de ventorum, Tonitrus, fontium & aliorum meteororum origine: Nam Iohannes Fregius vir doctus & in disciplina Aristotelis admodum versatus, quique naturæ mylterijs juxta Peripateticorū documentū inquirendis,operā haud minimā dedit(quēadmodum ex largi voluminis ab ipio editi contentis cui nomen est quæstiones physicæ, apparet) hæc in eodem volumine scribit. Quanquam, ait, tota disputatio deven- Fregios lib. 25 tis, ficut de alijs meteoris plena est admira- De causa venbilium operum Dei, quorum nullæ firmæ & sufficietes in natura causæ proferri poslunt, tamen prodest videre, quò usque humana ratio progredi possit. Sacræ quidem literæ dicunt, Deum ventos producere de the sauris suis, unde ipsorum flatus audimus, sed unde veniat, aut quò vadant nescimus: Hæc Margar. Phil ille: Ex altera parte MargaritaPhilosophiæ lib.9. ead. 20. (opus, quidem magnæ famæ atque æftimationis etiam inter ipsos Peripateticos respectu succi illius Aristotelici, quem comprehendit ) post strictam inquisitionem ab ea in natura fulguris & Tonitrui secundum Peripateticorum normam factam: Et cum rationibus ab Aristotele de tonitrus & fulguris or u prolatis, propter defectum atque imbecillitatem earum ad inveniendü tanti in natura miraculi mysterium, nullo modo esser contenta aut satis facta: Ad istudsecretum enucleandum coactus est librum veræ sapientiæ respicere, quippe à qua Salomon fatetur, se vim ventorum & mutationem

tationem elementorum agnovisse: Nam aptat pondus aeri & appendit aquas in menfura, & facit pluviæstatuta & viam fulgi-tro Tonitruum. Vnde Philosophia ista à peripatetico dissentiens coacta est in hæc verba loqui: Quidam Philosophorum (inquit) considerantes mirabilem fulminis operatione, ipsum non opus naturæsed summiDei effectum immediatu arbitrati sunt. Iterum, ad fontium procreationem & originë quod spectar: Iohannes vel Curio, qui temporis multum in Peripatetica Philosophia contrivit, tametsi commentarium super phylicam Aristotelis fecisset, tamen videtur fui magistri assertioni in fontium ge neratione diffidere : Quare ait. Non con-fentiunt planè sacræ literæ cum philicis de Lip. 3. Cap. 6, ortu fontium & fluminum, quæ ex mari pervarios alveos meatusque fluere ac ad iuos fontes refluere dicunt. Ecclesiastes 1. testatur dicens, omnia flumina intrant in mare & mare, non redundat, ad locum, unde exeunt flumina revertuntur, ut iterum fluant. Cæterum Aristoteles & physici Peripatetici dicunt materiam istorum esse pariter vaporem resolutu in aquam & liquefactum à frigore & calore simul intra terram. Existis igitur, lector consulte, patet ex confessione discipulorum & quasi pedissequarum Aristotelis, quam contraria & plane contradictoria sit opinio Aristotelica veræ sapientiæ institutis. Quare ausculta, quæso verba ista Apostoli: Sapientia, quæ contradicit veritati, non est de supra, sed est terrena, animalis & Diabolica : Vnde etiam D. Paulus, si quis vobis Euangelizaverit præter id quod accepistis, anathema fit. Iam verò quod iste princeps Peripateticorum sit in sua doctrina erroneus & disciplinæ fanctæ in causis primarijs generationis meteororum adversissimus, mundo expresse & coloribus vivis in libro ultimo istius tractatus depingam, in quo ipfum mundi Christiani deceptorem & impostorem egregium fuisse demonstrabo, ut pote, qui rationibus præstigiosis & vix probabilitate stipatis ad meteorologiam suam statuminandum utitur: quippe quæ in veritate & effectu, hoc est respectu veri fructus, quam vera sapientia producit, nihil sunt missi meræfallaciæ & sophismata. Quibus omnibus viris doctis & justitiæ trutinis libratis, bene ponderatis, mirabile & admodum alienum procul dubio illis videbitur, quod mundus Christianus fuit tam dui per istas nugas Ariibotelicus deceptus: Imo quidem adınodum videbitur intelligentibus & mente arrectis novum atque etiam durum, quòd illi ipsi, qui zelo Christiano sunt devoti, fontem totius sapientiæ relinquerent, ut artes, scientials & intellectum ab Ethnicis quæramus ficut fecerunt Agarení & illi, qui erant in Theman: à quibus vera scientia non est habenda: De hujusmodi Chri-

stianis tam hujus, quam præteriti seculi vi-

detur Apoltolus in his verbis Prophetisare:

Erittempus, cum sanam doctrinam non sustinebunt, sed ad sua desideria conacervabunt, sibi magistros prurientes auribus & à veritate quidem auditum avertent, ad fa- 2.Tim 4 3. bulas autem convertentur, &c. Quo sermone intelligit spurios magistros, erroneos Doctores & precipuè adulterinos philosophos: Nempe Epicuræos, stoicos, & peripatericos, quorum doctrinæ & Philosophia, ut secundum traditiones hominum & fecundum elementa mundi, & non fecundum veram sapientiam, Christum Iesum, se habent, pro stultitia, vanitate & fabula habentur coram Deo & ejus fanctis. Quare Apostolus in prædicta sua oratione Christianos procul dubio tales seculorum fururorum indigitat, qui veram doctrinam seu sapientiam Christi, Prophetarum & Apostolorum relinquentes, se inconsiderate falforum doctorum & Philosophorum disci. plinis addicant: Iterum Philosophus iste facer præsagire videtur, quòd erunt quam plures in seculis futuris, qui vana glorià & amore sui elati, consilia aliorum utcunque fana contemnent, si in ulla re à fundatis & radicatis suis opinionibus dissonantia inveniatur. Textus est talis: In novissimis diebus instabunt tempora periculosa & erunt homines seipsos amantes, cupidi, elati, su-2, Tim. 3.2.1. perbi &c : Semper discentes & nunquam ad veritatem pervenientes, quemadmodum autem Iamnes & Mambres restiterunt Moysi ita & hi resistunt veritati, homines corrupti mente & reprobi circa fidem & ultra non proficient &c: Ex quibus verbis colligimus inprimis, quod nonnulli homines in ultimis hisce diebus adeò suæ propriæ doctrinæ, hoc est, Philosophiæ mundanæ, in qua sunt abinitio instituti, erunt addictiout quicquid synceræ veritatis ipsis fuerit oblatum, si suis intentionibus & rudimentis videatur adversum, cum derisione & contemptu respuent. Secundò in sufficientiam doctrinæ & Philosophiæ illius,quam amplectuntur, exprimere videtur: Nam dicit, quòd sint semper discentes & nunquam ad veritatem seu persectionem pervenientes. Hoc est, nunquam pertingentes ad supremam illam virtutem & potestatem, quam vera sapientia suis discipulis promittir. Tertiò videtur, quod intelligit mundanam philofophiam per exempla

illa, quæ facit de Iamnes & Mambres, quæ

in præstigiosa Ægyptiorum philosophia &

sapientia humana erant admodum versati,

cujus virtute nihilominus veræ Moysis Sapientiæ resistere haud potuerunt. Ac deni-

que intimare videtur, quòd ipsi, qui tam fir-

miteter ad hærent sapientiæ spuriæ sint ab

ea corrupti & inquinati in imaginationi-

bus suis, ita ut cogantur errare in punctis

fidei. Quare non erit mirum, si Christiana.

hæc mea admonitio sit à pluribus istius fa-

rinæ hominibus rejecta & in contemptu

habita, licet sat sciam, nonnullos esse, qui

veritatis virtute moderantur, & ob eam

Barnch, 3.

Isc. 3. Gal. 1. 9.

Digitized by Google

# SECTIONIS PRIMÆLIB. II.

ratione errores philosophiæ Aristotelis ab pientiæ dignitas nullum ab Ethnicis & non infallibili sacræ scripturæ veritate distin- sanctificatis alterius actionibus & asseveguere & judicia sua tam recté & synceré rationibus patiatur detrimentum.

disponere queant, ut sacrosancta unius sa-

## CAPVT, VII:

In quo Deus noster omnipotens Ichova spuriam hujus mundi sapientiam & sapientes sive philosophos in quastionem pro falsa & erronea eorum, de causis rerum mundi existentia, & originis ac tandem de Meteororum ortu, do-Arina, vocare videtur.

à Græcis Cacodæmon, quasi spiritus malignus & seducens nuncupetur. Quippe qui subtilibus suis inventionibus & sophilmatibus, mundum, non modò in illo seculo, sed etiam in seculis sequentibus decepit, & quasi igne quodam fatuo per semitas erroris & ignorantiæ à via veritatis seduxit. Nam sophista hic rationibus suis fallacibus magis, quam probabilitatis, veritatisque facie ob duictis, fingit res illas accidentia esse & fortuito sive Casu ortas, quæ revera funt de fupra & per consequens essentialiter & divinitus à spiritu sacrosancto partæ. Etiam juxta ipsius doctrinam, cœlum, terra, stellæ atque elementa fuerunt ab æterno & non creata: atque istam suam assertionem videtur rationibus è fictæ suæ philosophiæ pharethra & inventionibus à proprio cerebro de promptis, statuminare: dicendo, quod ex nihilo nihil fiat. Porro ctiam rationem reddit humanam vitæ & motus, & assignat limites mari, suo more: & fingit rerum omnium causas secundum phantasiam suam, proque placito suo assignat occasionem generationis & corruptionis rerum, De prima materia & rerum forma naturalium facit, mentionem, internas earum essentias penitus suo sensu , tametsi ignoret , causas nivis, Gelu, Glaciei, grandinis, pluviæ, nubium, nebularum, fulgurum &c: nos irrationabiliter satis & per conjecturam solam docere conatur, dicendo, quód more adventitio ex vaporibus & exhalationibus furfum calore Solis & Stellarum ex terra & aqua extractis & in mediam aeris regionem attra-Ais ab accidentali loci illius frigore condensatis, & in tales formas quas habent redactis generentur. Multas ex propria inventione producit substantias probationesque debiles, quibus ostendit se in talibus fuis opinionibus minimè esse deceptum, adducir ctiam, ventos forté fortuna & per accidens fieri, nimirum attractione & elevatione exhalationum calidarum & ficcarum virtute prædictorum agentium, dicitque, quòd illæ exhalationes postquam in ascendendo ad mediam aeris regionem pertingant, à loci illius frigore deorsum iterum pellantur & tum polteà in ipsarum, descensu alijs exhalationibus ascendentibus occurrant, cogantur lateraliter tende-

On erat pro nihilo, quòd Aristoteles | re. Præsumit etiam vir iste nimia philantia elatus tonitruorum & fulminum, causas intelligere, ipsa etiam per accidens pariter cum cæteris fieri existimans, videlicet à concursu vaporum exhalationibus mixtorum cum infinitis alijs iltiulmodi figmentis frivolis & vix verifimilibus: quas omnes verbis mellifluis & fubtilibus fed plané externis & superficialibus probabilitatibus loco realis & centralis ipsius veritatis aspectus, obvelavit.

Sed omnipotens Deus cœli & terræ, qui est solus horum omniù author & operator, & ea emnia immediate format per potestatem & virtutem suam æternam, & ipsa ex thesauris suis ubi & quando placuérit, emittit. Ipse (niquam) qui est summus humanarum actionum judex, istum mendaciorum inventorem cum suus affeclis illis ipsis verbis deridere videtur, quibus Iobum (ipfum ob erroneas fuas imaginationes objurgando)est allocurus. Quis est iste invol- 106.38.2. vens sententias sermonibus imperitis? Accinge ficut vir lumbos tuos: Interrogabo te & responde mihi, ubi eras cum ponerem fundamenta terræ, Indica mihi, fi habes fapientiam & intelligentiam. Quis posuit mensuras, ejus, si nosti? Vel quis tendit super eam lineam? Super quo bases illius solidatæ funt? Aut quis demisit lapidem ejus angularem &c:Quid,ô Peripatetice,Fuitne terra æterna & tine principio, ut tu proprio tuo sensu ductus asseverare haud erubescis? Deinde pergit sic. Quis conclusit mare ostijs, quando erumpebat, quasi de vulva procedens? Nunquid apertæ tibi sunt portæ mortis & ostia tenebrosa vidisti &c.(Quòd tu tam temerè ac tanta confidentia ac fecundum imaginationis tuæ leges generationis & corruptionis ratione affignas? Nunquid ingressus es thesauros nivis aut thesauros grandinis aspexisti quæ præparavi in tepus hostis & in die pugnæ? &c: (quod tu secundum inventione & mentem tuam fingas carú ortus feu generationes esse per accidens, ipsisque principia adventitia affignes) An nosti, ubinam sit via, in qua dividitur exhalatio, quæ spargit ventum super terram &c: Quis dedit vehementisfimo imbri cursum & viám sonantis tonitru? Anne actor aliquis accidentalis, qualis est frigus, mediæaeris regionis condensans vapores in nubcs & per antiperistasin ac-

cendens

cendons exhalationes in nube inclusas)?
Quisest pater pluviæ aut quis genuit stillas roris? &c: Anne credis, solis & stellarum calore vapores sursum attrahente essentius negotij, authores & actores, ut tu falso asseverare hauderubescis? Ex cujus utero egresa est gelu de coelo

quis genuit ? &c : Estne frigiditas mediæ aëris regionis , ut tu dicis ? Nunquid conjungere valebis micantes stellas Plejadas,

aurgyrum arcturi poreris dissipare? Nunquid producis Luciferum in tempore suo & vesperum super filios terræ consurgere

32. facies? Nunquid nosti ordinem cœli? Et pones rationem ejus in terra? &c: Et qua-

re non? Num tu per Philosophiam tuam peripateticam causas omnium rerum tam coelestium, quam terrestrium intelligere profiteris? At ille, qui cognoscit rerum omnium mysteria mirabilia præstare potest: Nam hac ratione servus meus Iosuah fecit solem in coelo sive stare: & pro amore Hezekiæ Spiritus meus reit solem retro-

movere in coelo. Nunquid ista mediante tua sapientia potes præstare? Nunquid elevabis in nebula vocem tuam ut impetus aquarum operiat te? Nunquid mittes sulgura & ibunt & revertentia tibi dicent, ad-

Philosophiæ sint essentialia & substantialia, hæc omnia & longe majora efficere poteris Nam viri nonnulli à me electi mediante spiritu meo hæc omnia præstiterunt: Verbi gratià potest longam à pluvia abstinentiam, Elias apparere secit nubes in cœlo, quibus terra nimis sicca erat irrigata: Et Propheta meus Moyses & Samuel illa ipsa virtute produxerunt Tonitrua & fulmina horrenda in terrorem inimicorum, Elias vocavit ignem ab alto & Iosua grandines stupendas) quis posuit in visceribus hominis

pendas) quis posuit in visceribus hominis sapientiam, aut quis dedit cordi intilligentiam. Et tamen aus us estu, frivolis & vanis tuz inventionis effectibus fretus, quz fundatur super hujus mundi elementis, & non super meo spiritu, qui est vera sapientia, opera mea, quz sum unicus & solus omnium rerum creator & genitor creatu-

ris meis; imò verò & Chimæreorum accidentium operationibus ascribere. Nunquid qui contendit cum Deo tam facile conquiescit? In hæc verba magnus Deus 106.39.32. Iehova videtur Aristotelem & ejusdem farinæ philosophos esse allocurus, qui nimium suis proprijs conceptibus elati tanta audaciâ & temeritate super suam sapientiam terrenam & animale præsumunt, ut etiam ipsi veritati à Deo ortæ contradicere & refistere audeant. Opto igitur ex profundo cordismei, ut philosophi isti mundani se ipsos ab humana illa Ethnicorum sapientia declinantes, humiliter ad veram sapientiam & philosophiam convertant, quæ fundatur super eam: Nam in ita faciendo se coram solo cœli & terræ creatore humiliabunt, & cum viro tam patiente quam pœnitente respondebunt Iehovæ dicentes: Ecce contemptibiles sumus, quid respondebimus tibi? Manus nostras imposuimus 10b. 39,34. debimus tibi? Manus nostras imposuimus 10b. 42,2, oribus nostris: Scimus quod omnia potes, & nulla te latet cogitatio, ideò infipienter locuti fumus, & quæ ultra modum excederent scientiam nostram, ipsi nos reprehendimus & agimus poenitentiam in favilla & cinere: Agnoscendo jam, nullam esse veram sapientiam, præterquam illam, quæà te est, qui es luminis Pater, cujus virtute mirabilia, operaris. Quapropter fatemur, quod sapientia hujus mundi sit mera stultitia, & quod tales mundani, qui se ei addicunt, decipiantur, quatenus divinam sapientiam, Christum Iesum negligunt, in quo est Thesaurus scientiæ & sapientiæ

Atque ita vobis sapientiæ duplicitatem cum varijs ipsius effectibus, & per consequens naturalis philosophiæ duplicem expressimus, & docuimus rationem, qua Christiani omnes boni (contra istius ætatis nostræ consuetudinem) debeant unam cum suprema reverentia amplecti; aliam verò magna cum prudentia evitare atque effugere. Iam verò libro isto sequenti principia Moysaica proponam, quibus integra philosophiæ sacræ fabrica statuminatur.

absconditus, ut nos docet Apostolus.

SECTIO.

F.

# S E C T I O N I S P R I M & L I B. III. Philosophia Moysaica liber tertius, in quo vera Philosophia principia enucleantur.

Argumentum libri.

In libro præsenti author vera & essentialia divinæ philosophiæprinci. pia generaliter pertractat, & quam inconstantes & differentés philosophi Ethnici in suis de rerum omnium principijs opinionibus tuerint, particulariter exprimit, ubi etiam probat quod Græcorum Philosophorum seu Naturalistarum præstantiores suæ philosophiæ fundamenta seu principia à vero & sacro philosopho Moyse more surreptitio acceperint; cujus philosophia digito Dei erat impressa sive delineata, utpote cujus chracteres ignei in tenebrosa hyla per verbum divinum seu sapientiam æternam erant quasi sculpti & depicti: simulque ostendit, quòd, tametsi philosophi isti Athenienses, hæc Moysis principia ad suam condendam philosophiam usurpårint, & fibi ipsis feré vendicaverint, & ut immanem istiulmodi suam rapinam à mundo tegerent, nova ipsis nomina imposuerint, tamen quia nec ad profundam & centralem ipsorum intellectum penetrare sive pertingere, nec sapientiæ sancæ seu verbi mysterium recté & cum judicio maturo concipere & apprehendere potuerunt, ideò non nifi adulterinam super male cognita illa fundamenta seu principia structuram five philosophiam erexerunt : vanam nimirum & fallacem sapientiam mundanam, quæ non ex essentiali veritatis & virtutis scopulo seu rupe exscienditur, nec Christo unico Lapidi Angulari innititur, sed ex traditione hominum procedit & secundum hujus mundi Elementa effingitur: Haud aliter, quam si arcem ex stramine utcunque super scopulum ædificatam, ventis undique obnoxiam atque. omni turbine & tempestate agitatam vidimus. Post hæc author vera principia Moysaica explicat, esse Tenebras, Aquas, & Lucem. Deinde docet, quod omnis plenitudo & vacuitas confistat in præsentia vel ablentia lucidi & formalis Dei Spiritus. Ac denique quomodo duæ propietates activæ,scilicet Frigidum & calidum immediaté ex prædictis principijs, nempe tenebris & Luce oriantur, ut é regione duæ naturæ mundi passivæ, nimirum Humidum & siccum, suas à dictis duabus activis origines videntur fibi vendicare.

#### CAPVT. I.

In quo Philosophorum Gracorum atque Arabum in suis de principys naturalibus incertitudo atque inconstantia explicatur.



Videns est Argumentum, quòd philosophi Ethnici non essent in principijs suæ philosophiæ bene confirmati, sed in causis suæ naturæ primarijs admodum

inconstantes & vagabundi: quatenus inter quam libet eorum sectam varia & quandoque contraria insurgebat de rerum primordijs origo. Verbi gratia, Thales Milesius, qui in septem, Græcorum sapientum habebatur numero putavit, aquas suisse omnium rerum initium: Sed Anaximines cum suis discipulis dixit aerem infinitum suisse primam causam seu scaturiginem omni-

um: Et ob istam etiam causam Anaximander existimavit, aërem istum Catholicum fuisse Deum: Et alia parte Zoroaster vult, omnia suum ortum habere ab igne & luce: Vt etiam ipsi Pythagorici, qui affirmant, universalem esse ignem in omnibus & super omnia. Et certè quælibet istarum opinionum, si recté & debito modo consideretur, ad veritatem Moysaicam appropinquare videbitur: Nam ignis sive lucis Divinæ ex profundo tenebrosæ abyssi egredientis virtute & præsentia revelatæ & manifestatæ sunt aquæinvisibiles, quarum subtilior portio in valtum aeris spiritum est conversa. Hac ergo de causa tam Thales quàin

quàm Anaximines videntur quodammodo in uno eodemque subjecto convenire: Verum enim verò si aliquantulum profundius in negotium istud penetremus, percipiemus quidem, quòd isti duo philosophi non nisi unico solo Principio illo nimirum materiali seu passivo insisterent, à quo cœlum, terra & omnis alia res suam habet substantiam sive materialem existentiam: E regione verò zoroaster non inconsulté aut fine ratione ignem pro primario suo rerum omnium principio elegit, utpote qui procedebat & in actu apparebat, antequam, Aquæ seu natura humida fuerunt revelatæ: haud aliter, quàm actio passionem seu causa effectum præcedere observatur: Et tamen nihilominus videtur in eo errasse in ista sua assertione, quód principium activum poffit nullo modo recte considerari, nisi quatenus relationem habeat ad principium aliquod paffivum. Zeno stoicus videtur cæteris aliquantulum 1 cautior, afleverando, quod subitantia ignis mediante aere in aquam converso primaria esset omnium rerum causa. Verum certiorem adhuc viam tentat Empedocles, quam Zeno, quippe qui pro radicalibus suis principijs elegit quatuor Elementa, quorum duo fecit Agentia & totidem patientia. Iamque præcipuus istorum philosophorum error in prædictis fuis opinionibus de principijs rerum erat, quod minimé confiderabant divinam potentiam seu verbum facrum fuifte majoris antiquitatis, quàm aliquod ex prænominatis iplorum principijs: Nam si hoc judicio maturiori intellexissent, confiterentur procul dubio rationibus ab æterna rerum unitate seu esfentiali centro prolatis initructi, quòd divina Lux seu emanatio sancta (quam scripturæ facrofancti spiritus titulo nominant) effet actualis creaturarum omnium origo feu principium, uti nihilominus huic præcedebat alia proprietas divina in una & eadem essentia, quæ dicta est potentia Divina, quæ suum actum seu emanatione præcedit non aliter, quam Pater tam respectu temporis, quam ordinis & existentiæ haud injuria dicitur, exiltere ante Filium aut creator ante creaturam. Atque hinc ait lapiens: Omnium prior creata est sapientia. Nihilominus tamen elt certum, quòd nonnulli è Græcanicis & Ægyptiacis philosophis, nimirum Plato & Pythagoras inter Græcos, & Hermes Trismegitus ex Ægyptijs, adeò fuerunt mentibus suis erecti atque exaltati, idque partim observatione doctrinæ prædeceitorum suorum & partim ratione experientiæ, quam in itineribus & peregrinationibus suis longis tamà sapientibus Æthiopiæ & Ægypti, quam Hebræis, Armenicis, Arabibus, Babylonicis atque etiam Indicis acquisiverunt: Nam abauthoribus fide dignis accepimus, Platonem, Pythagoram, Hippocratem & alios per istas regiones fecille itinera, utscien-

tiam & cognitionem suam augerent & multiplicarent: Quod fine dubio decernerent, tametsi de longé & quasi in nebula verùm lumen natura humida quasi vestimento indutum: & interalios traditur, de Platone, atque etiam hoc idem ex nonnullis ipfius fcriptis est eliciendum plané, quòd ipfe notitiam ac visionem habuisset Dei verbo, & quòd libros Moysis legisset, & quòd admodum profunde in mysterijs divinitatis esset versatus; quare ab ipsis Christianis Divinus vocatur. Simili etiam modo philosophus ille insignis Mercurius Trismegistus per scripta sua Divina arguere videtur se Libros Moysis perlegisse atque etiam in arcanis Dei secretis in spectionem haud minimam habuisse, quemadmodum ex sermonibus ipsius profundis sub Pimandri nomine editis colligere fas est, quippe in quibus videtur sanctam Trinitatem agnoscere, atque etiam rationem creationis mundi & Elementorum more Moyfaico ibidem apprehendere, quam fatetur esse per verbum Dei factam & completam. Quare hisce duobus inter omnes alios philosophos mihi liceat Divinitatis portionem ascribere. In hoc tamen unico possum neque Trismegistum neque Platonem commendare, videlicet, quód post Moyfaicarum librorum lectionem, quorum subjectum Spiritus Divinus Moysi dictavit tametsi doctrinam & veritatem, quam ex ipsis de principijs rerum extraxerunt, professi sint; tamen noluerunt magistrum suum in suis scriptis agnoscere, sed principia ipsius mutatis eorum nominibus libi suisque philosophis usurparunt. Verum ut Plato cum suo magistro Moyse inhumaniter & ingraté hac in re ageret, ita quidem & ipse eodem plané modo à discipulo suo Aristotele duriter erat tractatus, ut pote qui percipiens, quod tria Moysis principia à magistro suo Platone essent sub novis titulis velata & occultata, ut pro proprijs suis haberentur, etiam ipse imitando magistrum suum, ipsum eodem nummo periolvendo nomina & titulos principiorum Platonicorum novo fuco obvelando alteravit & sibi ipsi tandem vendicavit, ut luper ea philosophiam noviter à se inventam conderet. Quibus videre licet, quam malè & haud securé philosophia ab humana traditione parta, fundamentis bonis sit statuminata: Haud aliter, quam si domus straminea vel ex re alia fragili & non durabili constructa, esset super scopulă durum ædificata, quæ nihilominus respectu infirmitatis & imperfectionis rei, ex qua est fabricata, non potest esse diuturna, quatenus ejus materia est ad substantiam solidam suæ basis heterogenea & per consequens malé compacta & cuilibet vento aut turbini obnoxia: Haud secus ac tam spuria & heterogenea, viliter disposita est philosophiæ istius Aristotelicæ structura respectu principiorum illorum effentialis,

Lecleff.1.4.

# SECTIONIS PRIMÆ LIB. III.

Seper quæ superædificatur, ut vel minimum quidem veritatis seu sapientiæ synceræ flatum perdurare nequeat, sed facile corruet & in nihilum redigetur: Nonne videtur 4, Cor. 3, a, Io. Apostolus hoc idem existis innuere: fundamentum, ait, nem potest ponere, præter id, quod positum est, quod est Christus Iesus. Si quis auté superædificet super fundamentu hoc, aurum, argentum, lapides pretiosos, fœnum, stipula, uniuscujusque opus manifestum erit: dies enim Domini declarabit, quia in igne revelabitur, & uniuscujusque opus, quale sit, ignis probabit. Hisce ergo quilibet sagax Christianus animadvertere potest, quomodo philosophi Ethnicorum peritiores & majoris inter mundanos æstimationis principia sua ex scriptis Moysaicis acceperint vel rectius surripuerint, quatenus ea sibi ipsis usurpantes magistrum sum Moysem in scriptis suis minimé agnoverunt, qui totam suam doctrinam & scientiam spiritui Divino tribuit sive arrogavit, & ejusdem principia seu fundamenta more practico ex apparitione Dei super montem Sinai expressit: Nam super horum principiorum bales (trium, dico, unius efsentiæ)philosophi veri & mystici vel,si mavultis, Theosophi pij annuntiaverunt, quòd Lex tam externa seu Moysaica, quam interna sive illa Iesu Christiessent ædificatæ, quæ quidem ad aures Aristotelis & ipsius pedissequarum Ethnicorum nunquam pervenerunt, utcunque videantur sua sapientia periti. Nam si legum istarum mysteria intellexissent, tunc procul dubio super Lapidem istum angularem debito & non incongruo more subjectum philosophiæ suæ erexissent, & per consequens idoneos suæ fapientiæ fructus collegissent: Et quamvis à magistro suo diviniori essent instructi, tamen ex ipforum scriptis apparet, ipfos in centrali rerum veritate fuille rudes, ignaros atque incultos. Quare mera erat in Aristotele stultitia, qui pro philosophorum facilé principe à mundanis habebatur & magnificabatur. Privationem efficere, seu potius effingere, ubi nullum erat alicujus præcedentis politionis seu informationis vestigium, idque præsertim, cum esset chaos, antequam ulla res erat explicité producta. Sed non est mirum, cum ipse opinatus fit, mundum omnesque in eo species fuisse ab æterno, hoc est, sine principio & fine: Quod quidem si ita esser, non nisi veritatem protulisset, dicendo, quòd tenebrosa abyssus seu chaos respectu suæ existentiæ sine forma, esset privatio alicujus actus, aut actualis præ existentis materiæ, sed quod hoc sit falsum, concentus, facrarum literarum confirmat, quatenus in ijs legimus, quòd Deus creaverit mundum à materia fine forma five informi. Et quòd ccelum & terra esset prius de aqua & per aquam consistens Dei verbo. Et quod uterusprimarius, ex quo aquæ erant extractæ (qua erant massa illa materialis, ex qua res

omnes sunt conflatæ esset informis abysfus, five Chaos fine forma: & quòd per consequens initium suæ informationis haberet à Patre lucis Essentialissimæ omnia vivificantis & informantis.

Sed ut vobis furtum horum philosophorum egregium possimus directius & magis specialiter indicare, sciatis, velim, illud principium, quod Moyses vocat tenebras seu tenebrosam abyssum sive Principium potentiale, quatenus nondum in actum reducebatur, Aristoteles vocat materiam suam primam, quam dicit effe aliquid folummodò in potentia, quoniam nondum in formatur: Atque iterum videtur illud vocare privationem, sed inconsulté satis, quatenus nulla præcedebat materiæ primæpolitio sive informatio. Ex altera parte Plato videtur hoc principium vocare suam hylen feu hylam, quæ pro nihilo habetur: quatenusest invisibile & informe quid: atque etiam alibi comparat id corpori obscuro respectusuæ animæ & spiritus. Mercurius Pimand.I. Trismegistus illud umbram vocar horrendam, quæ nihil erat, nec appareret, priufquam lux divina è tenebris effulsit. Pythagoras facit illum suam Vnitatem Symbolicam: Nam in hoc statu potentia divina ad nihil respicit, præterquam ad se ipsam: Hippocrates ipsum vocat Chaos informe: Ad fecundum principium, quod spectat, est illud passivum unicum initium, ex quo materialis omnium rerum existentia suum ortum habuit, quod Moyses nomine aquarum insignivit : At Aristoteles mutando & abscondendo rem , materiam secundam nuncupat, quoniam ex primæ materiæ vifceribus orta est. Plato autem illud vocat principium, Spiritum: ut & Hermes seu Mercurius Trismegistus naturam humidam: Et Hippocrates cum Anaximine vastum & immensum hujusmundi aerem: Pythagoras Symbolicé illud per numerum Binarium seu dualitatis indigitat, utpote, qui est indicium imperfectionis : Nam videtur indicare imperfectam materiæ per fe & in se conditionem, nimirum si ab actu divino non informetur, & ob istam rationem numerus Ternarius ab omnibus sapientibus tam philosophis quam Theosophis & Cabalistis pro radice omnium numerorum perfectorum habetur: Denique illud vivificans & omnia animans principium, quòd Moyses vocat Lucem, quæ est purus actus immediate à Ruah-Elohim emanans & ab ipso minimé divisus, Aristoteles sine alia agnitione facit suum principium formale: Plato illud vocat Actum ieu Animam mundi : & Pythagoras Symbolicé seuHieroglyphice per numerum ternarium: Hippocrates id pro immortali calido accipit, quòd cum omnia in principio à litigio effent perturbata, in supremā regionem evolavit, quam veteres æthera dixerunt. Nonne est ergo illud insignis quædam rapinæ literariæ species inter ele-

5æ.11.18. 2, Pet.3.5.

Gen.I.

ctos ex

ctos ex philosophis Ethnicis illa falso sibi mutatis nominibus ascribere, quæ erant prophetæ sancto Moysi à spiritu & quasi per digitum Dei descripta atque revelata; idque præcipué, non modo ut se in oculis gentilium sed etiam Christianorum redderent magnos & eminentes? Et tamen non possum quodammodo non excusare Platonem, & Hermetem cum hi ambo videntur, idque expressé cum Magistro suo Moyse in eo convenire: Videlicet, quod materia, ex qua cœli & terra essent creati, esser natura humida, seu spiritus universalis madidus, & quod interna illa forma seu actus, qui illum in varieformem disposuit figuram & effigiem, effet verbum divinum, quemadmodum in operibus tam Platonis, pimand.1.6:3 quam Hermetis Trismegisti sat liquidò declaratur. Verum inter reliquos nimis alté & super imaginationis & inventionis suæ pennas est sublimatus Aristoteles. Quip qui mundanæ fuæ fapiëtiæ feu philofophiæ super formam principiorum Moysaicorum merè typicam leu symbolicam & non realem posuit: Hinc inde cogitando, ut hac ratione sibi nomen & famam exquisite docti & absoluté sapientis inter mundanos acquireret: Tametsi in conclusione longé aliter appareat in oculis Dei & electorum; imò verò omnium piorum qui sibi con-stant, quippe qui actus & essentialesparticulares actiones folummodò que ad Deum pertinet ascribit creaturis: Imo verò pertinacià & confidentia ductus, nescio qua, affirmare haud erubescit, quod res naturales essentialiter sine immediato Dei actu per se agant: Cùm bonis Christianis liquet &ubique in sacra scriptura confirmatur, quod Deus operetur omnia in omnibus, idque immediaté (uti nobis videtur Apostolus cum integra sacri Biblij harmonia intimare.) Atque hæc est ratio quòd mundus non affignat Deo soli reru omniu creatori (uti par est) cujuslibet in isto mundo actionis gloriam, sed potius naruræ creatæ, nimiru aut Angelis, aut stellis, aut Elemen tis, aut Meteoris, aut creaturis compositis: Quæ omnes à spirituseu verbo Dei sunt factæ & sustentatæ atque in suo esse præservatæ. Hinc inde ergo multiplicis Idololatriæ origo, videlicet venerationis folis, Lunæ & stellarum & facrificiorum atque oblationum Idolis, dijsque talsis & dæmonibus deludentibus. Hinc impia Isidis & Osyridis veneratio, falsaque Saturni, Iovis, Martis, veneris & Mercurij adoratio. Hinc immolationes & holo causta profana ad cœlum, vestam, Cererem, Proserpinam, Vulcanum, Plutonem & Neptunum, & permulti alij in mundo errores & abusus abfurdi, quibus viri ignarià vera omnipotentis Dei & Spiritus ejusdem cognitione divertuntur: Vti infra ostendetur clarius, & tamen Apostolus nullos ex istis in mundo aut actionum effectus agnoscere

videtur: Vnde ait: Dij funt, qui dicuntur, sive in cœlo, sive in terra: Nobis tamen unus Deus Pater, à quo omnia, & nos in illo, & unus Dominus, Christus Iesus, per quem omnia & nos per ipsum &c: Quibus asseverare videtur, quod neque 1.001.8131 Angeli, neque dæmones sive intelligentiæ, neque stellæ neque creaturæ reliquæ, quibus, quasi Dijs, delusione Diaboli & seductione homină ignari mundani oblationes offerunt, in oculis Christianorum possunt per se aliquid agere, sed air, omnia & consequenter actiones creaturarum istarum funt à Deo & immediate in actum reducuntur per Iesum Christum Dominum nostrum ubique immediaté operantem, quippe qui est centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi; vel, ut ali habent, est centrum & circumferentia, vel, ut Apostolus, omnia in omnibus. Hicest verus lapis ille Angularis, qui sustentat fabricam cujuslibet creatura quam secit, sine quo lapide fundamentali omnia in nihilum redigentur. Est ergo actus omnium à Deo & illius exsecutio sit per verbum seu fpiritum divinum Iesum Christum: & illum actum edere foletille Spiritus per infinita mundi organa, quæ creavit. Finaliter Deus agit per suum verbum in creatura quasi mediante organo, quicquid vult, ubi & quando ei placuerit. Sed ad propositum: Nam de hoc alibi latius. Hæc ipsa doctrina spuria inventione hominis subtilis parta, est in causa, quod mundus in verbi divini cognitione erraverit, quatenus operationes & proprietates Divini Spiritus in creaturis ratione sua ignorantia non perceperit: Imo quide nonnulli ex philosophis Christianis ratione hujus debitam in creaturæ tam visibilis quam invisibilis arcanis, & divinæ Spiritus actionibus neglexerunt inquisitionem: Imò verò tantà bltinaciâ & tam seriò, dico, Christiani, Philosophiæ Aristotelicæ pro hodierno die sunt addicti, ut oculos suos nescio quo furore instigati à vera Meteororum scientia, quæ veræ sapientiæ sunt fortes, in scripturis sacris publicata, libenter avertunt, ad incertam & vix probabilem doctrinam Peripateticam se convertant. Atque hæc est ratio, quòd ipsi non agnoscent aut saltem minimé admittent ullam veram Philosophiam meteorologicam posse per Spiritus Sancti docu-menta in pagina Sancta recordata doceri, sed ea solummodò, quæ ad salutem animæ humanæ exinde spectant posse hauriri credunt: cum nihilominus sit evidens, quod sint paginæ integræ, tam in libris Moysis, Iobi, Pialmorum, Prophetarum,quam testamenti novi,quæ inprimis Christianos ad veræ Meteorologiæ mysteria enucleanda & ad immediatos in ipsis actores cognoscendos, quo ipsis honorem & reverentiam fummam præbeamus, via regia & sine ullo dolo aut fuco invitant,

## SECTIONIS PRIMÆLIB. III.

ut hac ratione opera mirabilia creatoris | ex ijs stupendam spiritus sui æterni in creatam in coelis ; qu'am in terra admiremur, que ided à mundi origine ad hunc usque rom de istis libro hujus quinto copicsus diem & Præcipué in mundo isto sublunari i atque luculentius. mirabiliter mediante suo verbo producit, ut

turis potestatem hominibus declaret: Ve-

### CAPVT, II.

Que fuerint Principia Moysaica, boc est omnium rerum primor dia: Quomodò ex nibilo essent extracta & producta, Deinde quid per hoc vocubulum NIHIL intelligatur: Ac denique Principium potentiale, quod est tenebrosa abyssus seu Chaos informe, satis efficaciter boc in loco describitur.

PRincipia Moysaica sunt plana atque evidentia ijs, qui sapienter verba excellentissimi Philosophi Moysis in primo cap. gen. expressa contemplantur: Nam priusquam mentio ulla de spagyrica illa separa-tione, quæ virtute verbi Dei seu Spiritus, illius divini Elohim in sex dierum creationis opere erat facta, dictum est, quòd tenebræ essent super faciem abyssi, & quòd terra esset inanis & vacua. Quibus liquet, quod cœlum & terra nondum ellent in ac tum seu formam essentialem redacta, sed manerent unum quid informe, hocest, rudis, unica indigestaque moles: Atque ita omnia complicité erant in unica tenebrosa abysio comprehensa, quæ quidem erat adhuc explicite nihil. Exempli gratia: videmus, quòd magna arbor, cum radice sua, corpore, ramis, folijs & fructu complicité in nucleo sive semine contineatur: cum verò explicite nihil tale, præterquam in sola imaginatione comperiamus. D. Augustinus comparat istud Moysaicum NIHIL scu quid informe cum sermone aliquo potentiali, qui dum est in sola mente locutoris, videturei, qui est auditor, ninil, hoc est, aliquid in sola potentia exstit, sed nihil actu. At quando sermo ille viva voce editur, tuncillud, quod erat prius complicité in animo loquentis, jam explicité ab auditore apprehenditur. Plato illud in hoc Nullitatis statu visioni in semnio comparat, quæ quando homo exsuscitatur à somno, nihil apparet præter imaginationem. Sed, quoniam iste sermo; Deus creavit omnia ex Nihilo, mentes multorum etiam do-Etissimorum virorum perturbavit, atque in ipsius intellectu, seu sensu gemino ipsos haud parum hæsitare fecit. Mihi propositum est de ipso Nihilo pauca proferre, & quæ nam sit animi mei de eo sententia, hoc in loco breviter explicare.

Inquit Peripateticorum Princeps: Ex Nihilo nihil fit. Docta quidem sententia, axiomaque infallibile in persona tanta eruditione indata, si vocabuli Nihili sensus uno eodemque modo effet semper intelligendus atque interpretandus: Verumego bo-

nis & securis statuminatus columnis assero, quòd, si aliqui aut præsumptione aliqua aut ignorantia nonnulla du cli in cam incidunt opinionem, quod in his verbis: Deus creavit omnia ex Nihilo: vocabulum NIHILVM deheat sumi pro nihilo negativo seu absoluto nihilo illo, quod non cadit sub intellectum, seu capicitatem humanæ rationis, ipsos certiores jam facio, quòd hujusmodi Nihili species nunquam pro prima creationis materia esset intellecta aut à sapientia ullo tempore accepta: Nam apparens est tam infallibi sacri Biblij sensu, quam syncero in Naturæ lumine, quod & materia omnium in ipso Deo & cum Deo unum & idem ab æterno manerent: atque hoc ex divino fente sic probabo: Ait Moyses : in Principio Deus creavit cœlum & Gen. 1. terram: In quo sermone Principium non est pro negativo Nihile sumendum: nam scripturæ nos docent verbis satis elu-Rom.11.36 cidatis, quòd ex ipso & per ipsum & in ipso sunt omnia: Quare si omnia procedant à Deo Creatore, qui omnium Entitatum est summa, sequitur, quòd materia cœli & terræ atque etiam Lux omnia in formans non procedant à Negativo Nihilo. Iterum Sapiens : Omnipotens Domine, manus tua creavit orbem terrarum, vel (ut Hieronymus habet) mundum ex materia informi : ut Sap. 11.18. Tremellius interpretatur, vel, ut Hieronimus exponit, ex materia invisa & sine forma. Quare sequitur, quòd non ettet abfolutum aliquod nihil, ex quo mundus erat creatus. Etiam scripturæ alibi: Fide intelligimus, aptata esse secula verbo Hebr. 11.3. Dei, ut ex visibilibus invisibilia fierent, & consequenter nen ex absoluté Nihilo. Prætereà si Deus non produxisser & creallet omnia ellentialiter ex se ipso, sed ex mero & vano nihilo Negativo, tune creatio, non pertinerer ad Deum, neque ad eum jure referri potelt: hoc est, si omnia non fuissent essetialiter in eo2& initiu suu ab ipfo accepillent; tunc revera fequeretur; quòd omnia non essent ab eo facta, sed suam Es-

Digitized by Google

sentiam.

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol.20.

sentiam reciperent à Nihilo, neque consisterent in eo, sed in Nihilo: Verum apparens est, quod res se habeat longé aliter: Nam creatio est opus Dei, & per conseques non opus & subjectu Nihili absoluti: Ipse estEntitas Entitatu vita omnium viventiu, Principium Principiorum, & aquarum omnium fons & scaturigo: Ex quibus cœlum & terræ erant creata. Denique nihil venit unquam in existentiam, aut essentiam, habuit in alio, sed ab ipso solo, & per ipsum solum, nec possibile est, ut aliquid existat, sed in ipso solo. Quare concludendum est, quod Deus genuerit, produxerit, fecerit & creaverit nihil, quod non erat zternum in ipso: Quod etiam. Apostolus sic videtur confirmare. In Christo sunt omnia condita sive visibilia sive invisibilia, ipse ante omnes & omnia in ipso constant, Angeli, Throni, Potestates, Dominationes per & in eo sunt creata, qui est Principium: Sed quoniam quæstio ista in Cap. 1. & 2. Libri primi sectionis hujus securidæ planius & clarius discuritur, plura de eo isto in loco non dicam, sed directé ad propositum re-

Vr ergo tenebræ Moyfaicæ resté dictitantur potentia divina, ita quidem lux illa, quæ ab Ruah-Elohim dum ferebatur, super aquas emicabat, nuncupata est actus divinus, quas duas Cabalistæ per Aleph tenebrosii & lucidii explicant, uti in locis antea citatis Libri primi sectionis hujus tractatus 1.Cor.15.21. fecundæ Latius declarabitur: Atque hæc de causa scripturæ alibi affirmant, quòd Deus fit omnia in omnibus.

> Dico igitur, quòd idem, quòd intelligitur per tenebrosam abyssum & terram inanem & vacuam Moysis, à Iobo nuncupatur umbra lethalis, ut pote quæ est formà & vità destituta. In quo etiam sensu alibi dicit: A quilonem extendit Deus super inane & vacuum & suspendit terram super Nihi-Quibus videre licet, quòd non esser Negativum Nihilum, sed materia quædam in potentia ad actum, quæ erat ad huc omni formâ destituta. At forma dat nomen & esse. Vnde sequitur, quòd cùm prima ista materia esset in formis, haud immeritò Nihilum est dictata, quatenus neque nomine, neque existentià aliqua essentiali erat prædita: Frat enim folummodò aliquid in potentia, & per consequens in actu nihil. Atque ob istam rationem dicitur à Trismegisto Potentia divina. Atque iterum dicit, quòd in instanti seu momento apparitionis luminis appareret in forma Vmbræ horrendæ: Preterea ut Moyses dixit. Tenebræ fuerunt super faciem Abyssi. Ita Hermes alibi: Erat umbra infinita in abysso, aqua insuper & spiritus tenuis intellectualis per divinam potentiam Chao inerant &c: Quo suo sermone videtur cum Moyse exacte convenire. Iam verò, quòd aquæ atque Spiritus igneus complicité in

chaos seu tenebro la abysso continerentur; apparet per præsentiam aquarum, super quas Ruah-Elohim seu Spiritus Domini ferebatur, uti infra declarabitur. Ita, ut per ista testimonia decerne repossimus, quid primum rerum omnium principium materiale sive potentialis existentia esset, nimirum Tenebrosa abyssus. Terra vacua & ina- Gen. I. nis Moysis. Nihilum, inane vacuum, & um- 5ap. 11.18. bra lethalis Iobi. Materia invisa & informis Salomonis. Potentia divina ante omnia cre- 4.Efdras 6. ata Esdræ, quæ erat fons & initium omnium. Vmbra horrenda & infinita in abysfo Pim.3. & potentia divina Hermetis seu Mercurij Trifimegifti. Aleph tenebrofum Cabaliftarum, & ut verbo dicam, erat mysticus & complicitus ille numerus omnium, qui ab odone Abbate dicitur esse principale in animo conditoris condendorum exemplar. Odo.abb.lib. Ita, ut omnes resefient complicité in po- de num, Tertentia divina, priusquam Monas æterna suam ad mundi creationem emisisser monadem seu spiritum omnia informantem: At activa Spiritus istius emissi virtute omnia ab occulta & complicita conditione in naturam & existentiam explicitam sunt redacta. Quod etiam Hermes arguit in iltis: Fim., Cantabone laudes tuas in ijs , quæ in lucem è tenebris eruisti ? An in ijs, quælarent ad huc arcano sinu reconditi? Quia ejus hymni particula arguit, quòd tam ea, quæ invifibilia funt & in obscuro Chao, sed complicitè comprehensa; quam ea, quæ sunt manifesta, existant unum & idem in oculis abstrusæ & incomprehensibilis unitatis, qui est Deus & Dominus tam eorem, quæ videntur in debili nostra capacitate, non exiftere & pro Nihilo haberi , quam illorum, quæ nobis per Spiritum ejus sunt revelata & sensibus nostris perspicua redduntur. Pal. 138.11. ipla lux. Ac si dixisset : Omnia sunt coram Deo non nisi unum, qui semper est unum & idem, in quo omnia arcana quasi in Creatoris finu funt recondita: Vt Hermes in Textu antea citato ait: Quod etiam totum satis eleganter in locosequenti discribit: Principio, inquit, cuncta dependent, Principium ex uno solo & Principium movetur, ut rursum extet Principium, ipsum tamen unum præstat, nec recedit ab unitate. Plura non dicam hoc in loco de isto Principio. Quoniă in libro & capitibus secunde sectionisantea citatis, pleniorem de eo feci mentionem: Descendam ergo jam ad Principium Moyfaicum fecundum, materiam scilicet secundam, quæ est aqua ab uterolitigioso ipsius Chaos seu Tenebrosæ Abyffi parta & revelata : Quæjuxta Do-Arinam Prophetæ Moysis & Apostoli Petri, erat communis illa materia, sive substantia, ex qua cœlum & terra & per consequens totus mundus & omnia, quæ sunt in eo suam habuissent ex istentiam.

Reuclin,lib,3.

Pimend &

Pinnend.I.

pimand. 3.

Coloff 1.15.

### SECTIONIS PRIMÆLIB.III.

#### CAPVT. III.

De fructu seu principio materiali, quod prasentia spiritus divini è tenebrosa abyssi sinu scu utero Chaos erat prius in mundi creationem editum, & quomodo substantialis mundi macbina ex ip [o sit fabricata.

(uti est demonstratum)quæ respectu humanæ capacitatis erat informis, inanis & vacua, quatenus in una informi & invisibili aquarum massa continebatur, quæ ob istam rationem Elementorum Mater & semen omnium erat dictitata: Quemadmodum videmus quòd tota planta leu arbor in par vulo deformi semine seu nucleo includitur, & nullo modo per rationem seusenfum hominis apprehendi potest, priusquam explicité è terræ superficie appareat. Ita etiam aqua primordialis erat invisibilis & sine forma & figura, ut pote tenebris de formibus obvelata: Nam tenebræ fuerunt super faciem abyssi, quæ dicebatur! Materia prima; que nullum in se actum formalem à captu humano considerandum possidebat, & hanc ob causam in sola potétia extitisse dicebatur. Quida ergo philosophus profundus,& in mysticis creationis operibus admodū versatus in hæc verba loquitur. Prima materia, ex qua aquæ egrediebantur, erat Nihil, ex quo extracta est materia aquarum, sed hoc non debet intelligi secundum intellectum seu sensum humanum, scilicet, quòd Deus creaverit aquas ex nihilo & tamen verba illa à scripturis sunt rectè prolata, quoniam in principio Nihil erat visibile. Sed si sapientes volucrint mentes suas super captum vulgarem elevare, ut aquatum originem per speculationem debitam inveniant, tune quidem negare voluissent, quòd ante aquarum creationem esset quadam materia in su-premo mysterio sive potentia divina si-ve Tenebrosa & informi abysso, qua erat Catholica seu universalis area Dei Thesauraria, ex qua aquæ in creatione emanarunt. Atque hoc ex multis Biblij Hebræorum locis confirmatur: Nam Apostolus Paulus Icco anté citato ait: Fide intelligimus apta est secula verbo Dei, ut ex invisibilibus visibilia sierent : Vnde patet, qued res, quæ crant visibiles, suerint originaliter ex rebus in visibilibus factæ. Ex quibus manifestum est, qued res que cadunt sub sensum humanum, non apparerent primordialiter sensui & per consequens astimabantur in judicio nostro, at si non essent. Iterem ille alibi: Deus clegit ea, quæ non funt, ut ca, quæ sunt desti ueret. Hincetiem ait I sequens erat sine nemine & essentia, cum egregius ille cabalista Reuclinus ex con- forma, dare soleatnemen & esse: Vel

Mnia ergo in principio complicitè in | fensu aliorum : Scribitur , inquit, in libro divina potentia comprehendebantur | Batur : Nihil est principium , nisi sapien-Batur: Nihil est principium, nisi sapientia, & hæc est infinitudo ipsa trium summarum Cabalisticæ arboris numerationum, quas vos tres in divinis Personas ap- Reaclin 110.30 pellare consuevistis, quæ est absolutissima De Au, Cap.
Essentia, quæ cum sit in abysso tenebrarum retracta & immanens otiosaque, vel (ut ajunt)ad nihil respicions ?? & id est, Nihil, fivenon. Ensac non finis, quia nos tam tenui erga res divinas ingenij pau-pertate multati, de ijs, quæ non apparent, haud secus ac de ijs, quæ non sunt, judi-At ubi se ista ostenderit, ut sit aliquid & revera subsistat, tum Aleph Tenebrosum in Aleph Lucidum convertitur: Scriptum enim est, sieut Tenebræ ejus, ita lux ejus. Hæc ille. Patet ergo, quòd tametsi tenebræ & invisibilitas appareant sensibus nostris esse Nibil, in respectu corum, quæ mediante luce videmus: Tamen sunt emnia realia & Essentialia coram Deo. Quare illud NIHIL, seu vacuum deforme respectu imbecillitatis & capacitatis nostræ, ex quo Aquæ (quæ funt materiale omnium rerum principium, fuerunt imaginaliter extractæ) videtur materialis existentia ci, in cujus potentia divina reservabatur, quoniam nihil potest esse in Deo, quod non Rom. 17.22. est essentialis realitas, aut aliquid existens, ut ex ipso per ipsum & in ipso sunt omnia, uti à Textu sacro docemur. Quare tam matrix rerum tenebrosa, scu aquarum uterus deformis, quàm infans aqueus, seu Natura humida, quæ paulatim à Tenebrosa Abysso seu chao desormi virtute verbi scu Spiritus ELOHIM scaturiebat, fuerunt realiter in Deo, antequam comparuerint, heacst, in Potentia emnipotentis permanserunt & in voluntatis ejus dispositione hand aliter existerent, quam eninium rerum condendarum numerus fuit primum in animo Conditoris. Quòd autem mundus ex materia hujusmodi sine forma ellet primitus creata, testantur l'ac sapientis verba anteà relata: Emnipotens, manustua creavit mundum ex materia informi (juxta Tremellij translationem: vel (ut Hieronymus interpretatur) ex materia invisa Quare sat liquido constat, quèd illud Vocabulum Nibilum capic batur pro materia informi & per con-

Hebr. 11. 3.

I.Cor, 28.

Digitized by Google.

pro re

pro re invisibili, quæ non videtur esse ideò, quoniam non apparet sensui. Iam verò, quòd generalis ista materia essent Aquæ, quas præsentia spiritus Elohim modo generali informavit & in actum redegit, ipsis nomen Shamaim imponendo, & quòd effent primordiale principium materiale, ex qua mundi existentia, hand aliter, quam ex rudi & deformi luti massa domus effingitur, Textus Magistri mei Moysis videtur liquidò confirmare. Primum, quòd facit mentionem de aquis super quas Spiritus Domini ferebatur, idque immediaté post nominationem abyssi Tenebro-sæ, & Terræinanis & vacuæ; hocque præcipué priusquam ulla creatura erat explicité formata, & antequam Spagyrica primi Diei separatio esset facta. Quo arguitur perspicué, quòd aquæ essent Principium materiale omnium rerum, cum à Spiritu Elohim essent informatæ seu inactuatæ: Nam nomine proprio Aquarum erant insignitæ ante primi Diei opus. Secundo, quòd esset idem spiritus Elohim, qui partem quasi obstetricis agens, uterum de formem istum suum fœtum dare sive ederefecit, ipsique formam, actum, vitamque impertivit. Iterum ex eodem Moysis Capite addiscimus, quòd aquæ fuerint omnium illarum separationum subjectum, quæ in tempore creationis à spagyrica seu ignea ejusdem Spiritus seu Verbi Dei virtute effecta est. Tertiò, quòd cœli, qui in regione mundi superiore erant dispositi ex puriori, limpidiori & digniori Aquarum portione & regio Elementaris in-ferior ex grossiori, spissiori, obscuriori, & viliori earum substantia esset constata: & quòd esset quædam eorum consistentia intermedia Firmamenti nomine infignita, de utroque extremo participans, cujus officium erat, dividere portionem subtiliorem, sive superiorem à grossiori sive inferiori. Tunc infima Aquarum portio

(quàm ego haùd injuria Elementum Catholicum voco) in alias distinguitur sphæras seu orbes, quos mundi literati vocant nomine elementorum, cum rei veritate nihil fint aliud, quam quadriformis elementi Catholici seu aquarum inferiorum à varie-formi Spiritus Divini afflatu facta alteratio, uti infra latius. Videmus ergo ex præcedentibus, quomodò Spiritus Elohim universam mundi fabricam ex natura ista humida seu Aquis fabricaverit. Quod 2,7et.3.5. etiam luculenter ex istis Apostoli probatur: cœli, inquit, erant prius & terra de aqua & per aquam confiftens Verbo Dei &c: Sed mundus componitur folummodo ex coelo & ex terra; quare sequitur, quòd totus mundus fiat respectu ejus materiæ de aqua & per aquam, at quoad ejus formam sive essentiam hanc à Verbo Dei seu Spiritu Elohim habet, qui (ut'ait Augustinus) igneam aquis virtutem seu vigorem impertivit. Iam verò cum stellæ æstimantur esse nihil, præter densiores portiones suorum orbium, atque etiam quælibet regni Elementaris creatura ex materia elementari componitur, debet necessariò sequi, quòd tam stellæ firmamenti, quam creaturæ inferioris mundi, sive sint Meteorologicæ, five mixtionis magis perfectæ, ut funt Animalia, Vegetabilia & Mineralia suam habeant existentiam ab aquis, quæ, ut in lucem, mediante verbo Dei, ederentur, ita etiam æternum consistunt, & in essentia atque existentia sua sustinentur & præservantur, a verbo seu Spiritu æterno Elohim, quemadmodum perspicué vobis in capite sequenti explicabitur.

Venio jam ad principij illius Catholici descriptionem, cujus est dare vitam & esse non modò cuilibet aquarum portioni in genere, sed etiam omni creatura ex ip-

sis conflatæ.

### CAPVT. IV.

Quomodo Catholicum Principium formale, per quod aque generales & Consequenter cælum & regio Elementaris atque etiam res omnes particulares essent facta, informata in actum specificum seu essentiam formalem redacta, atque in sua specie à Deo immediate ad buncus que diem præservatæ, ortum seu initium suum duce-

doctiffimorum Rabinoru seu doctorum Cabalisticorum opinio esset, ipsam sapientiam æternam, quæ est radicalis omniŭ origo, quando maneret quasi otiosa & sine actione evidenti (ac si esset in tenebrosa

Obis in præcedentibus recitavi, quod | abysso retracta) respectu exilis nostræcapacitatis pro Ain hoc est Nihilo seunon Ente & non fine æstimaretur, & tamen istud Ain nobis more mirabili tam posted revelabatur, quatenus emanatio, splendor ve ab ea emissus erat omnia in omnibus &

F 3

Digitized by Google

tamen

tamen extra omnia: Est enim virtus illa, qua mediante universæ aquæ, quæsunt rerū omnium existentia é suo fonte seu puteo Tenebroso hauriebantur, rudi nimirum chaos seu abysso, vel, ut antea est demonstratum, Catholica radiorum spiritualium, seu igneze & formalis virtutis emissio, qua essentiam cuilibet rei impertit: Vnde liquet, quòd tam externum sive passivum omnium hujus mundi creaturarum, quam internum earum sive activum ab æterno hoc, quo ad nos, NIHILO ortum seu initium ducunt, quòd nihilo minus respedu sui est omnia (ut dictum est) in omnibus, ut pote in cujus oculis Tenebræ & Lux, visibilitas & invisibilitas, atque adeò potentiale nostrum Nihil seu Prima materia & aliquid actuale, funt unum & idem in essentia sine ulla distinctione aut differentia. Propter hanc causamæterna hæc infinitudo, hoc omne in Omni&fupra omnia recté describitur, primum ab Apostolo ac tum à Philosopho Diviniore Hermete hoc modo: Vnus Deus Pater omnium (ait D.Paulus) qui super omnes & per omnia & in omnibus. Et Hermes: Deus erat Circulus intellectualis, cujus centrum est omne illud, quod est; circumferentia veró extra omnia. Atque alibi eum vocat locum, in quo mundus continetur: inferendo per hocillud, quod scripturæpluribus in locis annunciaverunt, nimirum; quòd impleat omnia & tamen extra omnia in se, in illa eadem Vnitatis natura manet, in qua erat ante mundi creationem, quando pro Nihilo secundum Captum nostrum habebatur. Et alibi: Quòd omnia in eo sint condita, per eum & in eo creata sunt omnia, omnia in ipso constant, & ipse est in omnibus primatum tenens: Et alibi: Ex ipso, per ipsum & in ipso sunt omnia: Ac ita in multis alijs textus facri locis. Et quamvis ad mundi constitutionem Divinitas ista æterna è Tenebris effulserit & revelatione abditæ suæ sapientiæ sive Virtutis Essentialis, omnia tam visibilia, quàm invisibilia formaliter existere fecerit, atque ita Tenebrosum Cabalistarum Aleph, seu unitas in Aleph lucidum erat conversum: Tamen nihilominus ille idem manet spiritus iste in Se ipso non recedens à limitibus sua uniformitatis. Sed hoc aperté in mentis humanæ dispositione, quæ est essentialis spiritus divini radius, declaratur: Nam ipfa est perpetuo stabilis & sine alteratione in se: & tametsi ejus proprietas sit, aliquando negativa, seu privativa videlicet, quando petenti non vult dare, in quo statu videtur ejus actus mihil in effectu, five omit-

tere radios suos positivos; & quandoque

affirmativa seu positiva, nimirum cum petenti suam concedit petitionem, sive radios

suæ bonitatis emittere sit dignata. Simili

plané modò, sive Divina infinitas é tene-

bris elucescat, quasi à Centro versus cir-

cumferentiam, five radios suos centraliter

& in se contrahat, tamen est ipsa semper una & eadem in se sine ulla ejusdem Iden. titatis suæ alteratione. Sed venio ad pro- 1.Cor.1.24. positum: Apostolus loquendo de zterno isto Christo, dicit, Christus est Dei virtus & Sapientia Dei &c. Et jam vobis dicam. sicut antea per os sapiētis annuntiavi, quid sit ista sapientia divina: Sapientia, ait Salomon, est spiritus intelligentiæ sandus. qui est vapor virtutis seu potentiæ Dei & fluxus seu emanatio quædam claritatis om- 54p.7.25. nipotentis Dei syncera, candor seu splendor lucis æternæ & speculum sive macula Dei Majestatis & imago bonitatis illius &c. Quibus patet, quod Apostolus & sa. piens ille in eodem conveniunt: Atque quòd ex consensu utriusque liquet, quòd ipiritualis Christus, Sapientia, Virtus, Claritas, Candor, splendor & verbum omnipotentis. Iam verò quòd spiritus iste esset principale in creatione agens, ex hisce patet : In eo, dicit D. Paulus, omnia funt cre- coloff.r. ata. Atque iterum: Ex ipso & peripsum Rom. 11. funt omnia : Et D Iohannes : Verbo om- Prov. 9, 222. nia sunt facta & sine eo nihil, in eo erat vita. Et Salomon clarius: Sapientiam possidebat Iehova principio vitæ suæ, ante opera sua, ante ullum tempus, ante principium, ante primordium terræ, cum nulli essent abyssi, edita erat: cum nulli essent fontes, antequa montes fundati eflent : Cū aptaret coelos, ibi erat, cum statueret ambitum in superficie abyssi, cum fortificaret superiores nubes superné, quando ponebat mari stamtum: cum statueret fundamenta terræ, erat apud eum veluti alumnus, cuncta componens, & erat lætificans & ludens coram eo. Quo orationis filo narrat Apostolus, quòd Christus seu verbum seu sapientia, quam vaporem virtutis seu emanationem potentis definivit Salomon: Et Apoltolus virtutem & sapientiam Dei, esser ille, qui erat ante omne ævum aut ullum creationis vestigium in occultis cum Deo: Deinde narrat, quòd esset principale in mundi creatione agens. Quo bene considerato, sic pergo. Ex prædictis ergo redditur manitestum, quod mutatione formæ & proprietatis principij primi, quod in tenebris erat quasi verbum in principio ab Aleph Tenebroso in Aleph lucidum (quod tunc dictum est fluxus seu emanatio quædam claritatis Omnipotentis)hoc est emissione istius spiritus æterni, ignis seu Lucis, Aquæ, quæ in visceribus Tenebrosæ Abyssi continebantur, fuerunt revelatæ, & ex itatu nihili in conditionem Realis Entitatis redactæ: ac tum postea admirabili ipsius activitate motioneque & penetratione intatigabili (est enim hic Spiritus omni re mobilior, & attingere ubique potest propter luam subtilitatem & munditiem) Primum tenebras à luce distinguebat & separabat: Deinde Aquas superiores splendidas à grossis & obscuris : Tum posteà cœlos disposuit in sphæras seu orbes, ac tum

Eph.4 6. Asclep.7.

Ecclef. 1.16. Rom, 12.22.

divilia

Gen.t.

\$ap.11.18. Daniel.2.22. lob.12.22, Tob. 26.7. Ffal.104.25. Prov.8.27. ₹10v.3.19.

Inb.28.25. 1 fai 42.5. Prov.3.19. Eccl.24.6. Sap.7.19. Bartich.3.33. Eccl,1.10. Sap. 8.5. 1 Cor. 12.6. 1.7 im. 6.13. pfal. 104.25. Coloff I. Hebr.I.

divisit aquas grossas sive Elementum Catholicum sublunare in proprias regiones, quas veteres Elementa nuncuparunt: uti ex verbis primi Capitis geneseos atque etiam ex primo Pimandri Hermetici sermone colligimus. Sed ut de istis magis adhuc particulariter discurrere queamus, quo gloriosos actus & immortalia opera, quæ ipiritus iste divinus primum in creatione mundi effecit, & adhuc semper per generationem in specierum præservatione & assidua Meteororum novorum creatione & sustentatione operatur, observetis velim feriò locos istos ex sacra pagina collectos: Sapientia sua Deus mundum ex materia informi creavit: revelavit fundamenta & obicondita, novit in tenebris constituta & lux est cum eo. Revelavit fundamenta é tenebris & educit in lucem umbram horrendam Aquilonem extendit super inane & vacuum & suspendit terram super nihilum: Nam sapientià ab ore ejus prodeunte rotunditatem cœlorum circumeunte solà & in profundo Abyssi ambulante omnia fecit Deus. Aderat ipsa quando præparavit cœlum, quando certa lege & gyro velavit abyflos, ipía aderar cuncta componens. Ipía fundavit terram, stabilivit coelos, erupit Abystos, nubes rore concrescere facit: Aptat pondus aëri, appendit aquas in mensura, facit pluviæ statuta & viam fulgetro tonitruum: Cœlos creabat & extendebat eos, firmabat terram, & quæ germinant ex ea. Sapientià creavitterram, & stabilivit cœlos prudentià: facit, ut oriatur lumen in collis indeficiens & ficut nebula tegit omnem terram : facit anni cursus & constituit dispositiones stellarum, fecit Ar-Aurum & Orionem: Convertit mane in Tenebras, diem in noctemmutat, vocat aquas maris & effundit eas super faciem terræ, præparavit terram in æterno tempore & replenit eam bipedibus & quadrupedibus, ipsa effudir Deus super omnia opera ejus & super omnem carnem secundum datum: Per ipsam denique Deus operatur omnia in omnibus, mediante ipsa vivificat & animat cinnia. Denique in ipsa omnia focit sive creavit: repleta est terra possesfione ejus &c: In principio fundavit terram & opera manuum ipsius sunt coli. Quibus locis evidens est, quòd hic spiritus divinitus ad mundum oreandum revelatus; hæc sapientia æterna, quæest emanatio claritatis Omnipotentis Dei, hoc verbum mysticum & mirificum, sit radicale illud principium activum omnia creans, omnia informans, omnia componens & omnia in hoc mundo sustentans & præservans. Vnde scriptum est. Deo serviat omnis creatura, quia dixisti & factæ sunt, mimdith.16.17. sisti Spiritum & creatæ sunt &c: Quasi dixisser: Emanatione tua sanctà aquæ &

tenebrosa abysso sunt revelatæ & informatæ, & omnes creaturæ ex ijs compactæ vivificantur, animantur, & secundum species suas ex Nihilo creantur: Vnde testatur Ad. 17.25; pagina facra alibi, quod ipfe det vitam, inspirationem & omnia: ideoque non per actum mediatum, ut Peripatetici volunt, sed immediatum, neque per operationem minus principalem & secundariam, sed principalem & primariam : Nam si Deus effuderit istum Spiritum super omnia ejus Eccl.t.to. opera: si iste incorruptibilis spiritus sit in 54917.24 omni re : atque etiam si iste Spiritus sit magis agilis activus & mobilis omni alia re, quid, obsecro, impedire potest, quod ipse non opererur immediaté & absoluté per se in omnibus ? Quare distinctiones prædiclæ,quæab humana inventione sunt partæ debent esse nullius respectu actionis divinæ momenti, & per consequens omnes causæ activæ seu efficientes subalternatæ debent à sapientibus relegari in exilium, cum sit ipse Solus, qui operatur omnia in omnibus, & per confequens, animat, vivificat & agit ad præfervationem omnium immediate & per se sine ope alicujus suz creaturæ: uti superius est demonstratum. Vnde Propheta: Ego Iehova faciens om- 15i 4424, nia folus & nullus mecum. Et alibi: Ego Ess. 24.84 sapientia circuivi rotunditatem cœlorum sola &e: Est ergo Deus Pater, qui agit per filium seu sapientiam suam sine ullius creaturæ, sive sit Angelus, sive Dæmon, sive Sydera, sive venti, sive Meteora, sive creaturæ compositæ, adminiculo: juxta illud sæpius, sed non inutiliter à me allegatu: Licet multi sint, qui dicuntur Dij sive in cœlo, sive in terra, nobis tamen unus Deus Pater, à 1. Cor. 8,34 quo omnia & nos in illo, & unus Dominus lesus Christus, per quem omnia & nos per ipsum. Sed non in omnibns est scientia &c: ac sidixisser, Non sunt creatura, quæper se quicquam faciunt, sed est Deus, qui per spiritum suum ærernum Iesum Christum mediantibus creaturis operatur immediatè in hoc mundo. Concludimus igitur, quòd spiritus iste à Deo emissus unicum sit essentiale & primarium atque etiam postremum in mundo agens : Est enim Alpha & Omega, principium activum, centralis animæ mundanæ actus, creaturarum omnium lapis Angularis, earum fabricas animans, sustentans & præservans: neque novi ego aliam in sacra mea philosophia ista naturam essentialem, præterquam folum Creatorem istum in creatura seu sacrosanctum mundanum opificem in operibus suis, ut cum Apostolo & Salomone loquar : Atque hoc modo habemus formale omnium rerum creatu-

CAPVT, V.

rarum principium rationi mundanæ, satis luculenter & graphice pro exili ingenii

mei captu descriptum.

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. III.

CAPVT. V.

De Pleno & vacuo, quid sit vera Plenitudo & vacuitas, & qua ratione Philosophi Ethnici in sua circa ea inquisitione-erraverint.

Am verò explicatis duorum principio-rum constituentium & componentium naturis, quorum prius est existentia rerum fons; alterum Essentiæ formalis origo; necesse est, ut Pleni & vacui proprietates ordine proximo, idque juxta Philosophiam veram & Christianam intelligamus. Sed priusquam in istius rei explicationis medullam me immergam, opus est, ut Ethnicorum Philosophorum de hoc subjecto opiniones cum illis Theo-philosophisChristianis in primo loco conferam. Vt ergo videtis ex præcedentibus, quod sit unum principium ad existentias materiales rerum spectans, quod Aquas diximus: & aliud; quod ad earum essentias formales attinet, ita quidem duas de Pleno & Vacuo inveniemus opiniones, quarum prior est Ethnicorum, utpote quorum est sententia, quòd omnis Plenitudo & Vacuitas debet esse in respectu materiæ seu substantiæ, qua repletur mundi cauitas: Vnde illud dicunt vacuum, quod non repletur aliqua materiali existentia: Quare ubi est nihil existentiæ aquarum, ibi vacuum esse concludunt: Hi ergo nec dolium, nec putcum volunt esse vacuum, tametsi sensibili corpore non sint repleta, quatenus ipso aere, quem corpus esse agnoscunt, repleantur: Imò verò aërem dicunt ideò vacuum in mundo impedire & plenitudinem sempiternam omnia implere, quatenus ipsius subtile corpus penetret omnia, & ubique per mundum discurrens repleat sua existentia omnia: quare utcunque ullus locus dicitur vacuus, est tamen undique rei veritate aëre plenus. Hisce ergo sic respondeo, quòd frustra sit disputatio de illis rebus, quæ nec sunt nec fuerunt, aut erunt unquam: Nam cum aquæ essent principium illud materiale, à quo omnia habuerunt suam existentiam, utpote à quibus, per quas & in quibus cœlum & terra, ex quibus omnia constant, erant fabricata, ut testatur Apostolus, opus est credere, quòd cœli prius & terra deficient, ac denique tota aquarum creatarum moles & per consequens materiale rerum principium in nihilum redigetur, priusquam verum aliquod tale, quale Ethnici somniaverunt, in mundo reperietur. Quare dico, frivolam fieri quæstionem circa illud, quod nec fuit, nec erit unquam: At verò é regione scripturæ sacrævidentur aliud Plenum & Vacuum intendere, nimirum illa, quæ ad principium formale five Essentiale pertinent: Nam ubi Spiritus seu Ruah-Elohim ante rerum primordium non appareret, & aquas tenebris obrutas, non informaret, ibi, uti dictum est,

aderat Nihil, & terra erat inanis & vacua. arque ideo in eo respectu, erat Vacuum, nihil aliud, quam abientia spiritus istius omnia animantis & vivificantis & sua præsentià informantis: Vnde dicta est Tenebrosa Abyssus, potentia divina & consequenter vacua, quatenus omni actu orbata: Hinc Moyses: Terra erat inanis & vacua. Et Iohannes: Deus Aquilonem extendit super inane & vacuum & suspendit terram super loh.26.7. nihilum, hoc est, in Abysso vacua & inani, ut pote tenebris obruta: Deus sapientia suâ fecit cœlum & terram : Iuxta illud etiam Moysis: In principio creavit Deus cœlum & terram : ubi per principium, mysterium illud Abyssi infinitum intelligunt nonnulli ex doctioribus. Vnde etiam D. Iohannes: In principio erat verbum: Erat enim ex ilto principio tenebroso, quod fecundum captum humanum videbatur inane, vacuum & plané Nihil, licet Deo optimé notum, quòd Spiritus iste lucidus est ad mundi creationem egressus, ut in pluribus facrarum literarum locis paret. Et Mercurius Trismegistus ait : Erat um- Pimand.3. bra infinita in abysso, aqua insuper & spiritus intellectualis, per divinam potentiam in Chaos inerant &c. Liquet ergo, quod apparitione istius spiritus ex tenebroso Mysterio, tenebræ erant fugatæ, aquæ in 106,12,22. lucem productæ & omnia Luce essentiali à spiritu ilto emissa sunt creata, juxta illud Iobi: Revelat fundamenta é tenebris & educit in lucem umbram lethalem: acsi dixisset, à conditione vacus & nihili reduxit Aquas, quæ funt materialia omnium rerum fundamenta, & in plenitudinem & realem existentiam convertit nihilum & vacuum virtute plenitudinis activæ&lucidæ, emissæ à spiritu, in quo habitat, teste Apostolo, omnis plenitudo divinitatis corporaliter. Hinc dixit, idque haud insulé coloss 2.8. Poëta: Iovis omnia plena. Et alibi: Iupiter est, quodcunque vides, quocunque moveris: Nonne etiä dicunt scripturæ, Deum omnia implere? Et iterum: Ipsum esse ubique? Atque iterum: Ipsum esse omnia in omnibus? Hîc ergo arguitur, quod vacuitas, Inanitas, Nihil & tenebræ fint unum & idem, nimirum absentia actualis & informantis præsentiæ virtutis divinæ: quoniam omnis plenitudo seu repletio consi-Itit in immediata virtutis divinæactione & proprietate. Sed Deus per spiritum suum nondum étenebris ad mundi creationem effulsit. Quare constat, quòd prima & informis mundi materia, omni, quoad nos, gratià inactuante, creante & informante esset vacua & destituta: Vnde vacua

Gca.I.

mis erat dicta; ut ex ante dictis Moysis verbis patet. Terra, inquit, erat inanis & vacua , hoc est, nondum desummæ plenitudinis Spiritu omnia informante gustavit: Nam tenebræ fuerunt superfaciem abyssi: Evidens profecto argumentum, quod spiritusiste nondum comparuerit : Sed post apparationem plenitudinis Spiritus Elohim, terra non erat amplius vacua & inanis, sed ratione participationis, plenitudinis & bo-Gen.1.10.11. nitatis divinæ, dicit Textus, Deum vidisse, quòd opus istus diei esset bonum, hoc est, plenum bonitatis, divinæ, quippe cujus virtute tum posteà terra germinaret herbam virentem, facientem semen, & lignum pomiferum faciens fructum juxta genus suum, & protulit herbam virentem, facientem semen &c: Et vidit Deus, quòd esset bonum:Hinc inde arguendo, quòd terra, quæanteà erat inanis & vacua jam falutari præsentia istius vitæ & formæ Spiritus esfet plena, hoc est, igne divino & Spiritu Dei incorruptibili redundans, juxta illud Salo-S.p. 12.1. monts : opinius unexpendente properties orbern terrarum : Et alibi. Incorruptibilis monis : Spiritus disciplinæ sanctus implet Dei spiritusinest omni rei. Et Apostolus: Christus omnia implet Quibus videre posfumus quòd omnis plenitudo sit à divino actu scu essentiali Spiritus Divini præsentia, cùm è regione vacuitas dicitur adesse, ubi vita illa formalis à spiritu concessa, aquis abest, quod quidem totaliter accidere nequit sine absoluto subjecti ab ejus præsentia sic privati interitu & in statum nihili redactione. Accidit nihilominus in parte, ut quandoque à creatura recedat spiritus iste, rialm.104.21 videlicet in momento mortisseu corruptionis creaturæs spæcificatæ: Quemadmodu ex psaltis Regij verbis constat. Deo dante creaturis, recipiunt, abscondente facie sua perturbantur, recipiente spiritu suum expirant & revertuntur in pulveres suos; emittente spiritum suum, recreantur bono &c: His ergo patet, quod sit Spiritus Dei præfentia, quæ implet hominem & creaturas Vitæbono, & quòd ipfius abfentia fit vitæ vacuitas in spiritu humano: Sed ista vacuitas propriè dicitur privatio, quatenus actum politivum præcedentem lequitur. Hæc est igitur ratio, cur vacuum & inane sit tam horribile in rerum natura: Quatenus scilicet extrema & absoluta emanationis æternæ absentia, sive à Spiritu Aquarum mundi ablatio, minimé potest tolerari : Nam res

quælibet ex aquis conflata summo naturæ

fux appetitu cupit informari. Quare abo-

minabile est in natura, ab omni existen-

tiaprivari. Sequitur ergo quòd, nisi Deus

res omnes hujus mundi implevisset suo Vi-

tæ spiritu, vacuitas, Inanitas, & deformitas

ubique per mundum regnarent, & per

consequens omnia manerent in statu Nihi-

seu inanis, vacta & Tenebrosa sive in for-

ritus sui emanantis omnia ex Nihilo creavit, fustentavit, & præservavit; igitur evidentet liquet, nihil esse in hoc mundo, quod jam est absoluté inane & vacuum: Tametsi ante Principium mundi tenebrosa Abyssus & materia deformis cœli & terræ esset talis:Vti Moyfes & Iob habent: Manifestum ergo est, quam vana & impossibilia sint vacuum & plenum secundum intentiones Philosophorum Peripateticorum, respectu illorum, quæ à scripturis intelliguntur: Nam vacuum & Plenum, Moysaica sunt Potentia & actus, unde per reductionem potentiæ, quasi Nihili in actum mediante 🕚 spiritus Elohim ptæsentia, vacuum & Inane in plenitudinem convertitur : Non est quidem mirum, si Aristoteles de ista inanitatis & seu vacuitatis & Plenitudinis specie ne cogitaverit unquam, cùm in uno loco ait: Ex Nihilo nihil fit. Et in alio loco affirmat:Lucem esse merum accidens, & per consequens non apparebat sensui ejus, quod accidens potuisset inanitatem seu Vacuitatem auferre, seu eam in plenitudinem ratione suæ essentiæ conferte. Sed ego Christianos Peripateticos proprijs jam aggredior armis, & teloab ipforu pharetra deprompto, talem ipforum affertionem fic oppugno. Commune est inter ipsos axioma: Quòd Accidentis esse sit inesse. Ego igitur ipsis me istiusmodi syllogismo opponam: Si Lux sit accidens, tunc ejus esse est inesse sive inhærere subjecto: ar Lux sinc ulla ad aliquod subjectum ad hæsione existere poteit. Ergo non est illa accidens, sed potius substantia omnium purissima & essentialissima: Major probatur & conceditur ex verbis Aristotelis, nimirum, quòd accidentis esse sit inesse: Minor confirmatur authoritate Moysis, ut pote dicentis, quòd Lux esset primo die ante omnem aliam creaturam producta five creata: & per consequens nullam habuit præexistentem materiam, cui inhæreret Prætere à est ultra captum humanum, ut Deus crearet Acci I acob 3, 1.10h.1.5, dentia tempore & ordine anté substantias ion, five creaturas essentiales. Porro etiam De- S-p.7us fonsorigo & pater Luminis nuncupatur, ut scripturæ tradunt: & spiritus seu verbum ejus definitur esse Lux, in qua non sunt tenebræ ullæ. Et iterum Spiritus sapientæ dicitur esse claritas seu splendor & virtus emanans ab omnipotenti Deo.Concludimus ergo, quòd verum plenitudinis & vacuitatis mysterium esset Peripateticis penitus ignotum, quippe qui erant veræ sapientiæ, quæ (ut Apostolus testatur) descendit à Patre Luminis, penitus ignari; Hocque apparet in eo manifestius quatenus effentialem lucem seu splendorem sanctum, qui est essentialis structuræ cujuslibet creaturæ basis & lapis Angularis, esse meram qualitatem sive superficiale accili:Sed quoniam Deus præsentia lucida spi- dens, falso tradiderunt.

Digitized by Google

#### SECTIONIS PRIMÆ LIB.III.

#### CAPVT. VI.

Quodmodo dua essentiales proprietates activa, invicem conditione oppositæ, ac tum postea totidem naturæ passivæ ex predictis duobus primarys rerum principys orerentur, & qua ratione omnes in mundo sublunari mutationes sive alterationes virtutibus earum efficiantur.

Nanimo meo est, hoc loco partus & origines in primis duarum naturarum activarum seu virtutum essentialium referre, quæ à duobus rerum omnium principijs anteà recitatis procedunt, & tum po-Itea conditiones seu proprietates duas passivas, quæ à duarum virtutem activarum. effectibus oriuntur, explicare paucis. Sciendum estergo, quòd, ut potentiale sive tenebrosum in proprietate sua essentiali est emanationi Spiritus actuali sive principio lucido contrarium ; ita etiam quodlibet eorum sobolem sive proprietatem essentialem conditione sibi invicem contrariam & repugnantem in mundum produxerunt, nimirum Frigiditatem & Caliditatem: De modo & ratione mystica productionis harum virtutum sive proprietatum suecincte hoc capite agam & in primo loco profundum frigiditatis ortum vobis pro captus mei exilitate enucleare co-

Evidenter liquet ex ijs, quæsunt, antea relata, & ad huc clarius libro primo sectionis hujus secundæ dicetur, quòd tenebræsint effectus immediati divinæ Voluntatis, sive Divinitatis latentis sive in se contractæ: & consequenter privativæ Dei proprietatis sive Potentiæ divinæ, quæ est Privationis, Mortis, Vacuitatis, Inanitatis, Deformitatis & hujusmodi aliarum imperfectionum Mater: Nam proprietas deformis Nihili sive Tenebrosæ abyssi est naturaliter acquiescere, fixari & nullo modo agere aut operari: Ratio, quoniam in ipsius appetitu est conversationem suam in & circa centrum habere, in quo nullo est motio sive actio, qua se versus circumferentiam dilatet, ut è regione, Spiritus Dei lucidus, sive Deus in sua voluntate sive natura patente versatur circa actiones & motus, qui à centro ad circumferentiam tendunt. Ob istam ergo rationem, principium Tenebrosum sibi, idque naturali inclinatione vendicat, quietem, otium, & fixationem : Atque ista proprietas generat seu producit virtutem essentialem Tuæ propriæ conditionis, nimirum Frigiditatem, quæ, ut pro Agonista seu Athleta ad resistendos sui oppositi, videlicet caliditatis insultus eligitur, ex cujus societate funt motio & Actio, ita quidem, nisi ipsa agitetur & incitetur agili caloris actione, - non moverur, sed videtur pacificè & quieto more somnolentæ suæ matri, Tenebris videlicet & privationi infervire, quarum foboles, uti diximus funt fixatio, quies, quæ quasi dormientes adhærent centro, illudque inhabitant, atque ideò est contra earum voluntatem intueri circumferentiam, nisi violentia excitentur: Et revera frigiditas est actus essentialis, qui procedit à potentia Divina, cui præcipuè in sua actione inseruit : Nam potentia Divina circa centrum magis verlata,in ista sua proprietate contrahit radios suos à circumferentia in se ipsam : Iuxta illud Mercurij Trismegisti : Monas generat Monadem & in se ipsam reflexit ardorem: Acfi dixisset: Monas ista quasi potentia rimand.3. divina, emittens emanationem suam, quæ erat altera monas unius & ejusdem essentiæ & in se ipsam, hoc est ad punctum centrale, quo emisit Monadem, reflexit illam, ut ibi quiesceret: Atque ita hoc modo ante ullam mundi typici creationem productus erat mundus archetypicus. Cui Reuelin.lib.3. etiam astipulari videtur Rabbi Bair, Ca-De atteCabel. balista egregius: Sapientia, ait, cum esset in Abysto tenebrarum retracta, immanens otiosaque ad nihil respiciens, Ain quasi Nihil dicitur: & in hoc ejus statu Aleph tenebrosum dictitatur. In hoc contracto seu potius sequestrato & privato unitatis Divinæstatu, videtur operari secundum proprietatem suam negativam mediante agente suo Frigido, cujus unicus conatus est efficere, ut aquæ quiescant. Atque hoc ejus agens in eo probatur, non esse accidens (ut vana Peripateticorum doctrina docet) quaterus est certum, nullum in Deo reperiri posse accidens, ut pore, qui est summa, purissima & absoluta simplicitas & essentia meré formalis, in se & per se existens, & per consequens abaccidentibuslibera. Quare, cùmdivinitas non sit, nisi una essentia, potens est ex se, hoc est, à sua simplici natura proplacito proprietatem quamcunque essentialem à sua divinitate haud divitam producere: Atque hac de causa Sapientia Divina dicitur Spiritus uni- 54p.7.22. cus, multiplex; unicus dico respectu suæ essentiæ, & multiplex respectuproprietatum essentialium, quæ ab eo progrediuntur. Quòd autum essentialis proprietas five natura Frigoris sit formale illud agens, quo Deus in occulto & potentia-

li fuo statu ad compescendos & oppugnandos hostiles caliditatis & ipsius actionis & motionis infultus, & ad destruendos & ad nihilum redigendos illos affectus, quos ipfe in patenti & politiva lua natura virtute caliditatis produxir, ab affectu & experientia demonstratur. Nam quòd Spiritus lapientiæ in revelata & manifestata sua proprietate afflatu suo calido ab Austro vel plaga Orientali est operatus (quippe qua ejus actione, rarefacit aquas denfas in aerem, faciendo illud, quod erat groffum fubtile, & quod erat opacum & tenebrofum Diaphanum & perspicuum, imò verò & invisibile) illud Spiritus iste latentem suam induendo naturam, mediante suo frigore, iterum deformat, distruit', & in speciem contrariam transmutat: Nam Spiritustali proprietate præditus & ab Aquilone spirans condensat & inspissat aerem anteà rarefactum, illumque à statu suo invisibilitatis reducit. Atque etiam illud opacum, quod dissipatione & subtiliatione partium factum erat transpares seu Diaphanum, jam virtute sua frigida & contractiva proprietatis septentrionalisactu & operatione à flatudivino emissa, in corpus opacum & densumiterum redigitur: Ita, ut illud, quod erat agile, mobile & vivum, virtute caloris advenientis jam factum est stupidum, fixum, mortuum, & quietum per invasionem frigoris: Illud, quod erat leve & nullius fenlibilis ponderis, contrahitur in grave & ponderosum corpus sive consistentiam. Quemadmodum videmus, quod vento spirante Boreali, aer convertatur in nivem, grandines, gelu, pruinam &c: Iam verò quòd non sit, nisi unius ejus demque essentiæ spiritus, qui ambos istos effectus actione seu spiritu contrario pariat, ex istis Prophetæ dictis constat: Veni spiritus, ait, à quatuor ventis & insuffla interfectos istos &c: Quo verborum filo arguit, quòd non sit nisi unicus spiritus (dico unicus simplex in essentia: At multiplex in operatione, ut sapiens loco anteà citato ait) At verò, ut ea, quæ à nobis sunt proposita efficiamus adhuc perspicuiora, auscultetis velim ad verp61.147.a.15. ba Propheræ: Velociter currit sermo Iehovæ, qui emittit nives sicut lanam, pruinam sicut cineres dispergit, deijcit gelu tanquam frusta, coram frigore ejus quis conlistar? Emittens verbum, liquefacit ista, simul ac efflat ventum suum, effluunt aquæ &c: Ex quibus quam plurimas res notatu dignas obiervamus: Quarum prima est, quòd Deus in occulto & latenti suo statu per essentialem suam proprietatem frigoris, res anteà versus circumferentiam dilatatas, jam centrū versus contrahit. Secundò, quòd proprietas frigoris attribuitur seu ascribitur Spiritui Dei in Septentrionali ejus actione, sive in privativa, seu occultata sua conditione. Nam verba sunt: Coram frigore ejus quis consistat? Quam-

obrem evidenter patet, quod sit essentialis virtus in Divina potentia Tertiò, quòd debeat effe actus Monadis sive Vnitatis in ipsius tenebrosa, abstrusa & privativa natura; tum quia res claras & lucidas & perspicuas reddit obscuras & opacus; tū quia motū,agilitate & vită auferre videtur ab aere, qui anteà calore essentiali incitate movebatur, agebat & vivebat: Ac denique, quia omnino opponitur actioni caloris, qui divinitati emananti & vivificanti inservit. Quarto, quod effectus frigorisactu revelatæ naturæ Dei, hoc est, per ejus verbum emisfum, destruantur & in nihilum redigantur: Nam textus dicit: Emittit Verbum, & liquefacit ista, videlicet nives, glaciem & pruinam. Quintò, quòd contrariæ istæ actiones ab uno eodemque Spiritu in esfentia, sed multiplici in conditione perficiantur admandata illius complenda, qui illum emittit. Porro etiam, quòd virtus frigida in vento sit essentialis, privans aut congelans, mortificans & contrahens actus Dei, ex hisce paginæsacræ indicatur: Deus fortis edit glaciem flatu suo, flante 10b.27.9. Deo concrescit gelu Concludo igitur, quòd frigiditas sit actus essentialis potentiæ divinæ, aut æternæ sapientiæ velo tenebrarum involutæ, atquæ ideò divinam voluntatem in tali suo statu seu conditione, noscimus per effectus illos, quos producit; in eoscilicet, quod evidenti suo actu contrahit à circumferentia versus centrum. & ob istam rationem ista Dei virtus est causa congelationis, inspissationis; contractionis, constrictionis, fixationisseuimmobilitatis, ponderositatis, quietis & otij, obtenebrationis, mortificationis, privationis, stupefactionis & simili-

In contraria proprietate divina, nempe in spiritus istius natura patente, manifesta & positiva, atque in illo statu, qui dicitur Cabalistis Aleph seu Vnitas lucida, in quo movet, operatur autemanatà centro circumferentiam versus, & seipsum revelat super faciem tenebrosæ Abyssi, efficiendo invisibile non Ens aut Potentiale Nihil, ut appareat actu in forma aquarum: In hac, inquam, proprietate ejus dicitur à sapiente esse omnibus mobilibus mobilior, ubique penetrans seu attingens propter immunditiem ejus, ita; ut, quemadmodum privativa seu Borealis ejus proprietas producebat quietem, orium & cessationem ab operatione per contractionem sive attractionem à Circumferentia ad centrum: Ita in ista positiva aut Australi & Orientali proprietate per viam dilatationis seu emissionis radios suos à centro circumferentiam versus, motum & actionem mediante essentiali caloris agilitate, procreare solet; ut pote, qui calor operatur assidué super esfectus frigoris resistendo, dissolvendo & attenuando, levia ex grossis faciendo perspicua & transparentia

Digitized by Google

Ezek.37.9.

# SECTIONIS PRIMÆLIB. III.

ut formalis iste Lucis Agonista, videlicet calor, à lucis actu & motu immediaté productus bellum gerat perpetuum adversus frigidum, cuttodem tenebrarum: Nam unus dominium habere nequit, quousque alter paulatim extinguatur, & in exilium quasi relegetur. Quamobrem, ut Lux cum omnibus suis socijs vel adhærentibus dicitur esse positionis actus, informationis, plenitudinis, motus, vitæ, falutis & caloris genitrix; ita etiam calor operatur secundum naturam & dispositionem in fatigabilis & semper operantis suæ genetricis, nempe Lucis, ad subvertendos & in nihilum convertendos Tenebrarum & sui frigoris effectus: quemadmodum videmus in naturis Ventorum calidorum, nimirum Australis & .Orientalis : Nam, ut venti Seprentrionales & Occidentales plus minuive congregant, contrahunt, indurant, condensant, ponderosum efficiunt, fixant & immobilem faciunt, atque opacum reddunt non modò acrem, sed etiam resalias tam homogeneas, quam heterogeneas: ita é converso venti prædicti calidi solentaerem dissipare, dilatare, rarefacere seu àttenuare, mollem reddere, illuminare seu perspicuum & transparentem, volatilem atque agilem sive mobilem facere, quem anteà venti prædicti frigidi more prædicto alteraverunt. Atque totum hoc radicaliterà spagyrico seu separativo Spiritus seu verbi divini actu perficitur. Idque arguitur ex verbis Prophetæ inprædicto textu: Emittens, ait, verbum suum, liquefacit ista, simulac efflat ventum suum, effluunt aquæ, &c: Ac si dixisset, quòdemissset Verbum fuum equitans super alas ventoru, & quòd virtute activa & calida illius Verbi Nives, Glacies, Pruinæque fuerunt dissolutæ,& à fixa, opaca, grossa, ponderosa, & mortali sua dispositione in mobilem, perspicuam, tenuem, & levem aquæ & aeris consistentiam redactæ. Atque ita illud, quod Deus verbo suo operatus est in proprietate secreta, contractiva & frigida: Nam Textus ait: Velociter currit sermo Iehovæ, qui emittit nives, sicut lanam &c: Hoc, inquam, totum per verbum ejus, simul ac efflavit ventum suum loco & Naturæ oppositum convertit, in aërem agilem, transparentem levem & tenuem. Ex istis ergo perspicué indicatur, quomodò hæ duæ virtutes oppositæ, nimirum Calidum & Frigidum ortum suum habeant ab uno eodemque Spiritu in radicali effentia, qui in latente sua natura vices agit principij informis & tenebrosi: Vnde & Aleph Tenebrosum seu Potentia Divina dicitur, in quo statuvidetur quoadnos quiescere; & circa Abyffi centrum otiofus manere: At é contra in patenti sua dispositione, naturam induit Principij activi, informantis & Lucidi, Vnde jam Aleph Lucidum & actus divinus dictitatur: Atque in istostatu appa-

ex opacis & tenebrosis efficiendo &c: Ita

ret nobis, agere & à centro circumferentiam versus movere, radiosque suz perfe-Ctionis undique per aquas ejaculare, fuamque naturam vivificam creaturis hac ratio. ne communicare: Atque ita patet, quòd Deus sie radicale omnium principium, à quo principio duo, Naturâ & conditione opposita, existunt, ipso nihilominus unum & idem immobile, non alterabile, idem & permanenter existens, Duo ergo consistunt in uno Principio à principijs, & cum principijs duæ proprietates activæ essentiales exsurgunt, à quibus omnia existunt : Vnde recté dicitur Deus à Scripturis Vnum & omnia: & omnia in omnibus, & fine ipfo nihil: & centrum omnium, cujus circumferentia est nullibi: Et in omnibus & super omnia &c.

Ex his ergo luculenter intellexistis, quòd duæ istæ virtutes, videlicet Frigiditas & Caliditas (ut cunque sunt in operatione seu actu oppositæ) ab uno codemque Dividiatis Spiritu & Essentia originem duxerint, cum fontibus duobus ab invicem itidem conditione distinctis, ex quibus emanant, & quòd Spiritus Dei mediantibus istis duabus proprietatibus, via duplici, rarefactione scilicet & condensatione operetur in mundo: Nam observatur in Elemento mundi sublunaris Catholico, oppositos parere effectus ad voluntatem Creatoris in terra, aqua atque acre sive Elemento generali; uti inferius stylo ampliori declarabitur.

Restat jam, ut de ortu & Natura duarum proprietatum passivarum dicamus pauca, quippe, quæ videntur habere suas generationes & progressiones à proprietatibus essentialibus activis, nimirum à mutua actione & oppositione Frigiditatis & Caliditatis; quæ, uti dictum est, radices suas habent vel in Noluntate & privativa existentia divinæ naturæ, aut in Voluntate & positiva emanatione ejusdem: Vnde líquet, quòd harum passivarum naturarum existentia dependet ab activis. Et primum vobis animi mei sententiam, Humiditatis partum sive generationem explicabo, ac tum posse de verba de Siccitatis origine faciam.

Imaginari debemus, quod quando nulla effet Lux formalis, ad informandam five in actum reducendam Abyllum tenebrofam sive Chaos inane, & per consequens nullus calor ad agendam & faciendam inter lucem & Tenebras divisionem, tunc Chaos informe & opacum ad siccitatem inclinaret, utpote frigoris in eo adhuc occulti actione quasi congelatum, uti in glacie & pruina videmus : Nam certum est, quòd frigus dominium seu potestatem infinitam habet, ubi Caliditas omninò abest: Quemadmodum sub Sole Septétrionali videre licet, ubi omnes aquæ in molem frigida & siccam ratione absentiæ coloris Solaris conglomerantur: Contrario plané modo, ubi Sol aut Venti cali-

Ral.147.16.

pGl.147.15.

in exilium relegatur frigus, omnes ipsius actiones seu effectus destruuntur, & in siccitatem vertuntur natura terræ, ita ut in massam siccam, sitibundam & spongiofam redigantur: Haud aliter & per eandem plané rationem (nam tam Frigiditas & Caliditas, quàm Humiditas & siccitas mundi, suas actiones & passiones à principalibus prædictis habuerunt) proprietates nostræ essentiales in materijs principalibus operantur: Nam Chaos erat confusa quædam & frigida arque sicca moles, quousque Lux divina è tenebris apparebat & in aquarum congelatarum massam operabatur: Etiam Lux in se considerata nimirum sine respeduad actionem ad massam passivam, erat conditionis igneæ, ut pote, in qua actus, calor & ficcitas deprehendebantur: Quare sequitur, quod, ut frigiditas in effectu est nihil præterquam potentiæ divinæ actus, & quòd, ejus actus & Dominium redditur absentia Caloris manifestum & notabile: Ita enim siccitas est nihil aliud, quàm natura passiva apparens cum duabus prædictis activis virtutibus, dum funt in gradibus suz intensionis, in quo activorum statu Humiditas perpetuò ab est: Verbi gratia in extremo frigore, quando omnia sunt egregiè congelata, adest siccitas omninò deficiente humiditate. E regione, ubi fervor solis atque ventorum Orientalium spiracula præter modum calefaciunt terram, ibi etiam minimè reperienda est humiditas. Ad Humiditatem autem quod spectat, dicimus, ipsam esse naturæ quasi adulte. rinæ, vel potiùs, quòd loco Hermophroditæ se habet, quatenus ex duabus naturis activis est parta sive derivata, ita ut de ipsarum utraque participare videatur in ortu suo: Hincelt, quòd proprietas ista passiva sit intermedia conditione inter illas du as. Quare infervit ad suscipiendas impressiones actionum utriusque extremi. Atque hoc totum oculari observatione tali probamus atque demonstramus. Ventus Borealis suo dominio convertitaëris existentiam in nives, grandines, pruinam, glaciem: Hocest, eum mutat à calida & humida in frigidam & ficcam substantiam: Sed ubi venti Australes & orientales incipiunt habere Dominium, tunc ipforum spiramina paulatim in duras prædictas massas seu moles penetrant, ipfafque distrahendo in substantiam humidam sive madidam mutant: Secundum sensum Verborum Textus supra dicti: Emittente Iehova verbum suum, liquescunt nives, glacies &c: Simul ac efflat ventum suum, effluunt aquæ &c: Hoc elt ex rebus siccis fiunt humida: Quo apparet, quod Humiditas sit nihil aliud, quam mixtio frigoris & Calidi in substan-& tune frigiditate extrema caloris præ- augeatur.

di sua caloris spiracula directé emittunt, ibi | sentia, Paulatim decrescente, siccitas recedit, locum dando paulatim humididati, ita, ut, nisi adsit Frigiditas cum caliditate, Humiditas apparere non possit: Sicnisi respiciant Austrini flatus Septentrionis suspiria, nubes & pluvias haud producerent: Sic flatus Occidentales, quatenus participant & in medio funt inter Meridiem calidum; & septentrionem Frigidum, humidiores folent producere temperies: Sed hujus fluxibilitatis ratio est hujusmodi. Videmus ex prædictis, quòd frigiditas extrema reddit aerem & aquam immobilem & fixam : Per consequens est signum evidens, quod ventus aliquis incipiat massæ congelatæ prædominari, quando illa incipit humectari, moveri & resuscitari: Quippe quam functionem nihil puæterquam calor Præstare queat: Simili plané modo in creatus & omnia creans Spiritus Lucis, operatus est in tenebrosa Abysso, dum super faciem ejus informem ad aquarum creationem ferebatur, fecitque tenebrosamillam molem, aquis potentialibus frigore anteà ob calidi absentia congelatis plenam, gradatim liquescere, & tune à Moyse nomine aquarum aperté, actualium & realium, funt vocatæ, & ab Hermete, nomine funt vocatæ Naturæ humidæ, atque in eodem statu, ad hunc ufque diem manent : Cùm certum sit, quòd tam aquæ subtiles seu aerea, qua grossæ & spissæ, ut sunt maria, fontes & flumina, funt humidæ & fluidæ; utcunque assiduè, sic volente omnium rerum Creatore, ab una natura in aliam mutantur & alterantur: Quæ quidem in Elemento mundi inferioris Catholico, mutationes & conversiones diuturnas per ministros suos Angelicos super Ventorum alas moventes fiunt, quippe quorum est efficere aquas, ur ab una in aliam rotent naturam, hoc est, ab unius in alteram formam transformentur: Sed observemus oportet Aquas visibiles & omnia visibilia, sive sint meteora, sive alia composita ex aquis suisse serius ab aquis invisibilibus facta & conflatu secundum doctrinam D Pauli antea citatam: Et Moyses agnoscit mare & terram, quæ fuerunt prima visibilia, exaquis inferioribus, quasi Aëre Catholico esse formatam: & ibidem terræ, quasi totius massæ aquarum fæcem seu hypostasin post spagyricam mundi per verbi actum divisionem & ipfius fabricæ mundanæ complementum videtur statuere.

Sed, ut mystica istiusmodi creationis arcana clarius adhuc vobis innotescant illud totum, quod rationibus partim ex facris literis & partim exactissimis veræ philosophiæ regulis extractis antea probavimus, jam expressius demonstratione oculari. confirmabo; quo fides diligentium lectotià aliqua acrea seu aquea, frigore prius rum & philosophiæ veræ amatorum Zelo concretà, que est fluxibilis in potentia: I fidentiori ad ea, que dicta sunt credenda

Demon-

# SECTIONIS PRIMÆLIB. 111.

Demonstratio ocularis singulos proprietatum essentialium supra dictarum ortus & operationes Lectori ad amussim indicans.

PRiusquam ad ocularem nostram istam demonstrationem procedamus, quæ erit in & per experimentale nostrum instrumentum facta, inprimis considerare debemus, quòd Catholicus aer seu generale regionis Iublunaris Elementum, lit subtilior & magis spiritualis Aquarum, infra Firmamentum portio, de quibus Moyses facit mentionem: Quare certum est, quod quælibet ejusdem aeris particula correspondeat ejus toti, & per consequens aer inclusus in Instrumenti hujus vitro est ejusdem naturæ & conditionis cum acre Catholico mundano. Vnde liquet, quòd ratione continuitatis ipsorum, ut aer generalis mundi sublunaris in sua dispositione se habet, ita etiam ejus aer particularis vitro inclusa, qui est Catholici pars, se habet iterum ut Spiritus Ruah-Elohim, qui ferebatur super aquas, ipsas sua præsentia animavit, vivificavit, informavit, easque dando ijs motionem dilatavit; ita quidem ipsius absentia seu actus & emanationis agilis cellatione, seu radiorum activitatis suz in seipsum contractione, aquæ similiter sunt contractæ, condensatæ, obscuratæ & immobiles atque quietæ factæ: Vti ex conditione Venti Borealis indicatur, quæ procedit à privativa seu contractiva Spiritus istius virtute. Sed, ut aquæ sui existentia cavitatem amplam mundi replent, ita etiam spiritus omnia informans agnoscitur possidere & inesse omni ipsarum particulæ: ut scripturæ testantur locis antea allegatis. Quare, ut spiritus iste operatur omnia in omnibus, tametsi in proprietate diversa (unde dicitur multiplex) ita quidem quandoque operatur in aquis istis inferioribus in proprietate seu virtute sua Privativa, nimirum in afflatu suo ab Aquilone & occidente secundum plus vel minus: & nonnunquam in politiva sua natura, videlicet, quando spirat à Meridie & Oriente. In prima proprietate contrahit frigiditate sua à circumferentia ad centrum, ut supra, in ultima nempe sua virtute calida à centro circumferentiam versus dilatat. Cum igitur Aquæ sunt Catholicum passivum, ex quo, utpote communi omnium rerum subjecto figura mundi & rerum in co omnium fuit excisa & graphice sculpta & depicta, ut nosdocet D.Petrus: & cum æternus omnia inactuans & informans Spiritus Domini, sit Catholicus actor & motor (ut Moyses testatur) facitomnia in omnibus in aquis, idque in & mediantibus infinitis organis, nimirum Angelicis, Stellaribus & Ventosis; necesse est, ut sequatur, quòd ipse solus sitradicale agens in contractione & dilatatione generalibus, quæ factæ sunt tam in aere universali, qui est extra vitrum instrumenti, quàm in illo

particulari, qui est intra vitrum: Quare ut Sol, venti calidi, ignis, atque calor creaturæ naturalis proprietatem suam dilatativam ab emanante & Spiritus istius informante virtute habent, & potestate ipsius & temperie frigida acris, ventorum & aquarum à dispositione privativa adferant: ita quidem sequitur, quòd tam dilatatio, quam contractio aëris instrumenti vitro conclusi procedat ab immediato vel positivæ vel privativæ proprietatis spiritus istius actu: Nam quando Spiritus istespirat ab Aquilone vel Occidente, aër plus minusve contrahitur in locum vitri angustiorem. Atque quod hoc sit verum, probamus in eo, quòd aquæ Dominio frigoris in Elemento Catholico altius in vitri collo trahuntur sive elevantur propter contiguitatem aquæ & aeris inclusi. Atque iterum constat, quòd aer in vitro contentus sit tantò magis contractus, quantò frigus Boreale Dominium habet in externo aere: quod in eo apparet, quoniam in locum magis arctum five angustum colligitur, quam erat ante aquæ in vitro elevationem: Ex altera verò parte, si venti calidi aut Solis æstivalis fervor aerem externum accendat, tunc aër inclusus etiam se ipsum dilatabit & in sua dilatatione largius facit prosua existentia spatium. Quod autem aër ita à calore dilatetur, in eo demonstratur evidenter, quia aqua vasi inclusa gradatim magis deorsum pellitur, quam fuit antea. Iterum, siquis nudam suam manum supra concavam globosam vitri summitatem ponat, aqua in collo Matratij seu vitri suspensa magis deorsum tendet : nam aer inclusus subitò dilatabitur. Iam verò, quod spiritus vivificans, qui istam vitæ tam humanæ, quàm alterius animalis assignavit calorem sit æternus ille spiritus, qui omnia, ut ait Apostolus, vivificat, scripturæ confirmant pluribus in locis tam anteà, quàm postea in hoc Tractatu assignatis: Atque iterum, iste est spiritus ille, quem Propheta vocat à quatuor ventis, ut vitæ spiritum, carnem & ossa intersectis restituat. Quibus manifestum redditur, & oculariter demonstratur, quòd Frigidum contrahità circumferentia ad Centrum, & quod ingrossat & inspissataerem inclusum: qui aer inclusus & inspissatus licet oculariter discerni nequeat, tamen in eo probatur, quoniam aqua apparet oculis altius in vitro frigoris prædominio elevari: Vnde necefse est, ut corpulentia aëris constringatur in spatium angustius, & per consequens, quod aër reddatur magis contractus & densus. Ex altera parte, quod caliditas dilatat & disfipat inclusum aerem in temporibus calidis, patet ex positione manus super vitri culmen, quam aquæ depressio sequitur:

£**≥**ſ.7.

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAYCA. Fol.28

Nota (vos oro, qui non vultis esse nimis ex parte Peripateticorum parci) errores eorum palpabiles ex diligenti hujus instrumenti experimentalis observatione detectos, ex quorum, prior manifestatur in illo corum axiomate dicente, quod calidum congreget homogenea. At percipietis hîc oculariter demonstratum, quòd calidum operetur contrarium: Nam videmus ipfum diffipare & depellere aerem, qui est homogeneus in se, quatenus est ex simplicibus ejusdem naturæ partibus conflatus, & per consequens non congregat homogenea, sed è regione est Frigidum, quòd congregat, ligat, inspissat & coarctat ea : Nam oculariter patet, quòd contrahit & contrahendo congregat dilatatum aerem in an-gustiorem locum, atque etiam extra vitrum videmus, aërem in nivis & gelu con- | movetur aër inclusus.

fistentiam congregatu per congelationem frigoris. Quare etiam eorum affertio videtur esse falsa, quæ dicit, quòd Frigidum folummodò foleat heterogenea congregare. Alter eorum error immanis est, ubi dicunt Solem, Stellas ignemve; imò verò & calorem omnem attrahere ad se vapores, exhalationes & hujusmodi alia. Atinvenimus hujusmodi oculari experimento, rem longé aliter se habere, quatenus ab ipso colligimus calorem Solis, ventorum; ignis & illum naturalem animalium aërem diffipando, expellere & per consequens vapores & fumos omnes à se potius propulsare, quam allicere. Atque hoc in eo demonstratur, quòd præsentia caloris aqua vitri collo pellitur deorsum: Vnde liquet, quòd qua via tendit aqua, eâdem etiam via

#### Forma Instrumenti.



Arque ita in isto libro præsenti trium omnium terum principiorum conditiones & proprietates, idque secundum Antistitis Moysis sententiam, satis aperté, ut opinor, detectas arque enucleatas habetis: quas non ita copiosé & exacté in eo tractavi, quoniam ampliorem & luculentiorem de ipsis discursum in libro sectionis hujus secundæ efficiam, ubi de profundissimo rerum omnium sympathiæ & Antipathiæ mysterio Deo volente discurram.

G 4 SECTIO-

# PHILOSOPHIÆ MOYS AICÆ. SECTIONIS Prime LIB. IV.

#### ' Hujus libri Argumentum.

In isto libro author universum rarefactionis & condensationis mysterium radicitus & pro ingenio, quod in eo est, enucleare tentat: Vbi etiam primum eorum causæ simul atque effectus mirabiles in mundi creatione in genere exprimuntur: Atque tum posteà recitatur magis particulariter, qua ratione mediantibus ipsis mundi fabrica esset erecta, coelorum orbes atque stellæ in ipsis rutilantes stabilitæ, ac tandem Catholicum mundi Sublunaris Elementum in regiones quatuor ab invicem distincta & modo debito ordinata.

#### CAPVT. I:

Hic communis five Catholica Condensationis & Rarefactionis causa five agens, lectoris consulti observationi iterum obijcitur: Namprobatur, quod dua Proprietates seu virtutes esentiales, illa nimirum Tenebrarum, que est Frigiditas, & hec Lucis, que est caliditas, fint pracipua & immediata in ambabus prædictis in Elemento Catholico aquarum alterationibus agentia.

Obis in præcedenti- | bus manifestum & evidens (ut opinor) idque tam veterum philosophorum testi-monijs & sapientiææternæ

authoritate, quàm demonstratione oculariest factum, quod cummune omnium rerum subjectum sit materiale aquarum, quæ ex Tenebrosa & informi Abyffo præfentia & virtute divini Ruah-Elohim fuerunt ante omnia extractæ & in actum reductæ. Quod cum ita sit, & quoniam omnis Rarefactio & Condensatio necessario versantur circa existentiam aliquam materialem, utpote fine quatales actiones præstari nequeant. Sequitur ergo, quòd fola materia, quæ actus & alterationes tales patitur, debet esse aqua aut humida sive madida istiusmodi substantia, utpote quæ est unicum illud subjectum materiale, quòd amplam mundi cavitatem implet, & per consequens materialis illa existentia, ex qua (juxta D. Petri senten tiam) cœli erantprius & Terra, & resomnes in cœlo & terra creatæ. Catholica ergo aquarum massa est condensationis & rarefactionis subjectum, quibus mediantibus res in mundo una ab altera tam forma quàm substantiæ existentia efficitur discrepare, & omnia pondere, numero & mëfura à Divino Spiritu disponuntur, atque proprijs in mundo stationibus ordinantur: hoc est eoru nonnulla regione altiori collocantur & quædă imiore situ secundu conditiones ijs a creatore affignatas, funt retenta. Communis igitur Condensationis & Rarefactionis materiajam cognita, restat, ut in secundo loco actorem in opere præ-

tibus autem expressi, quòd esset æterna splendoris sancti emanatio, quæ à mundi origine usque ad hoc præsens tempus operatur omnia in omnibus, atque etiam tempore futuro omnia operabitur, quæ in mundo de super & in terra subter efficiuntur: Secundum illud Apostoli: Deus operatur omnia in omnibus. Et Psaltes Regius: Sap. 8.5. In sapientia omnia fecifti. Et illud sapien. 2. Petr 2. tis: Sapientia operatur omnia. Atque ite-2.Petr. 3. rumillud D. Pauli: Christus portat omnia Colos 3.11. virtute verbi fui. Et Apostolus Petrus: Cce- Sap. 7.24. li erant prius & terra de Aquis & per aquas consistentes verbo Dei: Porro etiam dicit, quod Christus sit in omnibus & impleat omnia. Et alibi: Christus est omnia & in omnibus. Iam verò iste sapientiæ spiritus dicitur omnibus mobilibus esse mobilior: & per consequens necesse est, ut ipse agat & operetur omnia in omnibus, secundum fuum placitum: Iterum cum voluntate ipfius sit, radios suos essentiales emissos in se ipsum retrahere seu à rei circumferentia centrum versus contrahere, videtur quasi quiescere & otiosus manere & in momento contractionis vitæ radiorum in se, Creaturæ vita ab actione cessat, unde mors immediata sequitur: Nimirum vita sua operatione privatur. Iam verò cùm ipse sit omnibus mobilibus mobilior, virtus quidem caliditatis femper concomitatur motionem suæ Lucis, atque etiam ambæ essentialiter ipsi actori uniuntur: Haud aliter acin fole videmus (quem Sydrachus fapiens Divinitat Trinæ affimulavit, dicendo corpus solar referre Patre, ejus radijos seu emanationem Filiem, & activam ipsius virtutem calidam, quæ progreditur ad utroque Spidicto radicalem inquiramus. In præceden- rituum Sanctu ) quod radius continuus cor-

Fol.29

pori Solari, uti emanatio fancta est una in-1 dividua essentia cum æterno Luminis fonte, & virtus calida, exiens à Sole & radijs ejus, est pariter inseparabilis in Essentia à prædictis duobus : quemadmodum videmus, quod Spiritus fanctus à Patre & Filio emissus, sit unus essentia cum ambobus: Ob istam ergo rationem Mercurius Trismegistus: Mens ab essentia Dei nequaquam divisa, sed illi porius eo modo connexa, quo Solis corpori lumen. Quare evidens est, quod Caloris virtus insit in luce effentialiter, haud aliter, quam motus ab emanatione Lucida abesse non potest. Concludo ergo, quòd rarefactio sit nihil aliud, quam existentiæ aquarum dilatatio, caloris virtute peracta, quæ antea erant frigoris actu contractæ. E regione verò condensatio est substantiæ aquarum contractio, sive in molem unicam virtute frigoris congregatio, quæ anteà fuit virtute calida dilatata & attenuata, ita ut patet, quòd subjectum commune, in quod tum Condensatio, tum Rarefactio operatur, est aqua mundi Catholica, aqua ni- tur.

mirum subtilis, cujusmodi est Catholicum aeris sive mundi inferioris elementum, quod istiusmodi operatione, videlicer condensatione, fit vel cometa, vel nebula, vel nubes, vel aqua pluvialis, vel nix, vel pruina, vel grando, vel terra, ut in lapide Cerannio apparet; vel rarefactione fit ignis, vel fulgur, vel ventus, vel coruscatio &c: Denique fons & origo tam Privativi, quam politivi Agentis est vel Noluntas vel Voluntas, hoc est, aut negativa aut affirmativa solius unitatis æternæ, quæ est ille omnia informans & operans spiritus, qui agit, & accomplet voluntatem suam in omnibus & super omnia: idque mediantibus suis organis tam Angelicis, quam cœlestibus & Elementaribus, quæ secundum suas in dispositione & Natura diversitates ab interno & centraliactu ab eodem spiritu ijs assignato ad velle Creatoris tam privativum, quam positivum in hoc mundo exequendum serio moventur atque cum fervore agitantur, ut in capite sequenti luculentius & latius explicabi-

#### CAPVT. II.

Quomodo Spiritus Divinus, boc est, Ruah-Elohim, tum sit Esentià unus, quadriformiter nibilominus mediantibus suis organis seu ministris tam Angelicis, quam Astralibus in mundo isto sublunari operari observatur.

in quo & per quem (uti Apostolus docet) Angeli, Throni, Potestates, & Dominationes erant creati, folet in Catholico mundi inferioris Elemento mediantibus Angelis contrariæ fortitudinis, effectus Condensationis & Rarefactionis operari-Atque hoc ex facris scriptis sic confirmamus. Legimus inprimis, quòd spiritus iste unicus sit supremus dominus & princeps quatuor Ventorum: Quod quidem ni esser, Propheta ex mandato Dei non diceret: A quatuor ventis veni Spiritus & insuffla super infectos istos & reviviscant. Iam verò, quòd hic unicus Spiritus operatur in Organis Spiritualibus & Angelis & mediantibus ijs, ex verbis Apocalypseos videre licet. Vidi, inquit, quatuor Angelos stantes super quatuor angulos terræ, tenentes quatuor ventos terræ, ne flarent | quis sieut Deus? De quo infra copiosiussuper terram nec super mare, nec super ullam arborem &c : Quibus manifestum | spectat, quæquatuor angulisterrædicum est, quod quatuor isti Ventorum præsides suissent ministri & organa in hominis seu spiritus ille potens emittet an-& per quæ verborum quatuor flatus gelos suos a quatuor ventis cœli &cc: Præaut emitterentur, aut in locis suis retinerentur juxta voluntatem spiritus istiusOmnipotentis, qui ipsis pro voluntate sua dominatur. At nos invenimus quotidiana ob-

Æ Ternus Spiritus sapientiæ, qui est ra-dicale omnium rerum principium, & rentia ad centrum, & consequenter Condensationis & congelationis effector: Per ejusmodi ergo virtutes Angelicas Spiritus divinus privativos suos effectus producit, nimirum illos inspissationis, fixationis& conditionis terreitris in Elemento sublunari: Sed è contra animadvertimus, quòd mediantibus Spiritibus Angelicis ex plagis Aultrali & orientali spirantibus, poteltas illa æterna rarefactionem & attenuationem in aquis inferioribus per Caliditatis actum producit. Atque ob istam rationem prædicti venti destruunt & pessundant corum rarefactione, totum illud, quod frigidum Septentrionale per viam congelationis effecit: Hincergo est, quod potens & Princeps ille Angelus à Cabalistis præsidens & gubernator Solis cœlestis dicitur, illumque vocant Chael, hoc est, Similiter, quod ad organa ipfius Angelica tur stare : de ipsis alibi. Quod Filius Matth, 24. tereà invenimus in Textu anteà allegato. quod Angelus sive Spiritus iste imperialis, qui omnia vivificat & inanimat (unde à quatuor ventis ad ossa mortua resuscitanfervatione docti, quod virtus effentialis in | da, incarnanda & vivificanda vocatus erat) vento Septentrionali sit frigiditas atque lab angulo Orientali ascenderet & su-Apod 1.2.

Ezech 37.9.

Pimand, 12.

Apoc.7. 1.

Digitized by Google

# SECTIONIS PRIMÆLIB. IV.

premo more imperaverit quatuor Angelis, qui habebant Dominium supra quatuor ventos: Nam Textus sequens est: Et vidi alium Angelum ascendentem ab ortu solis, habentem signum Dei vivi & clamavit voce magna quatuor Angelis, quibus datum est nocere terræ & mari: Dicens: Nolite nocere terræ & mari neque arboribus, quoadusque signemus servos Dei nostri in frontibus eorum &c: Quo confirmare videtur locus hic, quòd quatuor gubernatores ventorum magno illi Angelo subijciantur, qui est potens illa intelligentia, quæ gubernat & mover non modo solem cœlestem, sed etiam resomnes alias, virtute verbi sustentat. Atque ille Angelus Omnipotens erat procul dubio iste, cujus videtur revelator primo capite suz revelationis meminisse: Qui dixit ei : Ego sum Alpha & Omega. Iam verò quòd fol virtute istius spiritus Omnipotentis, cujus organum immediatum Angelicum erat Michael, spiritum aereum tam superioris, quam inferioris mundi gubernet, videtur sapiens hisce agnoscere: Sol, inquit, lustrans cuncta in circuitu pergit spiritus: At virtus ista æterna posuit tabernaculum suum in sole, teste Propheta David. Vnde liquet, quòd quatuor Angeli ventorum gubernentur & ordinentur ab interno agente & informante in sole. Atque hæc est ratio, cur Philosophi veteres Ethnici ventos Titanis filios nuncupaverint. Apparet igitur, quòd spiritus increatus, qui supereminenter operatur & movetur in Creatura Angelica Michael (quare El five Deus fortis ipsi annexus est) est Princeps ille spiritus à Propheta Ezechiele nominatus, ut anteà, qui potenter inhabitat tabernaculum Michaelis, qui ascendens ab Oriente quatuor ventorum Angelis imperavit: Vnde manifestum est, quòd omnes Angeli suos habent actus & potentias essentiales ipsis immediaté à spiritu isto Catholico assignatos,

quos pro placito advoluntates suas in mundo tam privativé, quam positivé exequendas emittit. Hinc ait David : Angeli Dei Pal, 103.20 validissimi robore, efficientes verbum ejus, auscultantes voci ejus, ministri ejus facientes placitum. Atque iterum: Qui facis Angelos tuos ventos & ministros tuos ignem urentem: Ventos (inquit) nam 177 Ruach est spiritus, ventus, flatus. Quibus constat, quod æternus afflatus sit illud, quod animar Angelos, Angeli perillum afflatum sibi communicatum infundunt virtutem & vigorem Altris; aftra spiritum istum deorsum ventistrans fundunt; venti operantibus Angelis quatuor ventis imperantibus multiformiter commune aëris Elementum alterant |, de statu in statum convertunt & quadrupliciter secundum radicis sive Angeli venti prædominantis naturam informant & varia in eo meteora juxta ventorum flantium naturas producere solent. Sed ut possim magis pertinenter de isto negocio discurrere, simulatque difficultates & scrupulos haud paucos concernentes tabernaculum principale spiritus istius Omnipotentis in mundo discutere, qui philosophos & Theosophos hujus nostri seculi haud parum perturbarunt; priusquam ulterius in discursu isto de Condensatione & Rarefactione progrediar, meam de tali dubio opinionem, idque verbis haud paucis aperiam, quoniam liquida rei tanti momenti enucleatio non parcum requirit sermonem, quatenus ad integrum Rarefactionis & subtiliationis; imò verò & condensationis mysterium aperiendum & revelandum inprimis coducit : Nam iste spiritus in principali suo Tabernaculo non solum mundi per condensationem & Rarefactionem creationis in genere, sed etiam supremæ spiritus mandani gubernationis & formalis in meteoris producendis ra-

Eccleff.1.3.

#### CAPVT. III.

Que fuerint inter hujus atatis doctos de principali Spiritus istius Catholici, omnia informantis, generantis & muliiplicantis in isto mundo situ, sede, tabernaculo opiniones: Hicetiam probatur, quòd illa Hieronimi inte rpretatio super Textumistum Davidis: Posuit Tabernaculum suum in Sole: Sit secundum verum scripturarum sensum: Ac tandem errorum in recentiorum translatione ratio, hoc in loce secun. dum Authoris capacitatem explicatur.

Pf.1.18.6.

Ateor, magnam fuisse inter hujus se-culi doctos controversiam seu disputationem, an Heronimi seu Tremellij & Pagnini, nec non quorundam aliorum super Textum seu versus 8. Psalmi 18. interpretatio sit potius à mundi literatis recipienda: Nam Hieronimus (qui erat lijs. Verum enim verò si omnia rei verimajoris Antiquitatis cæteris, in huncsen- tare, prout sunt consideremus, invenie-

um in Sole. Pagninus verd illum à scripto originali fortasse alteratum & corruptum hoc modo Hæbreum in latinum fermonem mutat : In cœlis posuit soli tabernaculum: Et Tremellius consentiens Pagnino. Soli disposuit tentorium in sum transfert. Posuit Tabernaculum su- mus, quod vel Textus temporis ignoran-

tionis causa & origo est immediata.

tia possit esse corruptus, & ab originali manuscripto, quod procul dubio Hieronimus possidebat, alienatus, aut istius viri reverendi authoritas, doctrina & dignitas debet necessariò in quæstionem pro errore tam grosso & palpabili vocari. Ad personam verò ejus quod spectat, verisimile est, quòd universa Ecclesia Christiana virum mediocris scientiæ & in lingua Hebraica versati, ad opus seu negotium tanti momenti & communi totius Ecclesiæ Catholicæ Bono, quale erat Biblij sacrosancti ex Hebræo idiomate in Latinum translatio obeundum eligere noluisset: Noluit, inquam, homini tam exigui cum in lingua Hebraica, tum misterijs divinis judicij inniti. Quare ex ista consideratione Personæ, cujus diligentiæ & curætantum opus est commissum, sufficientia constat, & per consequens fructus laboris ipsius in justitiæ trutinis nullo modo cum illis aut Pagnini aut Tremellij sunt ponderandi aut comparandi. Porro etiam nemo negare potest, quòd Papa & integra Romanæ Ecclesiæ turba ipsi in hoc negotio assisterent, ei antiquæ manuscripta præbentes, quæ ipfum in vera interpretandi via & sensu dirigerent, ita ut antiquæ authoritatis consensus miniméilli deesset in sua interpretatione, quo inter verum & corruptum textum discernere potuit : Atque ideò, ut neque interpretes recentioresprosua translatione accusemus, neque à laboribus & meritis Hieronimi quicquam derogemus, ut pote quæ æterno laudis monumento insculpuntur, debemus potius errorem curruptioni vel adulterationi Textus Hebræici ascribere, quàm ipsorum cuiquam: Idque præcipué, quoniam scripturarum harmonia in genere & subjectum totius istius Psalmi, in quo Textus ille recitatur in specie magis ad Hieronimi, quam ad illorum interpretatione inclinari, quemadmodum magis particulariter his argumentis sequentibus comprobabo: Quorum primum sumitur à radicali capitis subjecto, in quo hæc verba (posuit Tabernaculum fuum in sole) reperiuntur: Atque etiam ab alijs paginæ sanctæ locis: Secundò à mystica & Cabalistica vocabuli Hebraici solem significantis: Tertiò à Resolutione Theologorum, cum alijs circumstantijs ad ea pertinentibus: Quartò ab Astronomica observatione atque etiam à dignitate & excellentia solaris creaturæ. Quinto ab Arithmetica consideratione: Sexto à puncto & Circulo in geometrie: Septimo à majoris in Musica seu harmonia perfectionis consonantia: Octavò à Physico seu naturali respectu: Ac in postremo loco à sapientissimorum ac divinissimorum Theo-Philosophorum consensu & asseveratione, qui etiam exactè cum scripturæ sacræ symphonia conveniunt. De istorum quolibet iuo ordine. Ad primum quod spectat, evidenter pater, quòd radicale Psalmi 18. sub-

jectum Creatoris in creaturis coelectibus divinitatem digito quasi indicare videtur, & consequenter per excellentiam exprinit ipsam in iplendidissimo corpore solari inhabitare: Quid enim aliud vult primi versus sensus, qui dicit: Cœli enarrant gloriam Dei & opera manuum ejus annunciat firmamentum. Quibus innuere videtur, quòd gloria creatoris, quæ inest creaturæ revelat nobis Creatorem in creatura-At ubi gloria est præsens, ibi essentia non abest: Vnde sequitur, quod iste Creator, qui folem cœlestem sua gloria & influentia vitæ & lucis implevit, se ipsum in universa mundi fabrica in sole & mediante sole, atque à suo tabernaculo solari perspicuè revelavit, quemadmodum per effectus ejus naturales in ordine octavo explicatis expresse declarabitur. Nonne hoc idem verbis Apostoli colligitur: Invisibilia(ait) Dei à creatura mundi per ea, quæ facta sunt intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus & divinitas &c. Quibus innotescit, quòd sempiterna Virtus, imò verò & divinitas Dei conspiciantur in creaturis & multum magis in sole, quoniam ipse est omni alia creatura luce plenior & clarior: At D. Augustinus ait, quanto plus aliquid lucis in se habet, tantum magis Dei sibi vendicare videtur : Nonne habe- Eceles, 42, 16, mus hoc totum à sapiente luculentius explicatum? Sol, inquit, illuminans per omnia respexit & gloria Domini plenum est opusejus &c: Hocest plenus est essentia divina seu spiritu Domini : Non tamen intenditur, divinitateur esse inclusivé in fole, quarenus ipsa etiam est exclusive in & super omnia: Non aliter quam spiritus humani fanguinis dicitur haber = cor pro principali suo tabernaculo, & tamen inestomni totius spiritus & corporis particulæ. Iterum apparet exiltis verbis, quod æternus sapientiæ spiritus solem Coelestem eligeret pro vase seu subjecto purissimo, ut in ipso ad creaturarum omnium vivisicationem, animationem & multiplicationem ageret sive operaretur: Ob hanc Eccles.245. igitur causam ipsa in propria sua persona ait: Ex ore Altissimi prodij primogenita, in colis feci, ut oreretur lumen indeficiens &c: Hisce arguit Catholicus hujus mundi agens, quod fol movetur in & super ipsum &c: Vnde & alibi: Sol in aspectu annuntians in exitu vas admirabile, Excelsi opus: Magnus Dominus, qui fecit illum, & in fermonibus ejus festinavit iter &c : Ac si dixisset, solem divino verbo suum efficere iter: Et siquis bene iltius capitis sapientis sensum animadvertere velit, illum cum isto Psalmo Davidis optimé sentiet convenire. Pro secundo argumento, quod in Cabalistica Elementorum vocabuli Hebraici will hoc est, fol, expositione consistir: Invenimus in eo duplex U seu schin, quod Cabalistæ

faciunt expressionem seu characterem Symbolicum ignis sive Lucis, ut è regione in vocabuli medio consistens, quod laquæ existentiam arguit. Ac si per vocabuli essentiam intenderemus naturam coelorum humidam, in centro contractam, & duplici proportione lucis seu emanutionis, fanctæ à numeratione Cabalistica Tiphereth, quasi pulchritudine & splendore descendentis illuminatam. Quo docetur, quòd mana illa cœlestis aquea, seu ex purissima artherea substantia globoso more contracta, adaptata & præparata sit pro Tabernaculo solis Spiritualis, qui est purissima & essentialissima Lux illa, in qua non sunt tenebræulke: Non quòd in eo, uti diximus, includatur, sed (ut dicunt scripturæ, quòd spiritus Dei Sanctus esset in Christo carnali tam abundanter, unde verbum dictus est incarnatum, seu quòd caro esset verbum factum) & tamen verbum seuspiritus ille non erat ab ulla creaturarum ab. fens, quatenus omnia essentialiter & præsentialiter implet: Nam spiritus iste Dei in est omnibus, ut scriptum sacrum sparsun habet.

Tertium quòd attinet, in libro, cui Titulus cst Resolutio Theologorum, invenimus ex Theologorum omnium consensu, quòd lux illa, quæ ubique per cœlorum & mundi cavitatem ante quartum creationis diem esset expansa & in tribus ejusdem diebus, loco solis inserviebat, esset die quarta in corpus solare contracta & congregata: At lux ista, quæ sic erat dispersa, immediatus actus seu emanatio illius spiritus seu Roah Elohim, qui serebatur super aquas, & per consequens illa lux, quæ est in sole participat procul dubio abundanter cum Divinitate, ut in octavi seu ultimi Argumenti discussione claré demonstratibur.

Quartum, quod ex cœlesti seu Astronomica dignitate elicitur: Evidens est, quòd solaris mansio in se Divinitatis haud parum comprehendat, quoniam, quantum magis perfectionis aliquid habet in se, & cæteris antecellit glorià & dignitate, tantò magis Divinitati accedere videtur: Nam ab Hermete docemur (in hoc haud à Christi doctrina dissentiente) quòd Bonum & Perfectum sunt solius Dei. Iam verò solis macrocosmici dignitas & perfectio facile in eo discernitur, quòd regalis iste Phaebus igneo suo curru per calorum Centrum sive meditullium vehitur, aureis comis effulgens, super eminens sceptrum & gubernationem mundiquasi imperator supremustenet: Vt pote sub cujus ditione & imperio, virtutes & actiones omnium aliorum corporum coeleftiuni consistunt: Vt Iam bilichus & multi alij docti afferunt : Et Proclus dicit, quòd omnis stellarum potestas seu potentia ad l

tum posteà, mediante igneo dicti solis spiraculo super terram disseminantur: Nonne etiam ratione gloriæ vasis seu organi illius Cœlestis, comparar sapiens claritatem solis increati sive divinæemanationis cum eo , ratione suæ pulchritudinis & sulgoris? Nonne itidem air Syriachus, solis fabricam esse gloria Domini plenam? Sed plura de his, ubi argumentum octavum discutiemus.

Quintum docet, qua ratione more Arithmetico probatur, Divinitatem insignem debere inesse Tabernaculo solari, nimirum, ut est unica sola virtus stellaris, à qua omnis stellarum Cœlestium multitudo suam essentiam formalem, seu Lucem atque influentiam deducunt : Non aliter, qu'am ab Vnitate Arithmetica omnes numeri, quicunque derivantur: Nam binarius habet formam Vnitatis bis conceptæ; & Vnitas ter concepta producit ternarium, atque ita in infinitum. Vel ut una candela accendit alteram, ut secundam & tertiam & sic in infinitum: Sic candela ista informat lumine suo innumeras cœli (tellas, & tamen suam propriam unitatem intactam & sine ullo dignitatis aut gloriæ aut virtutis detrimento reservat. Quid denique tot essentiales virtutes, tot gratias & ornamenta Stellis impertire queat, quod non est Divinitate locuples ? Aut quid perfectionis potest dare quod non habet, aut à tanta Divinitate non accepit?

Ad sextum Argumentum, quod in Geometria versatur. Cum ergo respectu. Geometrico fol sit corpus sphæricum, necesse est, ut puncto suo centrali sit præditus, in quo potestas seu virtus ejus illuminans consistit : Quia circumferentia nihil est aliud, quam quædam semidiametralis dilatatio existentia & essentia punctualis à centro ad circumferentiam. Atque hoc idem est, quod Philosophi pro hoc eorum axiomate intendunt. IN ME-DIO CONSISTIT VIRTVS & veritas. Iam verò si admirabilis pulchritudo & virtus splendida in sole non esset ab ejus Centro versus circumferentiam emilia, sequeretur, quòd illa à Principio interno non procederet, & per consequens, quod ipse more, Lunæaliquem alium illuminatorem extrinscum requireret: Sed quòd hoc longe aliter habeat, in eo declaratur, quoni-am nullum in mundo universo corpus est, huic claritate & splendore lucido coæquandum. Quo arguitur plané, quod corpus hoc íplendoris & gloriæ íuæ initium à quedam Divinitate Centrali seu virtute Dei lucida & apparente habeat, quæ instar animæ in creaturæ centro viviticat & inactuat, movendo à centro, circumferentiam ejusdem versus: Araspectum solis in unum congragetur, quæ que ita corporis solaris superficiem seu aipectum-

Digitized by Google

coloratum: Efficit, ut secundum centralis agentis infinitatem radiantem, suam emanationem ad omnes vasti orbis mundani limites transfundat five emittat: Hinc ideò dicitur, quòd Deus sit Centrum & circumferentia: Nec cuiquam videatur alienum, quòd lucem increatam ab effe-Au, hoc est, respectu ad tabernaculum ejus solare habito, visibilem faciam: Quoniam scripturæ multis locis testantur, quòd sir ignis consumens: & alibi Spiritus sapientiæ solem & Astra Luce & claritate excellere dicitur: Atque iterum, quòd lumine tanquam vestimento induitur: Ac si quis diceret, lucidum solare corpus, esse quasi vestimentum; vel ut in Textu est : Tabernaculum Divinitatis: Denique fons & Pater luminis vocatur Deus, & consequenter, nulla potest esse Lux sive sit visibilis sive invisibilis, quæ ab isto fonte lucido invisibili ortum suum non habeat: Nonne agnoscit Apostolus, quòd per fidem sit credendum, quòd ea, quæ sunt visibilia, fuerint prius ab invisibilibus? Quare sequitur, quòd Lux in sole corporali visibilis sit, à luce solis spiritualis nimirum à Spiritu Divinitatis invisibili, quæ lux invisibilis est cotinua in essentia cum illa lucis tam invisibilis, quam vifibilis portionibus, quas creaturis omnibus

impertivit.

Septimum Argumentum, quòd Spiritus Divinus Posuerit Tabernaculum suum in Sole, observatione Musica ex solis in cœlo positione confirmatur: Nam si nobiscum reputare velimus, quòd Deus, ut per se existere dicitur, reputatur à scripturis in cœlo cœlorum sedem suam habere, & tamen ad cœlum respicere non dedignatur : Possumus quidem ipsum comparare unisono in Musica(sisacra cum profanis componere fas sit) Nam si chorda instrumenti Musices aperté pulsetur, sonabit unisonum à ponte seu basi instrumenti ad ejus caput. Simili ratione, si imaginemur chordam à cœlorum summitate usque ad centrum seu terram esse extensam: Nam totum hoc spatium repletur Divinitate: Non aliter, quam chorda instrumenti percussa sonat æqualiter à capite ad pontem instrumenti. Iterum, si chordam illam, instrumenti directé in medietate seu puncto centrali lineæ premamus, producet perfectissimam consonantiam diapason: Nam si aliqua chordæ medietas per se pulsetur, sonabit Diapason ad totum. Quibus patet, quod in unisoni centro consistitsive sita est totius perfectio: Nam quamiliber chordæ æqualiter divisæ portio, consonantiam persectissimam, ad totum adæquabitur ita, ut istud medium affignabit centrum ad circulum, cujus Diameter erit chorda illa integra. Pari etiam relatione ad Monochordum Mar-

foectum reddendo igneum, lucidum & | crocosinieum, necesse est, ut medius punctus sive chordæ semidiameter à fummo cœlo ad imam terram extenfæ, sit consonantiæ summæ perfectionis sedes, quæ unisono correspondet, ut unum ad duo, hocest, in proportione dupla. Sequitur ergo & per effectum patet, quod fol (qui est Dei Tabernaculum politionem suam habeat in loco isto mundi centrali, qui respondet toti mundi semidiametro, sive Monochordi mundani chordæ, ut 1.ad 2. Hoc etiam confirmant Astronomi, dicentes, folem habere suam sedem in centro cœli. Iam verò observetis velim, quomodò consonantia sive concordia hæc perfecta mystica ex Divina & radicali unitate seu unisono, qui fonavit sive edidit verbum FIAT & FACTVM EST, fuisser formata. Vnitas dixit Fiat, atque ita unisonus produxit emanationem Divinam, numerum binarium arguentem, atque ista emanatio eundem habuit respectum ad Veritatem, unde egressa est, ut Diapason seu perfectio ad Vnisonum: Verum emanario ista splendidissima, à qua omnia sunt creata, & formata in vera Harmonia, procul dubio in ilto mundo locum regalisifui ad creaturas aspectus perfectissimum in puncto diapasontis eligebat, qui est perpetud in medio unisoni, & per consequens in cen-tro Cœlorum; sed apparet etiam oculis-nostris, quod sol à summo Creatore disponatur in medio septem Planetarum: Atque iterum evidens est ex Divina illa gloria, quæ emicat ab eo, quòd sit sedes Divinissimæ perfectionis: Hæc ergo erat ratio, quod Platonici sint imaginati, folarem orbem five spharam esse mundi Animæ sedem. Iam verd, ut regalis ista consonantia Diapason comprehendit in se alias Musicae consonantias duas, nimirum illam Diapente & Diatessaron (nam existis duabus conflatur Diapason) Verisimile est, quòd tota ccelorum harmonia & consequenter universi mundi ad actum in isto organo creato redigitur, cujus actor seu Musicus agens est Spiritus æternus, qui omni minuto edit creaturis abisto glorioso organo vitæ & falutis tonos, & virtutes impertit illis vivificantes, multiplicantes & præservantes: Nam hocest unicum Chri-Iti seu verbi æterni in hoc mundo officium, ut pote in quo (teste D. Iohanne) loh.1. est vita.

Argumentum octavum probatur physica sive naturali consideratione: Nam nos atque etiam cætera animalia observamus; imò quidem & ipíæ herbæ & vegetabilia terræ videntur agnoscere, quòd in sole consistat vivificationis & multiplicationis Thefaurus: Vnde fatis liquidum redditur, quòd sole nobis approprinquante, herbæ & Arbores, H 3 quæ

Digitized by Google

# SECTIONIS PRIMÆLIBIV.

quæ tempore hyemali videbantur quasi | mobilior & agilior, si resomnes penetret mortuæ) incipiant jam refurgere, vivificari, & virides suas vestes de novo induendo reflorescere animadvertuntur. Eregione verò recedente Sole, ultra lineam æquinoctialem, exuunt non modò fuos flores, & semina & quasi amictu lugubri ob Solis recessum seu elongationem ab ipsis sunt vestitæ: At ait D.Paulus: Deus vivificat omnia: sequitur ergo, quòd si Sol sui præsentià afferat mundo Elementari vivificationem, manifeltum est, quòd ipse hoc acquirat donum ab illo Dei spiraculo, qui est vitæ Spiritus, quem Deus affluenter in istud vasculum sua gloria plenum effundens, ipsum reddit organum idoneum ad tales actus vivificos creaturis mundanis inferioribus liberaliter impluendum. Nonne ait Textus, quòd hunc spiritum effuderit Deus super omnia opera sua secundum datum suum ? Cur igitur quæstionem aut scrupulum efficeret quispiam de habitatione Spiritus istius in Sole ? Hoc ergo est præcipuum Psalmi hujusce 18. Subjectum: hæc summa ejus intentio, ut Mortalibus narret cum D. Paulo Rom. 1. & Salomone Sap. 13. 1. quòd gloria atque Divinitas Dei appareat ex & in creaturis coelestibus homini, hoc est ex ipsa creatura seu organo solari Spiritus æternus effulgeat, gloriamque suam nobis revelat ex ijs. Quod etiam confirmare videtur Iob: Cœlos, inquit, ornavit Deus Spiritu suo. Arque hic est Spiritus iste, qui sui splendoris admirabilis præsentia Solem reddidit cæteris stellis pulchritudine emmentiorem: & ob istam rationem à Platonicis (qui in hoc divinum Orphea sunt imitati) mundi oculus dictitatur, quippe in quo & per quem, tanquam in claro & posito speculo omnia sunt detecta, reddunturque manifesta. Atque iterum Heraclitus Philosophus: Si Solem é mundo sustuleris, quid est nostrum corpusculum, si desir anima? Nulla ibi contrectatur vena pulsatilis, nullus in eo vitalis habitus autrespiratio: Hac etiam de causa appellatur sons fanguinis, qui irrigat & humectat alia corporis membra: Ita etiam ab effectu patet, quod virtus vegetationis & conservationis rerum ram inferiorum, quam superiorum à Sole oriatur: quatenus ipse impertit & inspirat suo lumine vitam & calorem inferioribus & lucem formalem affignat superioribus. Iamque Lux ista est simplex quidam actus, qui in se mediante calore vivifico & calore innato convertit omnia, omniaque penetrat, & eorum virtutes per omnia conducit, fimul atque tenebras & obscuritates dissipat & expellit. Quibus sat liquidò constat, quòd si vita in genere sit in verbo, ut D. Iohannes ait: Si iste Spiritus vitæ vivificat omnia. Vt D. Paulus & Iudith affirmant. Si Spiritus Sapientiæsie splendor Majestaris & Sole luculentior, simulatque purus Spiritus, qui est omni re |

Eccl.1.

10b 25.13.

ratione suæ puritatis, ut Salomon habet. Ac denique si omnes hæ proprietates in virtute Solari inveniantur, Quid hominem sibi constante dissuadere potest, Textum illum Hebreicum Davidis non recto fuisse ab Hieronimo intellectum in ista sua interpretatione Posuit Tabernaculum suum in Sole? Hoc profectò erat admodum necessarium; ut homo intelligeret; cum quide ad hanc usque horam non sint multi, qui agnoscere velint Spiritum Dei immediaté operari in organo suo Solari & per Organum Solare, quippe qui seducti do ctrina Ethnica multa admittunt agentia & causas subalternas activas, quæ per se sine ulla relatione ad Spiritum divinum operari credunt. Hinc ergo erat, quòd quam plurimi creaturas pro Creatore adoraverunt; imò verò Soli cœlesti, cultum adhibuerunt superstitiosum, accipiendo creaturam pro creatore in creatura: in quem errorem Ægyptij mala disciplina distracti inciderunt: Nam ipfi illuminatam creaturam pro ipso illuminatore adorantes Templum & Civitatem dedicaverunt in honorē Solis: Atque hinc erat, quòd equi 161.19.18. & currus Solis, quos Iudzi ignorantes ante portam Templi veri Dei iuspendi secerunt, justé à pijs erant pessundati & penitus aboliti. Iste error, qui in hunc diem Aristotelicé doctis adhæret, suis proprijs characteribus à D. Iohanno delineatur: Vita, inquit, estin Verbo, & hoc verbum seu Ioh.I. Lux erat in mundo, & mundus ab coest factus, & mundus non novitillud, sed quicunque eum receperunt, hoc est, agnoverunt, nimirum quodab eo omnia sunt facta & quód sit omne in omni, sunt numerati inter filios Dei &c. Sed pauci funt, inquam , Aristorelica doctrina distracti , qui hoc agnoscere volunt, unde D. Paulus: Dij funt, qui dicuntur sive in coclo, sive in terra, nobis tamen (ac si dixisset Christianis) unus Deus Pater, à quo omnia & nos in illo & unus Dominus Iesus Christus, per 1. Cor. 8.3. quem omnia & nos per ipsum, sed in omnibus non est scientia hæc &c: Quasi dixisset pauci sunt, propter Sapientia mundanæ ignorantiam, qui hoc sciunt. Ergo Iohannes: Mundus per ipsum est factus, sed mundus non novit eum. Quo sermone nos docet, quód lit folus Spiritus Dei & non creatura, qui operatur omnia: & per consequens concludere possumus, quód Spiritus Dei sit essentialiter in Creaturis, quare opus est, ut ipsum simpliciter consideremus & agnoscamus in operibus ejus: Nam ille, qui se Christianum profitetur, atque ista non novit, non est nisi nomine Christianus, & consequenter vanus & miferabilis, ut testari videtur Salomon in loco anteà citato, dicens: Vani sunt omnes sap.13.1. homines, in quibus non subest scientia Dei: & de his, quæ videntur bona, non potuerunt intelligere eum, qui est, neque

operibus

Rom. 1.21. & 18,

Coloff, 2.8.

Becleff.I.

Eecl.42.16.

set artifex &c : Ac si dixisset ipsa Creatoris Divinitas à vero Christiano debet in creatura decerni. Quare & Apostolus, ut supra: Invisibilia Dei à creatura mundi, per ea, quæ facta funt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus & Divinitas. Quare revelatur ira Dei super homines tales, qui veritatem Dei in injustitia detinent &c: Ac si dixisset tales homines hujus mundi docti, qui injustis Philofophorum Ethnicorum documentisignaros mundanos à veritate divertere tentant à Deo stricté punientur : quoniam veritas syncera est virtus & Divinitas Dei, quæ debet ab hominibus apprehendi: Non enim illa Philosophia est amplecteda, quæ ex hominum traditione constat & secundum Elementa mundi se habet, sedilla, quæ est secundum Christum, in quo habitat plenitudo Divinitatis corporaliter: ipse ergo est Philosophiæ & subjecti ejus fundamentum, ut testatur Apostolus: Hisce ergo arguitur, quòd Divinitas in Creatura possit decerni in & per aspectum Creature: At Sapiens ait: Sapientiam Deus effudit super omnia opera sua, secundum datum suum. Hoc est uni creaturæ majorem & alteri minorem illius portionem impertivit. Possumus ergo Creaturæ physiognomia respicere & per eam de doni portione à Deo ei assignato judicare: At ait Textus: Opus Creaturæ Solaris est glorià Domini plenum : Sequitur ergo, quod Deus maximam suæ dignitatis portionem assignaverit Corpori Solari: inter Cœlestia, ut Christi corpus pro vase suo electo seu myrothecio inter homines elegit, ut in eo pretiosam suam Divinitatem pro hominum falute reconderet.

PGl.II.I.

Concludimus ergo, quòd recté cecinit vates regius: Cœli enarrant gloriam Dei & opera manuum ejus annuntiat firmamentum: At si cœli creaturæ omnes enarrant gloriam Dei, multò magis & per excellentiam corpus Solare, quod est Gloria Dei plenum Quare sic pergit: In Sole posuit Tabernaculum suum : hoc est, ipfum elegit pro loco regio fuo in cœlo & in terra Dominij. Quare dico, quòd ilte Spiritus, qui Sole loco Tabernaculi utitur, ex eo creaturis, formæ, vitæ, vegetationis & multiplicationis dona distribuit: & tamen non agnoscam cum Aristotele, quòd Sol & homo generent hominem: Sed potius, quòd Spiritus ille potens, qui vivificat omnia, est ille solus in omnibus, qui potenter illam vitæ vim & naturalis casoris spiraculum tam homini, quàm cæteris creaturis clementer & suaviter ubique, sed præcipué ex palatio suo Solari afflare & concedere folet: & quod vitam multiplicatione & calorem innatam illisaflignatum & à Solaris Tabernaculi plenitudine impluit, qua tum postea creaturæ sustineantur ac præserventur in suo esse: At

operibus attendentes agnoverunt, quis es- | ista (ut mihi videtur) est sana & vera do. Arina, quæ omnem actionem vivificam tam immediatam, quam juxta mundi doctrinam illam mediatam, siqua sit, ei Soli, qui folus agit & operatur, ascribere & non creaturæ organicæ: in quo & per quod creator & omnium effector operari solet.

Ad translationes verò Pagnini & Tremellij quod spectat: Nempe Soli posuit Tentorium in ijs: si talis revera esset Textus originalis, quid quæso instructionis, falutis aut commodi nobis hominibus adferre potest talis interpretatio? Prima translationos docet, quod Spiritus Domini sit in lucidissima coeli creatura: inde nos admonendo, quòd laudem & gloriam pro beneficijs suis ascriberemus ei, qui fecit tale organum pro creaturarum salute, & qui operatur in eo, & non ereaturæ, seu Tabernaculo ejus: quemadmodum Ethnici fecerunt, qui Solem orientem pro Deo adorare solebant. Quare maxima est nobis utilitas, ut exinde doceamur, evitare Antiquorum Ethnicorum Idololatriam: Deinde, ut per superexcellentiam agnoscamus Divinitatem regnare in creaturis: E regione verò expositio secunda videtur esse res tam exigui momenti & tam parum ad falutem hominum conducens, ut non satis videatur dignum aututile, ut à digito Spiritus Dei inter monumenta salutis scriberetur: & per consequens, quid novi hominibus afferre potuit ista interpretatio: Deus Soli posuit Tabernaculum in cœlis? Quis enim ignorat, aut quem latere potuit, solem sedem suam habuisse in coelo? Nonne hoc intelligit quilibetrudis intellectus puer, oculari folummodo demonstratione directus sine admonitione Prophetæ? In quo,quæso, est ista interpretatio ad Textum præcedentem pertinens: Cœli Ffal- 185, enarrant Gloriam Dei &c. Cur mentionem fecit immediaté de Sole? Anne bene sequitur, quòd Deus secerit Tentorium Soli?Minimé gentium, sed ut intellige remus, quòd cœlorum pulchritudo & gloria lucida procederet à spiritu illo splendido, qui fecit Solem suum Tabernaculum, & quòd ab ipso affluenter influentiæ suaves & benevolæ creaturis mundi inferioris distil-

lentur & impluantur. Iam verò in loco ultimo ad Argumentum posterius accedam, in quo ostendam vobis, quomodò illa Hieronimi interpretatio sit varijs Theophilosophorum opinionibus stipata: Dicit unus, cui etiam D. Augustinus astipulari videtur, quòd quælibet res tantum sibi Dei vendicet, quantum magis capax est luminis : At Sol est omnium hujus mundi creaturarum clarior fulgentior: Multi ergo Philosophi conveniunt in hoc:In lumine(inquiunt)numen in numine lumen. Et Plato ait: Ne loquaris de Deosine lumine. Nonne hoc totu confirmant scripturæ? Deus(ajunt)vestitur lumine quali vestimento: Arque etiam dictus

estalibi ignis consumens. Et alibi: est Lux, in qua non sunt tenebræullæ. Concludo igitur D. Hieronimum fecisse interpretationem suam in vero sensu & per consequens exinde colligere possumus verissimam & radicalem Rarefactionis & Condensationis rationem: Quippe quarum prior à solis Præsentia sive activitate viva à spiritu in sole; & posterior ab ipsius ablentia, & per consequens à majori vel minori cessatione in calore activo solis: Hæc, inquam, funt caufæalterationum in Catholico mundi inferioris Elemento. Atque hoc totum in instrumento experimentali facilé deprehenditur: Nam quo magis sol nobis appropinquat, uti in æstate accidit, eo magis aer in vitro dilatabitur, quod quidem in eo manifestatur, quia in æstivo tempore aqua præcipitari soler: E contra quò magis fol recedit à nobis, & quò magis in hyemali profundo immergitur, eo magis condensatur aër in vitro: Idque per aquæ in collum vitri elevationem manife-

Rarefactionis & condensationis procedat folummodò à Spiritu in fole existente; cum idem etiam spiritus sit præsenstam in regione Elementari, quam Ætherea, & habet potestatem vitæ & virtutis ventorum in suo Dominio; qua mediante tam in Hyeme, quam in Æstate aut exaltat aut deprimit aquas in vitro, & per consequens est causa immediata condensationis & Rarefactionis aeris tam in vitro, quam extra vitruminstrumenti: Et hoc modo efficit diurnam mutationem quadruplicis conditionis in generalibus aquis Elementaribus fublunaribus seu elemento Naturæ humidæ Catholico, illud multiformiter mutando de Natura in Naturam, quas in illo Ele-mento mutationes Veteres, quos Nostrates sequuntur, vocaverunt Elementa: Vti infra Demonstrabitur clarius: Sed prius accedamus ad coelorum fabricandorum rationem, quod opus per Condensationem & Rarefactionem operante Ruach Elohim, erat completum, uti capite sequenti declastatur: Nec quidem dicimus, quò tota ratio | rabitur.

#### CAPVT. IV.

Qua ratione aternus Ruach-Elohim, sive Spiritus Domini, qui ferebatur super aquas, cælos ex ÿs per Rarefactionem efformaverit ac disposuerit, & quomodo ipse stellas per viam condensationis in ys produxerit.

2. Petri. 3.4. Est equidem Apostoli Petri assertio, quòd cœli erant prius & terra de Aquis & per Aquas consistens Verbo Dei. Quo sermone elicimus tam causam materialem, ex qua mundus & per consequens cœli erant creati, nimirum aquas; quam causam efficientem seu Divinum artificem in illo opere stupendo, videlicet Verbum seu Ruach-Elohim, per quem ædificatio talis mediante actu rarefactionis & condensationis est facta atque sustentata: Nam per viam condensationis aquæ renues & invisibiles, ac tum aquæ illæ grossæ visibiles in terram visibilem sunt contractæ, quæ omnia afflatu suo frigido effecit. Divisis ergo aquis subtilibus à grossis modo adhuc confuso, Spiritus Domini seu Verbum, cœlorum fabricam ratione Rarefactionis vel majoris vel minoris est aggressus: Nam inprimis afflatu suo vivissimo, agillimo & lucidissimo subriliavit aquas superiores & rariorem & digniorem earum portionem assignavit cœli Empyrei fabricæ, ipsamque ita suo spiritu igneo animavit & informavit, ut perpetuò in statu illo virtute verbi permanerer, & propter spiritus istius Divini in eo Dominium cœlum igneum leu Empyreum atque intellectuale nuncupatur. Quare locus iste beatus ob copiosam Dei in illo præsentiam, assignatur Angelorum bonorum atque animarum beatarum mansioni. Deinde infimam harum aquarum superiorum portionem minori Rarefactionis virtute aggreditur spiritus

iste, & secundum suum placitum in orbes seu regiones octo distinxit; videlicer in cœlum, quod dicitur firmamentum, quod ordinavit tum posteà pro stellarum fixarum sede: Et in cœlum seu orbem saturni, & illum Iovis & Martis & folis & veneris & Mercurij & lunæ. Quos omnes orbes seu sphæras ita rarefactiva sua virtute disposuit, & ab invicem distare ac differre fecit, ut singularum stellarum proprietatibus à Deo ipsis per magnum suum Angelum concessis sive inflatis optime tam loco. quam Naturæ convenirent. Hoc modo erar mundus Æthereus in regiones tenuiores vel densiores multiplici Ruach-Elohim afflaturedactus: quod etiam Hermes op- Pimand. 3. time denotar in iltis: Distinctis, air, libratisque rebus, quæ igneo spiritu vehebantur, emicuit cœlum septem in circulos: Vbi significat, quod esser igneus spiritus (quem Paulo anté vocavit splendorem fanctum) qui sustinebat & elevabat circulos seu sphæras cœlestes in suislocis destinatis. Et alibi narrat, quod materia ista, ex qua cœli & elementa sunt facta, esset Natura humida, & alibi aquas in Abysio umbra infinita velatas vocat. Porro & D.Petrus in loco anteà citato fatetur, coelos consistere virtute Verbi. Hinc ergo Sapiens: omnia mensura, numero & pon- Sap. 11.21. dere disposuisti seu temperasti: hoc est, ordinavit & sustinuit spiritus Elohim coelos & Elementa in distincta mensura, & proportione in ponderositate & levitate,

Digitized by Google

& in debito ac conveniente numero, nimirum in cœlum Empyreum, Firmamen-tum atque septem dinstinctos orbes, cum infinitis corporibus condenfatis: Nam tametsi cœli sint ex aere & igne conflati, hoc est, ex portione Spiritus ignei, quem à Spiritu lucido Elohim accepit, & portione tenuis aquæ, unde Æther quasi igneus aer dictitatur: Tamen ab axiomate D. Pauli dicentis, quòd res visibiles essent prius à rebus invisibilibus, instruimur, quod tam corpora visibilia in cœlo, atque etiam omnes luces visibiles essent prius ab invisibilibus aquis & invisibili formali luce, quæ suam in Deo primaria unitate omnium creatorum numerorum habet radicem : Atque ideo, ut Aristoteles ait, stellæ sunt densiores suorum orbium portiones; ita & ego dico, quòd substantia coeli sit invisibilis ratione fuæ raritatis: E contra stellæ funt vifibiles ratione sua densitatis: Erat enim condensatio, quæ est visibilitatis effectrix & Rarefactio, quæ est invisibilitatis causa. Et tamen nihilominus non concludimus cum Aristotele, quod stellæ sint densiores partes suorum orbium, sed potius lumina, quæ includebantur in spiritu Tenebrosæ Abyssi; qui quidem spiritus in separatione lucis à tenebris sursum virtute lucis sive igneæ naturæ inclusæ tendebat, atque ita fecundum proportionem ignis aterni formalis inclusi, quem in hunc usque diem loco lapidis Angularis retinet in sede elevationis ipli appropriata, sustinetur: Haud aliter, quam ignem illum artificialem Pyrobolus seu fusus dictum secundum proportionem pulveris Bombardalis seu ignis artificialis ad pondus sui corporis vel alfiùs vel depressiùs in aere elevari cernimus, ibique manet, durante corruptibilis vitæ suæ igneæ Virtute, qua deficiente, iterum deorsum cadit: Sed lux stellaris, corpus spirituale, cui inest, à tenebris elevatum secundum proportionem lucis inclusæ tam alté ascendit, ac in agili ipsius potestate est, considerato stellaris corporis ponin certa à centro distantia: Quoniam ignis feulux ipsius est incurruptibilis & æternæ conditionis, & non deficiet unquam, ut illa Pyroboli : Hoc totum expressiùs in Tract. 1. lib. 5. cap. 3. physicæ meæ Macrocosmi Historiæ, reperietis, quare vos ad librum istum refero. Iam verò, ut omnes vigores illuminantes, & virtutes sive flammæanimantes, quæaquis universalibus impertiuntur, ijs à splendido isto spiritu seu emanatione sunt datæ: Ita quidem nulla sunt ex istis luminibus, quæseparata sunt à spiritus istius essentia : Hinc ergo est (Nam quodlibet kumë habuit diversitatë in proportione formalis claritatis & mensura ea mensura corpulentiæ) quòd unu corpus ecclete ab alio differat, tam situ & virtute

fecundum voluntatem creatoris: Scd ex-

Mebr.11.3.

tracta quinta Essentia, sive purior essentia, materialis totius chaos, cum puritate luminis, quòd à Spiritu creante egressum est, unita erat alteritati Angelicæ; ambæ hæ naturæ in figura unius maffæ ex Tenebrofæ Abyffi vifceribus exfurgentes, & in coelorum centrum fublimatæ, Regalem ibi loci Thronum Phœbeum fibi vendicant: Atque ista massa sphærica & luminosa solis coelestis Titulo insignita est cujus officium est, mediante luce ei à Deo assignata illuminare stellas coeli cæteras, & elementa atque Elementata inferiora vivificare: Ita, ut postquam Vniversale feu expansum, per spiritum mundanum lumen, esset die creationis quarto in corpus solare contractum: Illud est ordinatum capitale illud vitæ & vegetationis in mundo stellari organum, quòd influentias seu spiracula ignea vitæ conservationis, vegetationis & multiplicationis emilitatque impluebat affluenter Terræ atque Elemento fublunari Aqueo.

Habetis ergo rationem condensationis & Rarefactionis paucis & tamen satis luculenter expressam, quibus tam invisibilis cœlorum fubstantia, quam corpora corundem visibilia suerunt sacta: Atque hoc Resoluit.
non videtur à Doctorum Theologorum, Trad.2.part.2
nimirum Basilij & Damusceni opinioni. De opere ptibus dissentire: Videlicet, quòd spectat ad bus dissentire: Videlicet, quod spectat ad modum actionis Divini illius Spiritus in condensatione & rarefactione ante solis in cœlisapparitionem: Quippe, qui volunt, quòd diei rarefactio, aut clarificatio cœli, ab emissione lucis à Spiritus Divini actu ordinata esset ; sed nocturnam condensationem & opaca & condensata in cœlo corpora credunt à tenebrarum contactione fieri, juxta ordinationem etiam Spiritus facri. Videmusergo ex faplentiorum Patrum Ecclesia consensu, qua nam sit causa frigida condensantis noctis, & quis calidi & rarefacientis diei actor. Priusquam spiritus igneus per mundi cavitatem delatus in Tabernaculum folare effet condere, atque ita perpetuò pendet in æthere | gregatus, qui ex deformibus tenebrosæ Abyssi seu umbræ horrendæ aquis, deorsum simul cum tenebris tertio die in centrum detrusis, spagyrica & suparativa verbi Divini virtute extractus erat. Atque ista igitur debet esse ratio præcipua cujullibet condensationis & rarefactionis ad hunc usque diem : Nam ut spiritus in sole longé à nobis existens, & radios suos in se ipsum quasi respectu nostri contrahens, vel potius faciem suam à nostro hæmisphærio avertens: Vnde fit, ut no-ctes & tenebrætunc temporis sint longæ, & dies ac lux sint breves & in calore debiles: Ita etiam commune sublunare Elementum condensationi & incrassationi est ob noxium, & ista de causa cogitur seu contrahitur aër dilatatus in conclaritatis, quam motu & influentia ab alio i sistentiam nivis, grandinis, glaciei, nubium, imbriumque frigidorum &c: Iterum,

# SECTIONIS PRIMÆLIBIV.

cum fol nobis appropinquat, elementum | ritibus Divinis) convertitur. illud ita contractum iterum dilatat fe: Nam ejus præsentia & calore aquæ frigidæ deveniunt calidæ, dies augentur & in calore fortificantur. Tunc (inquam) aer invenitur Rarefactioni aptus, unde tam facilé inflammatur & in naturam fulguris , co- factione descendam. rufcationis & fimilium (mediantibus Spi-

Hæc pro cœlorum & cælestium per viam condensationis & Rarefactionis structura, fufficient: Iam verò ad fabricæ orbium seu regionum regni Elementaris rationem, mediantibus condenfatione & Rare-

## CAPVT. V.

Quomodo aqua inferiores five Elementum Catholicum , aqueum, Sublunare fuerint in Spheras distinctas (quas mundani vocant Elementa Divino Condensationis & rarefafactionis actu distincte atque disposite.

3.Pct.3.4.

Hebr, 11. 3.

monstratum, quòd universa machinæ mundanæ substantia non esset, nisiex unica fola materia , quæ erat ex potentialis Tenebrosæ Abyssi visceribus , per spagyricam verbi Divini virtutem extracta, quam Moyses (ut relatum est) vocavit aquas; & Hermes, naturam humidam; ex quibus & per quas (uti tam Moyses, quam Petrus ajunt) cœli erant prius & terra per verbum: Necesse est, ut sequatur, quod ex ista Caholica aquarum massa, universale Elementum sublunare tam communiter aeris nomine infignitum, quàm illa humidæ naturæportio, quædicta est æther, esset pri-mordialiter derivata: Iam verò Generale hoc Elementum per Spiritum Ruach-Elohim quotidié alteratur & à formain formam transformatur: Nam aquarum vilibilium massa erat prius ab aere invisibili condenfatione extracta atque separata : Atque iterum ista aqua visibilis erat in terram eodem actu mutata: Nonne confirmat hoc Apostolus loco anteà citato dicens : Per fidem agnoscimus, quòd semper ita actum sit cum mundo per Verbum, ut ex ijs, quæ videri non poterant, fierent ea, quæ posfunt videri? Porro Salomon dicit, mundum fuisse ex materia invisa factum seu creatum, & per consequens aquam atque terram. Sed quid opus est Authoritate fancta, cum communis nos docet experientia, quòd aer condensatus fit nubes, & nubes fir aqua pluvialis, & glacies, quæ est de natura terræ, Boreali condensatione fit ex aqua. Porro etiam, quòd terra effet aqua & illa aqua esset aer, in eo patet, quia arbores magnæ, adustione in vaporosum fumum, & consequenter in aerem vertuntur; denique aer in ignem attenuatione nimia mutatur. Quibus certum est, terram & aquas fuille prius à re invisibili extractas nimirum ab aere Carholico & per confequens probatur, quòd Catholicus mundi aer, quem Hermes naturam humidam vocavit, fit Catholicum mundi fublunaris Elementum, cujus mutationibus varijs quadriformis illa natura producitur, que communiter Elementa quatuor dicuntut, quæ reveranihil funt, nifi unum Elementum

quadriformiter alteratum: Quoniam evi-Vm per præcedentia sit evidenter dedens est ex prædictis, quòd Carholicus sublunaris aer est radicale subjectum & materialis substantia illarum rerum, quas mundus vocat Elementa : Atque iste aër alteratur ab uno in alterum statum per verbum seu Ruah-Elohim. Iamque nobiscum consideremus, quomodò potens iste spiritus transmutationes suas Proteoticas in una eadem homogenea invisibili aqua & tenui, humida natura aut aere perficiat: Quo evidentius apparet unius naturæ in alteram rotatio ; quæ quidem naturæ sic differentes ideò dicuntur à veteribus Elementa. O porter ergo, utin loco priori consideremus, quòd ifte effet vivificus ille spiritus, Ezec. 37. 9. quem Propheta invocavit à quatuor ventis, dicens: Veni spiritus à quatuor ventis & in fuffla interfectos istos, ut reviviscăt &c:unde patet, quòd iste unicus spiritus Ruach-Elohim effet regalisquatuor ventorum imperator, & consequenter in ejus potestate erat aerem mediantibus organis suis ventosis, contrahere, atque iterum ipsum dilatare. Quare erat procul dubio hic spiritus & nullus alius, qui animas diversas seu diversarum dispositionum jusserat quatuor veros, Angelicosque eorum præsides (quorū est sub ipso gubernare) agitat ad aerem invisibile in species varias visibiles seu meteorologicas, ubi & quando ei placuerit. Et primu ad actum ipsius generalem ad veras 10b. 37. 21. aëre Catholico effigies efformandas; quod spectat: Aer, dicit lob, subità cogetur in nubes & ventus transiens fugabit eas. Et Propheta: Dante eo vocem multiplicantur Ierem. 51. 16. aquæ in cœlo, qui levat nubes ab extremo terræ, fulgura in pluviam fecit & produxit ventum de Thefauris fuis: Ac fi dixisset verbo vel spiritu Iehovæ aer condensando reducitur in aquas, & fulgura transeunt in naturam pluviæ. Et Iob: Deus sapientia aptat 106.28. 25. pondus aeri, & appendit aquas in menfura, ligat densas nubes, ut non findantur, facit pluviæ statuta & viam fulgetro tonitruum. Quibus omnibus notare atque elicere polfumus, quòd aer elementaris visibilis sit reale & radicale subjectum, in quod spiritus Dei in hoc mundo sublunari ad effectus

prædictos visibiles in actum producendos

Digitized by Google

operatur: Idque folummodò per viam condensationis & rarefactionis, quod quidem infinuatur ex verbis prædictis, ubi dicitur, sapientiam Dei dare pondus aeri: Nam condensatione primi gradus convertitin-visibilem acrem in visibiles nubes, & tunc per profundiorem condensationis gradum nubes illæ in pluvias rediguntur, arque crassior & magis unctuosa nubis portio in lapidem durum terreum digeritur: Ita, ut | quefacit ista, simul ac efflat ventum suum, ex aere invisibili tres visibiles substantiæ gradus produci cernamus, videlicet nubem, aquam sive pluviam & densa atque ponderosa terra, quæ est massa illa Lapis Ceraunius dicta, qui cum Tonitrui sonitu seu voce est è nube per spiritum illumeditus, videlicet in illo conflictu, qui fit inter naturam liquefactivam ignis & congelationem aquæ gelidæ dispositionem-lterum ex altera parté aer per raresactionem inignem convertitur, nimirum in fulguris seu fulminis existentiam: Atque has omnes mirabiles fuas transformationes, de specie in speciem alterationes à Catholico actore ubique in aëre habitante accipit. Ita, ut ex iltis percipiatis totum illud, quod veteres Philosophi dixerunt, elementa esse nihil aliud, quam quadru-plicemunius & ejusdem Elementi seu naturæ humidæ Catholicæ mutationem, cui Elemento, secundum quod in suis alterationibus apparet varié, varias & diversas sibi appellationes pro sua varietate acquirit, nimirum Elementi ignis, Aeris, vel aquæ vel terræ: Haudaliter, quam eadem aqua, 11 calescat dici potest ignis & vaporosus aer, at in natura sua immutata aqua, atque ulteriori congelatione glacies vel gelu . vel mix vel pruina, vel lapis vel terra. Et tamen ilta omnia in rei veritate nihil aliud originaliter suâ existentia fuerunt, quam aqua tenuis, invisibilis, ex qua cætera quali vilibilia varia à Catholico invisibili primordialiter essent testimonio Apostoli antea citato producta: Hinc verificatur vetus illud Philosophorum: Aqua est Mater Elementorum, cum revera sit unum Carholicum Elementum, in quo omnia: Iamque principalia organa, per quæ & in quibus Spiritus iste Divinus, mediante Proprietate diversa mutat & variat Catholicum istum aërem subjectum in naturam quadruplicem, hocest, ab una conditione & natura in aliam: Sunt venti Angelici, quos ita ordinavit ac disposuit in hoc mundo, ut à quatuor quartis seu angulis terræ in proprietate diversa spirent: Nam ut in præcedentibus est dictum secundum Doctrinam Salomonis, quòd Spiritus ilte Sanctus effet unicus in effentia, at Multiplex in proprietate aut operatione, ita quidem non nisiunicus existens Spiritus (Nam Prophera dixit: Veni Spiritus à quatuor Esech.37.9. ventis) operatur in mundo quadrifarié mediantibus quatuor ventis Angelicis in Cathofico aëris elemento: Nam quando spi-

Sap.7.

rat ab Aquilone, contrahit commune illud Elementum in corpus terreum, 'videlicet Gelu, Nivem, grandinem, glaciem. Vnde Psaltes: Deo emittente sermonem su-um in terram, quam celerrimé excurrit Verbum ejus, qui edit nivem, sicut lanam, pruinam sicut cineres dispergit, deijcit gelu tanquam frusta, coram frigore ejus quis consistat ? Emittens verbum lieffluent aquæ. Ex quo sermone inprimis elicere posiumus, quòd sir non nisi unitum verbum, seu unicus Dei Spiritus, qui tam Boreali contractione, mediante suo frigore (ut Propheta ait) mutat sublunare Elementum in naturam & conditionem terream, nimirum in duram & visibilem consistentiam per septentrionalem Spiritum. Quareait Iob: Ab Arcturo egreditur frigus: Flatu suo edit Deus fortis glaciem & Iob. 37. 9. latitudinem aquarum coarctat: Quam etiam Australi dilatatione liquefacit ac destruit terenos illos effectus, quos afflatu suo Boreali produxit: Secundo, quòd subjectum, in quo operabatur ille Spiritus efset aër, quasi Catholicu Elementum, quòd per flatum suum Borealem mutavit à suo Îtatu tenero seu molli , levi, volatili , transparenti, tenui & invisibili induram, asperam, gravem; fixam, opacam, densam, atque invisibilem massam: Tertiò, quòd Verbum ibi loci sumitur pro Essentiali Spiritu seu motore in ventis omnibus. Quare virtus ejus unica, mutata proprietate, tam in actu condensationis & contractionis, quam Rarefactionis & Dilatationis versatur. Veràm ad ista omnia officienda, organis sius Angelicisutitur, in quibus & per quæ juxta voluntatem suam operatur in coelo & in AER. terra. Vnde David: Angeli Dei faciunt verbum. Iterum, cum à Meridie emittit Spiritum suum, tunc Generale seu Catholicum istud Elementum redditur vaporosu, madidum, calidum & facilè à concursu fortitudinis septentrionalis, utcunque in minima quantitate, in nubes fumosas convertetur : Nam flatus Meridionalis naturæ est septentrionales destruere effectus: Atque ita mutua inter iltos ventos oppolitos concurlu live actione, natura media sive occidentalis, nimirūaquea apparebit in Elemento Catholico, nimirum conditio aquea five pluviæ frigida, quæ se habet inter aerem & terram : Quemadmodum Occidentis politionem videmus inter polum, Meridionalem & septentrionale: Sed flatus australis natura, est calida & humida, hoc est in eodem statu se habet cum Catholico aeris Elemento in simplici sua natura : quod quidem ni esset, verbum ab illo angulo emillum, noluit tam facilé frigidos & ficcos Boreæ effectus liquefacere. Præterea, quod Spiritus seu afflatus Dei, qui ab Austro emittitur, Elementum Catholicum varieformiter, sed more Spiritualiafficiat, Textus iste Prophe-

Digitized by Google

Abacue. 3.3.

IGNIS.

Sonas .4.8.

Ezech.Id.

Sen.41.

Amos, 4.'9.

tæ confirmat: Deus ab Austro venit, operuit cœlos gloria ejus & laudis ejus plena est terra: Splendor, ut lux erit, ante faciem ibit Mors. Et egredietur Diabolus vel (ut Pagninus habet) pestis ad pedes ejus. Quo arguere videtur effectus invisibiles,nimirum corruptionem & infectionem Catholici aëris Elementi, quem spiritus iste in sua ira & malevolentia emittit ab Austro. Verum cum per organa sua ventosa Orietis operatur, impressiones in Catholico Elemento igneas seu æstuosas generat: Ejus enim exiltentia in natura & dispositionem ignis alterat, & tunc Elementi ignei Tituhum ipsi ascribunt Philosophi. Hoc ex pluribus Textus facri locis confirmare possumus: Nam, Præcepit Dominus (ut ait Hieronimus in suo translativo ) vento calido & urenti, vel (ut Tremellius interpretatur) Paravit Eurum silentem, ut percuteret fol caput Ionæ, adeò, ut æstuaret, & petijt animæ suæ, ut morerctur. Et alibi: Ventus urens seu Eurus desiccabit fructus ejus & rami ejus erunt marcore contracti. Atque iterum: Ventus Eurus aduret spicas. Et alibi dicit Iehova in sua ira: Percussi vos in vento urenti &c : Atque iterum: Postquam veniente Euro, vento Iehovæ à deserto ascendente exaruit scaturigo ejus & siccatus erit fons ejus. Et Hozer, 2.18. Propheta Haga: Percussi vos vento urente &c: Quibus patet, quod flante vento Orientali seu Euro Elementum humidæ naturæ Catholicum deveniat æstuosum &

Haga.2. 18.

igneum, ita; ut inflammet & intemperie calida perturet corpora creaturarum & Vegetabilia desiccando & addurendo destruit. Ex oppositi denique latere: Venti occidentales inveniuntur experientia, else natură & conditione oppositi Orientalibus: Namipsi solent Elementum Catholicum in naturam frigidam & humidam aquæ visibilis reducere: Vnde pluvias &

imbres calidos proferunt: Ita, ut ex iltis videre liceat, quod formalis actus in quolibet quatuor angulorum terræ Angelo (quorum meminit Apocalypsis) habeat virtutom essentialem ei specialiter à Deo secundum voluntatem suam; idque in instanti

fuz creationis sive informationis assignaram, atque ideò in eadem proprietate operatur creatura illa Angelica in communi Elemento aquarum inferiorum, in qua voluntas spiritus creantis proprié erat, quando illam informavit: Ita ut commune seu,

Catholicum Elementum quotidie de novo ab actu essentiali venti Angelici tunc temporis cum Dominio in eo spirantis informetur: Verbi gratia, si ventus Angelicus Orientalis informat illud de novo, tunc in Elementum igneze conditionis migrat:

Quoniam calcfacit & deficcat per excellentiam ratione nimiæ Rarefactionis acris: Si verò venti Angelici Australes sua fumo-

tunc in naturam vaporosam aëris alteratur, quippe fumoso more calidum & humidum redditur. Vnde Elementi aeris vices agit:Siventi Angelici Occidentales in eo Dominium habuerint, tunc vertitur in fimplicis aquæ complexionem , & fub Elementi aquæ nomine manet : Ac denique venti Borcalis spiracula ipsum reddunt ter-

Ex istis ergo immane & labyrinthicum illud dubium , quod instar alterius nodi Cordonij tam diu mentes Peripateticorum perturbaverit, nec ab ipsis fuit unquam ad hunc usque diem resolutum, potest facillimé per istam nostram discipli-. nam dissolvi atque enucleari: Videlicer divinare possumus, quæ nam sit forma Elementorum essentialis: Nam ista nostra Philosophia docemur, quòd sir virtus quæ dam Angelica essentialis ventoso vehiculo in Campum Elementi Catholici apertum emissa, seu (sit vultis) essentialis venti flatus sive spiritus à Spiritu Dei in aerem communem, five humidam passivam natureā emissus, ad ipsam alterandā & mutandam secundum voluntatem ipsius, qui cum emilit ab una conditione in aliam. Porro etiam Catholicus aër ita diversiformiter animatus producere solet meteora multarum conditionum: Verbi gratia Elementum Orientaliter mutatum profest 10boles sibi similes : Videlicet Meteora ignita, ut corruscationes, fulgura, cometæigniti &c: Secundum naturam seminariorum illius spiraculi, quod ipsum de novo jam informavit: Elementum meridionale pariet vapores, nubes æstuosas, fulmina & tonitrua: Elementum occidentale pluvias & imbres gelidos & quasi niveales resolutiones: Elementum septentrionale nives, gelu, glaciem &c: Denique pro planiore dubij prædicti enucleatione sciendum est, quòd Deus vivificat omnia per solum Christum Iesum Dominum nostrum, per quem omnia: Ipse creavit organa Angelica, quos inspiravit spiritu iuo, essentiali vitæ, qui spiritus essentialis in Angelis cum sit de essentia Divina, à Divinitate separari nequit. Ista ergo essentia cuilibet Angelo assignata eandem retinet voluntatem & dispositionem, quam Spiritus habuit in actu respirationis in illum: Quoniam nulla est creatura, quam ipse non fecerit propter finem ipsi Creatori optimé notum; nimirum, ut fuam voluntatem in hac vel illa proprietate compleret. Hinc ergo est, quod non sit Angelus, qui habeat Dominium super hunc vel illum ventum cardinalem, sed divinus spiritus in Angelo quasi organo, qui Elementum Catholicum in hac vel illa virtute essentifica informat & vivificat. Quare certu est, quòd Catholici Elementi unius informatio quotidiana est virtus seu sa spiracula in illud elementum emittant, lactus Divinitatis ab organo Angelico per

Apos.7.1.

vehiculum ventosum in commune elementum emissus & per consequens Elementi forma est essentialis & vivificus Dei actus ei ab Angelico illius quartz, in qua spirat ventus præside inspiratus: Quòd autem interna Angeli forma sit immediatus spiritus Divini verbi vel afflatus, literæsanclanos docent multis in locis: Vnde Iehova Moysi: Ecce mitto Angelum meum ante te, ne exacerbes eum, non enim feret defectiones vestras, quoniam nomen me-um est in eo: Porro dicuntur specula politissima lucem Dei suscipientia. Atque hinc est, quòd nomina corum terminantur cum El, ut Michael, Rapha-el, Vri-el, Ga-

bri-el,&c. At verò ad Elementum nostrum Catholicum quod attinet, scio, quòd à mundi istius sapietibus obijcietur: Si non sit, nisi unu Elementu, quod Catholicu dicis, quid facies de Terra & de aqua seu mari quid putas? Nonne sunt ista Elementa distincta, quæ talia ab origine extiterunt ? Hisce ergo respondeo, quòd terra erat prius de aquis & per aquas: Teste Apostolo Petro. Quare evidens est, quod aquæ tempore præcedebant terram: atque iterum cœli fuerunt facti ante terram. Quare videtur, quòd terra non esset nisi aquarum inferiorum spagyrica verbi virtute separatarum quasi fax & sedimentum, ut ex disciplina Moysis apparet. Porro, quod aquæ visibiles essent ex aëre invisibili per condensationem formatæ & productæ. Testatur Apostolus loco superius citato. Quare liquet, quod mutationes rerum omnium tam visibilium quam invisibilium efficiuntur per proprietatem sive facultatem condensantem & contrahentem spiritus Dei multiformiter agentis, & quòd reductio eorum iterum à Itatu visibilitatis in invisibilitatem efficitur per actum rarefacien- montrare & confirmare aggrediar.

tem& dilatantem illius ejusdem spiritus in essentia, sed multiformis in proprietate actionis, & per consequent, ut aër ab codem spiritus actu transformatur in aquam, & aqua in terram, per gradus condensationis frigoris, ita etiam actu contrario ejusdem Spiritus, nimirum per viam Rarefactionis terra mutatur in aquam & aqua in aerem; idque varijs caloris gradibus. Quod quidem nisi esser, quomodò, quaso, esset possibile, ut tot aquæ à nubibus cadentes, non indies efficerent, ut maria tumescerent & mirabiliter angerentur in quantitate, & aër é contra assidué decresceret? Aut cur consumptis igne tot arboribus & carbonibus fossilibus non diminueretur terra? Si non esset assiduum supplementum per transmutationem aeris in aquam & aquæ in terram : quam quidem alterationem seu naturæ rotationem licet natura divina more secreto & insensibili efficiat, tamen experientia quotidiana docet, rem ita se habere : Nam quando ligna & carbones ab igne resolvuntur & copsumuntur, inveniemus quidem, quòd tota terrestris eorum corpulentia abit in fumum aqueum feré & in vaporosum aërem mutata erit. At axioma Philosophicum est, quòd res quælibet in primam suam materiam seu principium resolvatur. Quare manifestum est, quod tam aqua, quam fumus aëreus, ex quibus terrealignorum & carbonum compositio est facta, esset prius aer invisibilis. Iterum si ista taliter le non habebant, sulphur illud, pulveres & lapides quotidie à cœlo (reste Scriptura) descendentes magis magisque indies augerent terræ molem. Sed probationes iltas speculativas orgittendo prædicta omnia ex instrumenti mei experimentalis observatione liquido sar vobis de-

#### Demonstratio ocularis.

Observamus, quòd illa tota Instrumenti seu vitri Calendarij portio, quæ ab infima ejus vitri collo se ad ejus summitatem sive caput extendit, est solo acre invisibili repleta: At in isto aeris inclusi modico varias alterationes & mutationes haud paucas virtute & actu quatuor ventorum in aëre aperto spirantium inveniuntur: Nam cum Ventus Orientalis cum Dominio spiret, tunc acr iste inclusus seipsum in collo vitri dilatat atque extendit, & aquam in ipsa frigoris virtute elevatam deorsum ad plus minusve pro ratione Dominij ca-Quo liquet, quòd diloris deprimit. latans talis venti spiritus facit aërem apertum ad naturam igneam inclinare: quatenus ignis dignoscitur nihil aliud, quam aër extremé dilatatus; tametli revera sit exuberans formæ lucidæ præsentia, quæ per caliditatem ejus motum perpetuò concomitantem ita dilatat: At verò si ventus | de constat, quòd quò magis aer contra-

Australis flet, tunc etiam dilabitur aër in clusus, sed non in gradu ignis sed aëris solummodo & per consequens non depellet aquam frigore in collum vitri elevatam per tot gradus deorsum: Verum si ventus Occidentalis Dominium in aëre libero habet, tunc aër vitro inclusus se reddet adhuc spissiorem; & obistam rationem aquam in collo exaltată non multum detrudit: quoniam frigiditas habet sufficientem potestatem in illo vento & per consequens aerem magis condensat, quam dilatat. Denique si Venti Septentrionales in aere mundano gubernant, tunc aër inclusus ed magis contrahetur & coarctabitur, & per consequens minus requiret spatium pro sua mantione, quanto frigidior erit ventorum illorum actus. Hoc in eo arguitur, quoniam, quò frigidior est ventus, eò altius elevabitur aqua in collo vitri: Vn-

Digitized by Google

Sup .7.

Exod.

Hebr.11.

# SECTIONIS PRIMELIB. IV.

hitur, co etiam magis condenfatur, & confequenter ponderoffor redditur, confiderando proportionem loci, in quo existit: Nam aer, qui in sua dilatatione tantum ponderavit in spatio semiulnæ, tantum etiam ponderare debet in spatium duorum pollicum contractus, Vt ex instrumento nostro experientali colligere fas est.

Atque ex iftis decernere poffumus,quod non fit in veritate & radicaliter nifi unicum Catholicum fublunare Elementum, quod affidué mutari & Protei more transmutari folet secundum Angelici spiritus tunc temporis ab aliquo terræangulo spirantis naturam & proprietatem : Vnde liquet, quòd quadrupliciter secundum quatuor ventorum Cardinalium virtutes & conditiones de novo informetur & alteretur: Quas quidem in uno Elementomutationes quatuor, uti diximus, distincta fecerunt veteres Elemeta æqualia tempore partus seu ortus & ordine existentia, qua rerum omnium finxerunt principia primaria. Sed apparet ex istis, quæ à nobis sunt dicta, quòd ista Philosophorum & precipué Peripateticorum positio est incongrua & à veritate diffentiens, utcunque inter homines tam doctos quam ignaros difciplinæ Ethnicorum innitentes frequens & communis fit illa opinio.

Possum etiam mundi creationis mysterium per viam progressionis Arithmeticae

lier to non indebase, talohar illed

hoc modo demonstrare.

ne an collain vitri elevatanta

Hîc habemus progressionem in mundi creatione more Arithmetico descriptum. 1.0 denotat Vnitatem illam, quæerat ante omnia, quæ unitas dum in se ipsa sine ulla emanatione maneret activam fuam proprietatem in potentia tenebrosa & quasi nihilo reservavit, atque ideò pro nihilo quo ad nos æstimabatur: tametsi in seefset omnia complicité: Tunc secunda series. 2.00 arguit emanationem actualem increatæ lucis ex unitate seu potentia divina, cujus præsentia humida natura ex Tenebrosa Abysso nempe. 1. o apparebat in forma aquarum : ita ut lux & aqua quasi activum & paffivum Catholica ordinantur in serie unitati proxima. Tunc per spiritum igneum æterni amoris & unitatis, illæ duæ naturæ conjunguntur fimul, ad cœlorum naturam producendam in unam compositionem: Nam ibi consideratur lux per se & Aquæ per se, ac mixtum perfectum ex his, nimirum æther, quasi igneus aër: seu lux & aer in existentia cœli, quæ à nonnullis dicitur Quinta effentia, atque simplex ista exsimplicibus mixtio dicitur à Platonicis Anima mundi : Nam ut Elementum Catholicum fublunare effet formatum post coelorum creationem, ita etiam dicuntur cœli animare vel per Solis actus vel mediantibus ventis Angelicis illud: Vel, fi vultis quatuor Elementa multiformiter: quare feries ita ftat 3.000, quasi lux, aqua feu aer & coelum: Vltima fcala in progrefsione ad creationem mundi sic stat. 4. 0000, quæ importat quadruplicem Ele-menti Catholici alterationem,perDei verbum in quatuor mundi ventis die creationis tertia effectam: Erat enim elementum illud Catholicum nihil aliud, quam aquæ regionis sublunaris generales quadriformiter alteratæ, vel, si vultis stent 4.0000 pro quatuor Elementis.

Iste igitur fuit mundi status increatione mundi & in eadem plané conditione manet in hunc usque diem, & in futuro manebit, quousque igneo examine in ultimo

pereat, depurabitur.

# a nov il mino : mino b and a. CAPVT, VI, to Hold

In quo vora generationis & Corruptionis atque etiam regenerationis & resurrectionis mysteria secundum literarum sacrarum rudimenta atque disciplinam pertractantur.

VT paucis & fuccincte principium obscurum privativum vobis in præcedentibus exposui; nimirum illud, quod ante ullum principium esfet sine forma; & per consequens erat causa radicalis mortis seu privationis vitæ: Est enim respectu nostri (uti diximus) sine ulla existentia: quoniam lux activa & vivisicans nondum é tenebris esfulsit, sed in centro adhuc delitesceret: Ita quidem aliud vobis principium

spirituale vestris considerationibus obtuli; nimirum Lucem é tenebris jam effulgentem, quod est illud solum, quod informat, vivisicat, multiplicat & animat omnia: Dixi vobis, quod ambo ista principia non essent, nisi unica essentialis unitas: Nam tres personæ divinæ conveniebant in unitate essentiæ, atque ideò illa Lux erat ei tanquam tenebræ & tenebræ ei quasi Lux: Et per consequens patet, quòd ille esset, principium

principium principiorum, hoc est, tam | principium privationis & corruptionis, quam politionis & generationis; quarum unum est actus radicalis vitæ, nimirum Lux: & aliudest passivum tam vitæ, quam mortis, videlicet Aquæ, quatenus ipsæ fuerunt é tenebris revelatæ: Vnde fit, quòd ratione tenebrarum ex ijs participant in sua passione tam de privativo, quam de positivo principio: & obhanc rationem actor in utroque extremo est ipse Deus, qui est unitas : qui abstrahendo spiritum fuum vivificum ab existentia aquea creaturæ, reducit eam sub dominium privativi principij : vnde Mors & corruptio sequitur : E contra verò per continuationem & præsentiam spiritus incorruptibilis in creatura, ipfa manet virtute ipfius fine corruptione. Porro etiam, ut Deus, postquam abstraxerit suum spiritum à creatura, esticit, ut moriatur; ita quidem, remittente co creaturæ illi eundem vitæ spiritum, facitut reviviscat, & à mortuis resurgat. Hæc erat ratio refurrectionis Servatoris nostri in uno fenfu, qui propter hanc causam primævus Refurrectionis dicebatur: & in alio sensu erat in causa, quòd Elias à mortuis viduæ filium relevaret, & quòd offa Elizei fecerint Amalek interfectum refurgere: atque etiam, quod Christus Lazarum mortuum revivisceret, uti in sequentibus la-

Iam verò ostendam, testimonijs varijs Scripturarum stipatus; Inprimis, quòd, ut aquæ paffivæ funt utrique extremo, nimirum tam privationi, quam politioni obnoxiæ, ita Solus Deus est radicalis agens in utraque corporis aquei passione; videlicet tam in morte & corruptione, quam in vita & generatione: Ac tum postea explicabo rationem seu modum, quomodò unaeademque in essentia Vnitas more tam opposito operetur in aqueo omnium, rerum subjecto, nimirum per privationem mediante frigore & per positionem operante calore. Ad primum ergo quod spectat, scripturæ dicunt : Deus vulnerat & medetur; percutit & manus ejus fanabunt : Atque iterum in persona lebovæ: Ego occidam & ego vivere faciam: percutiam & ego sanabo: Et alibi: tu es, Domine, qui vitæ & mortis habes potestatem, & ducis ad portas mortis & reducis : atque iterum: Vita & mors; bonum & malum à Deo sunt. Quibus evidens est, quòd cadem unitas in effentia sit actor solus in utroque horum extremo: Videlicet ad mortem seu corruptionem & ad vitam & ad generationem atque etiam à mortuis resurrectionem. Pro meliori autem hujus rei intelle-Au scire vellem, quòd esset Spiritus Dei lucidus & omnia inactuans emanatio: seu splendor Majestatis æternæ (ut Salomon habet) vel, ut Hermes, splendor sanctus, qui mundum omnemque creaturam ejus informavit, ij sque vitam seu animam affig-

navit, earumque species tam diu à morte & corruptione præservavit, quam ipse more vivifico in iplisagit. Hinc dicit Tex- 10dith. 16.17. tus: Deo serviat omnis creatura, quia dixi- Ad. 17. lti & factæ funt, milisti spiritum & creatæ funt. Et Apostolus Deus non aliquo indigens, dat omnibns vitam, inspirationem & omnia. Et Propheta: Deus dat flatum populo,qui est super terră & spiritum calcanspiritum calcanspiritu tibus eam. Et Pfaltes Regius: Vita adest be- & 87. nevolentiâ Iehovæ: vitæ restaurator est Falm. 90.17 Iehova: Vitæ meæ fontes omnes à Iehova: Vitæ prolongatio est benignitas Iehovæ &c: Quibus apparet, quod sit spiritus Di. vini præsentia, qua facit generationem, vitam, multiplicationem & præservationem. Quare etiam Iob: visitatio tua con- 1 ob, 10.12. servat spiritum meum : E regione verò ejusdem spiritus absentia à massa creaturæ aquea est causa primum morbi, ac tandem mortis & corruptionis. Vnde Moyses: Deut. 31. 17. Deus malos reliquit, & abscondit faciem fuam ab impijs, ut obveniant ijs mala multa & angultia: Verum enim verò rationes speciales generationis atque vitæ, & mortis seu corruptionis ac etiam Regenerationis & Refurrectionis luculentius adhuc pet istum Prophetæ regij fermonem eliciun tur : Quam magnificata sunt opera tua, Domine, omnia in sapientia fecisti, impleta est terra possessione tua: Dante te illis, colligent, aperiente te manum tuam omnia implebuntur bonitate, avertente autem te faciem, turbabuntur, auferente spiritum eorum deficient, & in pulverem fuum revertentur; emittente spiritum tuum, recreabuntur & renovabis faciem terræ &c: Ecce hic causam Generationis & corruptionis essentialem & radicalem expressam exacté, ab unico solo sonte æterno scaturientem: Vbi agnoscere, inprimis videtur, omnë creaturam à sapientia æterna esse factam, ibique denotat, quod Divini istius Spiritus præsentia creaturæ vivant: Deo (inquit Textus) dante creaturis, colligunt & implentur bonitate (hoc est vivunt) Avertente faciem suam (hoc est vivum sui spiritus aspectum) perturbantur (hoc est, si in parte avertit aspectum leu spiritum suum à creaturis, ægrotant & infirmantur) Auferente spiritum earum (hoc est, si penitus incorruptibilem in serecipiant vitæ radium)deficient (hoc est)morientur: At si emittat iterum vitæspiritum, recreabuntur, & renovabis faciem terræ (hoc est per remissionem Spiritus incorruptibilis reviviscent, & de novo ad vitam resurgent. Maniscstum est ergo, quòd præsentia actione benigna Spiritus Dei incorruptibilis vita adelt & continuatur in creatura: Et vice versa totali ipsius absentia mors introducitur. At partiali ipsius ablatione & contractione ipfius à circumferentia ad centrum, perturbatur & ægrotar ipsa: Nam mori nequit, quamdiu aliqua spiritus Dei incorruptibilis portio inestei, I 4

10b.5.18.

Deut. 32,39.

Sap.16.13. Eccle(,11.14. & in ea operatur: Denique si vevertetur spiritus post ejus à Creatura recessum, facit ipsam reviviscere, hominemque à mortuis resurgere: quemadmodum accidebat Lazaro, Amalakito, in sepulchrum Elizei injecto. Quibus liquet, quod mors sive corruptio nihil sit aliud, quam totalis spiritus incorruptibilis sive formæ essentialis absentia, vel extrema & privativa ipsius à creaturæ Circumferentia ad centrum contractio: Vnde sequitur, quod actus formalis essentialis seu radicalis vitæ spiritus est immediaté à Deo, & non ab ulla natura imaginaria, quam fomniaverunt Peripatetici: idque evidenter ex loco isto scripturarum probabo: Non permanebit (ait Dominus) Spiritus meus in homine in æternum; quia caro est, eruntque dies ejus centum viginti annorum &c: Quo arguitur, quòd lit Spiritus Dei, qui facit hominem vivere: Sed quoniam funt nonnulli hujus mundi scrupulosi, qui nolunt istam Textus illius Hieronimi interpretationem admittere: illum confirmabo verbis istis ex Iobo allatis. Si Deus apponens adhominem animum fuum, spiritum aut flatum ejus ad se reciperet, vel traheret, deficeret & expiraret omnis caro: fimul & homo in cinerem revertetur &c. Ita, ut lucidé pateat spiritum esse Dei, qui vitam dat non modò hominibus, sed etiam omni alteri creaturæ. Et alibi pro hominis vitæ autho re: Spiritus Dei (ait Iob) fecit me & inspiratio omnipotentis vivificavit me. Ex iltis ergo omnibus constat, quod causa immediaté in generatione & vivificatione agens, sit Spiritus Dei in activa seu positiva sua proprietate & per consequens ejus absentia seu privatio, est causa ruinæ, mortis seu corruptionis: Nam quando Spiritus Domini removetur à maifa corporea seu cadavere, illud relinquit informatum & quasi informe chaos, seu Terra inanis & vacua respectu speciei præcedentis, semper decrescendo & per viam Corruptionis retrogrediendo in punctum Nihili, à quo procedebat ab origine; quatenus jam nunc ipiritu suo positivo & incorruptibili est privatus: Nam spiritus iste, vel penitus decedit, vel totaliter ad centrum se contrahit, manetque quoad nos otiosus, quiescens & nihil circumferenter agens.

Iam verò differentia inter resurrectionem à mortuis, vel saltem à morte mortali in vitam temporalem (nam verba Christi de Lazaro mortuo erant, quòd dormiebat ) & illam in vitam æternam, est ista: Nam ut est nihil, quod mortem magis impediat, quam actualis præsentia spiritus incorruptibilis; ita etiam est nihil, quòd perpetuitati vivendi magis obelt, quam corpus corruptibile aut corpus morti & 1.Cor.15. & corruptioni obnoxium: Quare necesse est, ut corpus illud moriatur, ur hac ratione penitus deponat impuritatem & corruptionem, & induat incorruptionem, ut mediante Spiritu Dei incorruptibili possit ad vitam æternam resurgere: quæ quidem purificatio seu mundificatio fit dispositione & solutione nodi seu vinculi Elementi alterabilis, vel secundum vos Elementorum mutabilium, & hac viâ liberando partem corporeæ commixtionis & nobiliorem à sua captivitate, ut deveniat pura & munda. Quod, cum sit factum, sequitur, ut per spiritus vivificantis unionem in æternum deveniat spirituale, juxta illud D. Pauli: Dicet aliquis, ait: quomodò refurgunt mortui? Qualine corpore veniunt? Infipiens tu, quod feminas non vivificatur, nisi prius moriatur. Et quod seminas. non corpus, quod futurum est seminas, sed nudum granum, ut puta tritici, aut alicujus cæterorum: Deus autem dat illi corpus, sicut vult: Non omnis caro eadem ca-1, Cor. 15. a ro, & corpora cœlestia & corporaterre-35. stria: sed alia quidem coelestium gloria, alia autem terrestrium: sic & resurrectio mortuorum, seminatur in corruptione, surgit in incorruptione: seminatur in ignobilitate, furgit in gloria: seminatur in infirmitate, furgit in virtute: Seminatur corpus animale, furgit corpus spirituale &c:Quo arguere videtur, quòd corpus debeat mori, ut eo modo corruptionem exuat, boc est, corruptibilem impurorum elementorum portionem deponat, ut illo hoc modo spirituali reddito possit æterno unitatis vinculo in unum ligari, atque ita à re & conditione animali infirma & corrupta in naturam & statum spiritualem, virtuosam & incorruptibilem migrare. Propter iltam etiam rationem fatetur alibi, quod caro & sanguis regnum coclorum inhabitare nequeant: Quoniam in natura sua elementari subijciuntur corruptioni & per consequens nequeunt inhabitare locum incorruptibilem: Sed est purus Spiritus tam sanguinis, quam carnis, qui lurgunt, postquam deposuerunt grossa sua tabernacula spiritu incorruptibili animati, qui facit vitam temperatam in creaturis temporalibus seu momentaneis, hoc est, rebus ex Elemento quadriformi alterabili compactis: At verò corporibus spiritualizatis & depuratis vitam & elle concedit æternum, quæ vita corpori naturali seu animali est contraria: uti testatur ibidem Apostolus: Nam per purificationem mutatur à corpore Elementâri in cœleste seu spirituale. Nonne videmus juxta illud exemplum, quòd granum tritici adeò exaltetur in virtute, postquam corruptionem sustinuerit & à grossis Elementi ligamentis immune sit, ut in altum ultra terræ superficiem cœlum versus elevetur? Imò verò scintilla incorruptibilitatis in eo regnantis sursum ad patriam tenderet, si à materia Elementari non impediretur; & tamen nihilominus ita post ejus corruptionem exaltatur granum hoc, ut virtute multiplici tum posteà abundet: Quemadinodum ex multiplicatione suz **fpeciei** 

tob.

lob. 33.4.

speciei ratione abundantiæ illius spiritus, quem inducit, colligere fas est. Ad aliam veré resurrectionis speciem, quæ est temporalis, quod attinet, illa non fit æterna quia corpus nondum corrumpitur, hoc est vinculi Elementorum illius compositi adhuc non fit solutio, qua corpus in eo spirituale possit purificari & à fæcibus Elementaribus complete, quæ ex aquis inferioribus eliciuntur, separari; ita ut corpus spirituale occultum non possit à compedibus fuis liberari, quo vitæ spiritus iterum strictius, comprehendatur, & vinculis cum co æternis uniatur : Hujus speciei resurrectionis erat illa, quam Christus perfecit in Filio viduæ, cuidixit. Adolescens, tibi dico, furge. Et resedit, qui erat mortuus: Etiam talem resurrectionem fecit in Filia gubernatoris cujusdam syagogæ, clamando: Filia surge & Spiritus iterum in illam venit : Huic etiam vitæ temporali refurrexit Lazarus à mortuis: iterum mediante oratione Eliæ Filius viduæ mortuus ad vitam temporalem refurrexit: Nam Textus ait: revertatur, obsecro, anima pueri hujus in viscera ejus : & exaudivit Dominus 3.Reg. 17.21. vocem Eliæ, & reversa est anima pueri intra eum, & revixit &c: In quo sermone duo veniunt notatu digna: Primum, quòd ista corpora nimirum Elementata non esfent corrupta, hocest, partes compositionis corum non effent per resolutionem divisæ, licet forma speciei esset alterata. Quare, tametli spiritus reversus sit in ijs, tamen vitam ijs non nisi temporalem affignavit. Et quamvis quis obijcere poteit, corpus Christi non fuisse corruptum, & tamen à mortuis ad viram æternam refurrexit: Respondeo, quod Textus it: Non dabis fanctum tuum videre corruptionem; & ob istam rationem resurrectionem habuit die tertio post ejus mortem, quoniam corpus ejus erat fine peccato, & proinde ulteriore purificatione haud opus habuit: Nam aliter cum Moyse & Elia non apparuisset in monte transfiguratus. Secundo observare debemus, quòd sit præsentia Spiritus vivificantis Dei, qui efficit generationem & Refurrectionem a mortuis: atque iterum elt ejus absentia, quæ mortem & corruptionem inducit: Nam scripturæ dicunt loco anteà citato, quòd esset anima pueri, quæ reversaest in ejus viscera. Et in alio loco, ut anteà, Spiritus filiæ in illam revenit & resurgebat. Quare recté lob loco anteà notato, si Deus Spiritum fuum seu afflatum suum ab homine reciperer, expiraret. Et David, si auferes Spiritum creaturæ seu hominis, expirat; remittente verò te spiritum tuum re-161. 103.29. creatur, seu resurgit de novo, seu renova-

> Iam verò si istud generationis & corruptionis principium cum illo Peripateticorum comparaverimus, tam magnam procul dubio confusionem in enucleatione

unius, nimirum Aristotelicorum, quam fimplicem & planam explicationem alterius, videlicet illius Moyfaici inveniemus. Nam ipfi generationem definiunt effe mu- veleur. lib.32 tationem materiæ à forma substantiali pri-cap. 13. Com. stina in aliam formam substantialem : Et é contra corruptionem faciunt mutationem five amissionem formæ substantialis, quæ prius inerat materia, fed nunc non inest eidem: Atque ita videtis, ipsos nominare quandam formam fubstantialem: Sed quid non rei sit illa forma, unde radicaliter oriatur, aut quomodo ingrediatur corpora ad proccurandă generationem, & qua ratione iterum ab ijs recedat ad producendam corruptionem; hæc, inquam, omnia prorfus ignorant; & consequenter tali sua doctrina nihil, nisi ignotum per ignotius colligimus: cum rei veritate secundum doctrinam Moyfaicam fit Spiritus feu verbū Dei, quod informat & vivificat omnia, efficiens fua præfentia & benevolentia tam Generationem ab Aristotele confuso more ebuccinatam, & Refurrectionem, quam nunquam per mundanam fuam fapientiam aut virtutem fallacis suæ Philosophiæ detegere aut decernere potuit; quam corruptionem, privatione & morte sua absentia: Ita, ut in ista mutatione creaturæ ab uno statu in alium,& ab una forma in aliam, inveniremus, quòd, ut ipsa erat facta secundu suam exiitentiam, ex Tenebrosa, potentiali seu uniformi materia, nimirum aquis, quas Spiritus divinus seu splendor sanctus sua luce actuali ijs vigore vitalem inpertiendo, informavit : ita etiam absentia lucis istius divinæ omnia formantis, cuncta deveniunt obscura, mortua, & formæessentialis destituta, quousque novum lumen, seu nova vitæ virtus se manisestet; quod lumen alienat subjectum aqueum à forma & figura, quam habuit ante: Ita quidem corpus mortui seu cadaver est in statu deformis chaos, eo, quòd solitam substantialem hominis figuram seu actum amisit: haud aliter, quàm fi Deus fustulisser spiritum suum à mundo, omnia iterum in nihilum feu ab eorum activitate in potentiam divinam seu tenebrosam abyssum reverterentur, qualia fuerunt prius in complicita fua natura: Sed quando actus novæ formæ erumpir à cadavere mortuo, efficiens, ut tota ejusdem massa deveniat verminosa, tunc possumus dicere, quod corruptio unius est generatio alterius, quod semper est veruin, quando materia Elementaris adest. Liquet ergo, quòd privatio sit medium inter Generationem & corruptionem, & quasi vacuum, & inane quoddam, seu Nihil & non Entitas inter duas formalitates.

Iam verò restat, ut mysterium Generationis & corruptionis hoc modo, videlicet progressione Arithmetica demonstremus: Circa præcedentis capitis finem, quatuor fuisse progressionis gradus, seu

Digitized by Google

FGL16.10.

# SECTIONIS PRIMÆLIBIV.

feries in mundi creatione expressimus; quarum prior 1.0. importat tenebrosam Abyssum seu potentiam Divinam, in quo staru omnia erant complicita in Deo: Secunda erat 2.00. denotans productionem lucis & aquarum, nimirum Vniver-falia, activa & passiva. Terria 3.000 depingit substantiam ætheris ex luce & aqua mixtam, nimirum duo simplicia & primum ex ipsis compositum. Quarta 4.0000 explicat Catholicum Elementum sublunare, seu aquas inferiores, quadriformiter alteratum : Atque ista sunt simplicia mundi membra, ex quibus tum postca omnia in mundo componuntur: Atque istud membrum in isto suæ existentiæ ítatu usque ad ultimum Pereat perdurabit: Hîc ergo bases omnium creaturarum compositarum habemus: Nam super fundamentum 4.0000 respectu suz substantiæ collocantur, ut formam suam à Spiritu omnia informante & ubique præsente acquirunt. Efficiam igitur Progressionem meam à Generatione à simplici Elemento, quadrupliciter per diversos gradus alterato ad complementum perfecté mixti: Nam, ut inter terminum à qua ad quem, necesse est intercedat medium quod est in via ad perfectionem, sed nondum pervenit ad illam metam : ita quidem illud medium ob eam causam haud improprie imperfecté mixtum dichitatur, ut pote, cujus situs est inter simplex Elementum, varieformiter alteratum: feu, si vultis 4. Elementa, quæ sunt simplicia & absoluté mixta. Constat ergo, quòd in via generationis inter Elementa & perfecte mixtum, necesse est, ut corpori Meteorologicæ naturæ occurramus: Exempli gratià : in Generatione hominis; principium ipsius, quod fundatur supra naturam Elementalem aqueam, & locum suum in prima generationis serie videlicet quinta habet ipsum sperma: quippe, quodest aquea seu fluida substantia non nisi parum alterata: & quemadmodum in aqua integra mundi fabrica & semina omnium rerum complicité continentur, & tamen nihil externé præter aquam apparet: ita in spermate, tametsi nihil appareat in prima serie explicité præter sperma, tamen totus homo, videlicet ejus ossa, caro, sanguis, nervi &c: sunt complicité in eo comprehensa, & volunt gradatim ex eo apparere explicité, nimirum in sexta serie: Nam alterabitur ab humore ad soliditatem cum certa distinctione trium principalium membrorum, nempe Cordis, Cerebri, & Hepatis: In septima serie manebit in forma Embryonis: Et octava series complebit Cubum ad radicem Secundam 2. sive Quadrati 4. (quod in Elemento Catholico depingitur per impressiones quatuor ventorum) ad complementum perfecté mixti in creatura humana.

Pari fiquidem respectu videmus in magno mundo, quod simplex Elementum, nimirum Catholicus aer, apparet externé planus & simplex in sua existentia & quasi aliquod invisibile, nibil explicité & tamen complicité in se comprehendit, nubem, pluviam, seu aquam, ignem seu sulgur & lapides ponderosos cum Sa le &c: Quæ omnia explicité virtute quatuor ventorum apparent, ita ut vapor. teheat primam generationis seriem, nimirum ordinem in Triangulari scala quintum; nubes sextum, fulgura cum pluvia septimum, & lapis Ceraunius seu fulminaris octavum, arguens exactam rotationem quatuor formarum seu naturarum ventosarum in unam mixtionem: At verò, cùm hominis cadaver revertitur ad corruptionem, tunc necesse est, ut ejus partes procedant retro in resolutione per eosdem gradus, per quas procedebant ad perfectam compositionem, nimirum à perfecta dispositione 8. ad 7. & à 7. ad 6. & à 6. ad 5. uti revertitur in muccilaginem spermati haud dissimilem, atque in Naturam Elementarem dispergitur, à qua prius est ortum: atque ibi incipir novam inducere formam, five generationem secundam facere in alia forma: Nam Spiritus omnia operantis est nunquam elle otiosum. Pariter etiam lapis resolvitur in aquam, aqua in vaporosam nubem, & nubes in aërem à quo prius est derivata: Qui aer est simplex illud Elementum & per consequens non requirit ulteriorem resolutionem. Quibus patet, quòd opus Generationis pergit præcipue per gradus condensationis, quibus mediantibus confirmatur vinculum compositionis Elementaris: Atque etiam exinde redditur manifestum, quòd idem Catholicum medicamentum progreditur per viam generationis de formain formam, & de re in rem: Et quòd opus corruptionis fiat per viam Rarefactionis, nimirum resolvendo: Quemadmodum autem in nivis, glacici & pruinæ fabricandæ ratione à ventis Septentrionalibus, & eorum iterum in aquas & vapores resolutione per afflatus contrarios est explicatum. Atque ita Progressionem materialem, hoc est, alterationem materiæ aqueæ seu aëreæ de statu in statum seu de consistentia in consi-Stentiam habetis.

Iam verò sciendum, quòd solus in utroque hoc opere Artifex seu operator est Spiritus Dei : Nam in generatione emittit radios suos à Catholici Elementi centro seu spermatis interno, illudque mover ad perfectionem, & semper perseverat in sua actione, quò usque perfectus homo producatur. Atque habemus à Iobo sic confirmatum: Nonne sicut lac lob.10, 10. fuditi me, & sicut caseum coagulasti me? Cute & carne texisti me,cum vitæ be-

nignita-

nighitatem exercuifti erga me, & visitatio | cescat & revertatur ad id, quòd fuit prius: sua conservavit spiritum meum? Econtra com Dei spiritus radios suos vivisicos à genito detrahit, eosque in se, hoc est, in centrum resectit, & desijt visitare spiri-tum Creatura, necesse est, ut creatura mar-sentrum resectit est, ut creatura mar-

Vbi iterum Spiritus idem, illam aquæ substantiam ita resolutam per novam genera-

# Demonstratio præcedentium ordinum est talis.

Progressio à quadrato Elemento-Simplex Trigonus compolitionis mundariæ, ubi 2. hoc eft, Lux & aqua eft radix rum usque ad cubum compositionis. &c 3. Vnio amborum in animam munda. neritionis

Basis Trianguli compositionis mundanæ, quæ est radix generationis, quæ està quatuor Elementis seu Elemento quadrupliciter alterato.

In Rhomboide ista gradus generationis eto aëre: Est origo A. B. radix à qua generatio furgit usque

& corruptionisin unica fcala clarius explicantur; in qua quatuor Elementa manet in eadem simplicitate fubstantiæ, qua creata funt complicité in natura aquea seu Elemento Catholico diad periodum perfectæ compositionis, qui est in numoro C.D. idque per quatuor gradus alterationis, quæ series ex 8. est initium corruptionis, ut supra.

A ferie C. D. incipit motus corruptionis defcendendo gradatim vel per quatuor gradus ufque ad simplicitatem Elementi quadruplicis. A. B. ubi cellat motus corruptionis & incipit de novo novæ generationis morus; progrediendo à furfum A.B. feorfum ad D.C.D. ut anteà.

#### CAPVT, VII:

Quod Deus contra Aristotelis aliorumque philosophorum assertiones non agat necessitate coactus in bot mundo sed ex proprio fuo velle & secundum benignam suam inclinationem.

Llud proprié vocamus Necessarium, aliter se habere potest. Iam verò magna quod aliter se habere nequit; ex altera orta, est inter Philosophos Ethnicos disverò parte illud tam voluntarium, quam putatio, utrum Deus operetur in hoc mun-

casu fortuité contingens æstimamus, quèd | do voluntarie, vel necessitate quasi coactus:

Major autem eorum pars sentit, quòd Deus necessitate & non motione aliqua voluntaria agat & operetur in hoc mundo, tam bene in rerum generatione & conservatione, quam in earum corruptione & ruina: Quod quidem si ita esset, sequeretur necellario, quòd actus calis in Deo involuntarius, procederetab æterno à Natura alia Deo potentiori, quæ fuit aut coæterna cum ipso, aut ei præexistent, aut saltem, quòd ab aliqua fua creatura effet ad hoc vel illud contra voluntatem fuam perficiendum coactus atque exagitatus. Quod omne, quam sit erroneum arque à veritatis centralis regulis extravagans, ego vobis paucis enarrabo: Nam in loco priori, quid (obsecto) est ipso Deo antiquius aut ei coæternum ? Nonne ipsius est ante omnia extirisse? Anne quicquam in Geometria tempore aut ordine ante punctum aut in menlura iplo minus? Ecquis omnium Arithmetices numerorum aliquis unitate vetultior? Vnde necessariò sequitur, quòd Deus sit liber & voluntarius in suis actionibus, cum ipse sit & semper fueritex & in semet ipso, exiltentiam fuam habuit ab ætemo fino ulv lo ad aliquod vel præcedens vel coæter-. num principium respectu, arque ideò erat in & ex se ipio sufficiens ad operandum & perficiendum, per se, sine ope alteruis ab omni æternitate. Verum rationes opinionum istarum Ethnicorum se habent bifariam: Nam in loco priori sciendum, quòd Deus virtute & ellentia propria & non acquisita aliqua potestate operetur: Deinde, quia effectus in hoc mundo videntur esse necessarij, atque hinc inde concludunt, quod non pollint provenire ab aliqua causa Fortuitò contingente, vel vo-Iuntaria alicujus alterius: Ad primum quod ipectar, arguunt (ut mihi videtur) in eo contra se ipsos: Nam, ut ille agit in sua propria essentia vel personaliter, evidens est, quòd à leiplo moveatur & per consequens non ab ulla externa coactione & impulsu seu necessitate interna: Præterea unitatis latitudo nullam admittit compulsionem, aut contra voluntatem motum, quoniam unitas pati non potest. Porro etiam non est possibile ut Deus ad operandum mediante aliquo extraneo vel alieno efficiente urgeatur, quatenus ipse ab origine manens fixus, conitàs & firmus, in se & per se solus operatur quasi originalis omniŭ rerūfons idque per le ipsum, emittens radios vitæformales secundum placitum suum, eosque iterum in se vel contrahendo sive abstrahendo, ubi & quando vult. Ad secundum dico, quòd effectus necessarij nullo modo solent necessitatem in prima efficiente causa includere: Quia causæsecundariæ, quas Plato cum alijs vocat Ancillas & lervas, mandata ipsius ordine necessario exequi tentanit, ad illud opus ab eo agitatz, qui est omnis multidudinis unitas, & confequenger omnia in omnibus, ita ut necellitas in

rebus hujulmundi creatis, genitis & core rupris dependeat in voluntate & libero mandato illius, qui eas creavit : Hoc autem sep. 16. 22. à fonte veritatis habemus sic confirmatum Ignem mitescit, ne comburerer, modoje. nem ille facit ardere inter aquas. Quo liquet, quod Deus non agat super ignem & in co necessitate coaclus ; sed secundum placitum fuum. Porro etiam, quando tres servi Dei non obstante ignis violentià in fornace ignea intacti & fine lie sone ambulaverint, ibi Deus ex libera sua benevolentia est contra aut necessitatis per quindecim horologij gradus, aut confuetudinis leges operatus. Porro etiam folem fecit in coelo fixe stare tempore Iosuz, atque iterum in suo mous retrogredi regnante Hozekia contra naturæ curfum & per confequens non ex necessitate, nec coactus. Et admirabilis totalis illa solis Eclipsis, quæ tempore passionis Salvatoris mundi accidebat, præter expectationem & capacitatem Astrologorum & Naturalistarum eveniebat: Vt pote incujus instante Luna nec in capite, nec in cauda Draconis reperiebatur: Vti testatur magnus ille Astrologus Firmicus: Vnde evidens est, quòd illud via non naturali aut necessitate admundi naturam præfervandam aut fustentandam fuisset factum: Hi (inquam) effectus omnes nullo modo produci potuissent, fi Deus necessirare ad liujus mundi gubernationem egisset : Vnde manifestum est, quòd Deus secundum liberum suum arbitrium operetur in hoc mundo & non coactus. Sed accedito & auscultate parum (vani ô vos Philosophi, qui Deum actorem & ordinatorem omnium esse legibus & vinculis necessitatis obligatum creditis) quam, obsecto, gloriam aut honorem ei potelt homo pro sua sapientia, justitia & clementia attribuere, si esset contra voluntatem suam ad ea præstanda, quæ facit coactus? Videlicet si necessitate nescio qua res omnessive creare five Generare five quippiam aliud focundum hanc vel illam effigiem formare, sed etian Ens nutrire & præservare atque ipsas finaliter, ad corruptionis metam perducere, urgeretur ? Quas,: inquam gratias, aut quem vultum, aut adorationem ipsi deberemus, si quid faciet in hoc mundo coacté & ex impulsione? At cur nos monet Aristotelesipse (si hoc esset juxta ejus intentionem verum) quòd sacrificia radicibus naturæ offerremus? Aut quid nobis mortalibus utilitatis afferet preces & supplicationes nostras quotidianas coram Deo pro hoc vel illo beneficio futuro effudere? (quod nihilominus officiū Plato, Porphyrius, Iamblicus & Proclus docent esse per quam necessarium) si precibus propitiari & placari nequeat in sua iracundia, ut pote qui (si ipsis credere fas sit) necessitate & contra voluntatem suam agit? Aut cur solebant Socrates & Pythagoras (qui juxta oraculi testimonium erant seculi eo-

rum sapientiores à Deum quotidie orare, l si ipse ageret omnia coactus & non secundum voluntatem suam? Aut cur publicavit Propheta: quòd Deus sit solus inclamandus & deprecandus; si ulla in Deo esfet necessitas, ut operaretur in Generatione & conservatione reru? Imò quidem perspicue ex istis, quæ dicta sunt declaratur, quod Deus mediantibus hominum oracionibus communiter ad misericordiam inclinetur, & quod sit in libero ipsius arbitrio vel in severitate vel in clementia age-re cum isto mundo & creaturis ejusciem, & per consequens patet, quod minime ad hos vel illos in mundum effectus vel creatione vel generatione vel corruptione producendos necessitate agitetur: uti falió & more plane Atheistico tradiderunt nonnulli Philosophi Ethnici, interquos unum ex discipulis Aristotelis mundo & præcipué medicis (quippe medicorum facile principem inter Ethnicos) optimé notum, nimirum Galenum nomino, qui satis in-consulte in ista verba loquitur, Moyses arbitratur Deum omnia posse facere, etiam si ex cineribus bovem aut equum facere velit. Nos autem non ita sentimus, sed confirmamus, quædam Naturam facere non posse, eaque Deum ne aggredi omnino, ied ex his, quæ facere poteit, quod melius est, eligere. Iam verò cum pilos in palpebris statuisser æquales semper esse magnitudine & numero: non ipsum quidem hoc voluisse affirmamus, illos mox factos fuille, neque enim id facere potuisset affirmamusque, si millies voluisset, nunquam ramen tales futuros, ex Ente molli producti fuissent &c: Ecce quam Atheisticé vir iste temerarius loquatur, & quomodò Dei omnipotentiam restringere, actionesque ipsius limitibus terminare, intolerabileque Necessitatis jugum atque impotentiæ notam ei imponere velit.

Sunt tamen nonnulli alij Philosophi, qui modestius adhuc in isto negociose gerunt: Nam Avicenna affirmat, quòd istæ in Deo actiones neque necessitate neque more violento aut coactione fiant, sed in mediocritate inter ea consistant: atque ideò concludit, quòd sit in voluntate agentis: In qua ejus resolutione videtur non multum à scripturæ sacræ sensu variare, quæ in hanc cadit sententiam: Quòd Deus castigaverit nos propter iniquitates nostras, & ipse salvabit nos propter misericordiam suam. Quo arguitur, quid sit libera in Deo voluntas ad puniendum & ad miseri-

cordia afficiendum. Verum hoc adhuc planius hifce in verbis exprimitur: Deus juxta voluntatem suam facit tam in coeli virtutibus, quam in habitatoribus terræ. Quibus arguit propheta, quod quadibet in hoc Daniel 4. mundo operatio juxta voluntatem atque in & per verbum omnipotentis perficiatur : arque ideò non necessitate, ut Aristoteles, Galenus & multi alij ex Ethnicis ad derogationem Virtutis Divinæ & diminutionem Omnipotentiæ ipsius. Sed, quod sit Necessitas indubitata in causis organicis, & in effectibus, qui procedunt ab actibus Divinis, nihil in mundo planius, nihil in rerum natura certius. Vnde Propheta Baruch: Deo obediunt per omnia Sol, Baruch.; Luna, sydera, fulgur, ventus, nubes &cc: Hoc est à Verbo ipsos inhabitante incitantur & necessitate rapiuntur ad faciendum placitum divinum. Non ergo sequitur, quod ipse, qui radicaliter imperat, possir ullo modo cogi, ut in imperio vel Dominio suo sic vel ita agar, ut pote qui primordialiter agit, hocelt, primus & unicus exiftit in mundo motor: Non enim alium vel ante se vel ipsi, coæqualem haber agentem: & consequenter voluntarié & ex libero suo arbitrio operatur: Atque hinc ait A- Rom.o. postolus : Voluntati Dei quis resistit ? Et milio, 13. Propheta: confilium meum stabit & omnis voluntas mea fier. Et Iob: quodcunque voluit, hoc facit. Quare manisestum est, quod ipse non operetur involuntarie aut ex Necessitate, sed secundum placitum fuum.

Concludimus ergo, quod, ur necessarium sit illud, quod aliter evenire nequeat, sed debet ita esse ex necessitate, ita illud, quod est contingens potest aliter accidere & effici. At verò voluntarium est neutrum ex istis extremis: Iam verò, quòd actus Dei in hoc mundo sunt voluntarij & consequenter vinculis necessitatis miniméligati, in eo probatur : quoniam resaliter se habere potest, quam in statu natura constituto: ut,quando voluntas Dei esset,quod Sol ad perpetuum motum destinatus in cœlo fixe pro aliquo temporis fpatio maneret; & quòd ipse (nullo Epicyclo præditus, sed ut æternum in via sua progrederetur ordinatus) in itinere, suo retrogrederetur, aut ut Eclipsin ultra naturæ rationem pateretur, Luna (dico) à lineæ Eclipticæ vel septentrionaliter vel Meridionaliter aberrante, hoc est, in nullo annalium interfectionum puncto, nimirum nec in capite nec in Cauda Draconis existente, &cc.

De u su par-

tium lib. 2.

cap.14.

Tob,13.5.

# PHILOSOPHIE MOTSAICE, SECTIONIS PRIME, LIB. V.

# Hujus libri Argumentum.

Post quam Author radicalem duarum essentialium proprietatum, videlicet caloris & Frigoris naturam expressisset, & partim rationibus Philosophicis atquesacrarum literarum testimonio, & partim demonstratione oculari probasset condensationem & Rarefactionem fuisse evidentes earum effectus, quibus mediantibus coeli orbes atque Elementi inferioris regiones erant fabricatæ, & locis decentibus dispositæ: Progreditur ipsejam in libro hoc præsenti ad impressiones illas Meteorologiæ describendas, quæ primi sunt compositionis gradus, indicando, quòd ipsarum fabricandi ratio consistit in Spiritus Divini in Elemento communi sublunari actibus: Et consequenter probare aggreditur, quod eorum causæ non à fontibus Mereadventitijs & principijs externis oriantur, uti Peripatetici fallo imaginantur: Propter istam etiam rationem ipseMeteorologicamAristotelis Doctrinam cum illa Biblij facri comparat, & finaliter reducendo ipsius de impressionibus aëris Philosophiam, ad Lapidis Lydij seu veritatis examen, ipsum metallum falsum & spurium; imò verò non nisi meram metalli spumam atque fæcem respectu aureæ verita. tis deprehendit.

#### CAPVT. L

In isto capite discursus præcedentis repetitionem paucis invenietis, atque equidem etiam vocabuli Meteori expositionem habetis. Porro etiam methodum, quam Author in isto libello intendit, ex eo elicere sas est.

N discursu meo præcedentiprincipia solummodo, five primarias rerum omnium radices in dicavi, hoc est, tenebrosam & potentialem unitatem, atque illam lucidam atque actualem; & dixi vobis, has duas unitates non esse nisi rem unicam in essentia, quatenus lux erat æternæ unitati, ut tenebræ: & vice versa, tametsi debili nostræ capacitati Proprietate invicem oppositæ videantur: Tunc dixi, quòd unitas Tenebrosa virtute sua lucida faceret, ut aquæ ex Nihilo comparuerint: Inde arguendo, quòd ab ista unitate & per istam unitatem & in ifta unitate effent , fint & fuerint omnia: Deinde probavi, quòd aquæ essent principium omnium rerum passivum seu materiale, ut è regione illuminans ille spiritus, erat inactuans sive informans cujuslibet essentiæ initium: Et quòd ambo principia ilta ab unica folummodò radice ieu itirpe originem fuam deduxerunt, quæ ob hanc causam rité dicitur omnia in omnibus: Polt hæc narravi, quòd Frigus effet essentiale Privativæ quieti adhærens, & quòd esset soboles & Agonista fortissima Tenebrarum: Vt è contra quòd Calor esset filius & Athlera magnanimus motui & actioni lucis Essentialis, ad ejus mandata præstanda semper paratus. Ex pressi etiam vobis, quomodo Humiditas & siccitas suas

à mutua prædictarū proprietatum calidi & frigidi præsentia seu absetia habuissent origines: Et in ultimo loco ratione moduque actuu condesationis rarefactionis exposui simul atque indicavi, quòd subjectum commune, in quod operantur, esset aqua; Actorem verò quem in tali operatione radicalem expressi suisse verbum seu Spiritum Dei, qui agit primum in organis suis Angelicis per stellas & præcipué solem & ventos, in Generali Elemento sublunari, juxta voluntatem suam, illud alterando quadriformiter secundum formales quatuor ventorum proprietates: Idque vel per viam condensationis vel Rarefactionis in varias species, figuras & dispositiones. Iam verò in isto libro vobis modum ac viam verissimam(ut pote, quæ conveniet totaliter cum historia sacra) aperiam, quomodò Verbum sacrosanctum seu benedictus Dei Spiritus corpora omnia Meteorologica in Elemento aëris Catholico virtute & actu condenfationis & Rarefactionis produxerit: Sed priusquam in istum meum discursum descendam; operæ pretium fore existimo, ut declaremus, quid Philosophi per Meteori vocabulum intellexerint : Illæ apparitiones, quæ videntur in aëre, dicuntur à Græcis Meteora, non quide respectu essentiaru suaru, sed ratione sublimitatis ipsorum in

Positione: Alij illa magis proprié nominant | impressiones, quatenus superius imprimuntur & formantur in Elemento Catholico aeris. Sed respectu existentiæ eorum magis ad huc proprié dicuntur corpora imperfecté mixta : Idque aut ratione generationis ipforum in ex pectatæ fubitò apparent & procreantur : Aut quia eorum compositio non videtur esse juxta mutationem substantiæ, aut alterationem qualitatis: Aut quatenus non funt tam exacté, ac funt cætera corpora animata, quæ funt perfecté mixta; aut denique impressiones dictitantur, quatenus formam adhuc completam minimé acceperunt, nec magna videtur esse in tali mixtione alteratio partium, quatenus membra Elementi sic alterati sunt ad invicem confusa. Vt cunque apparet, quòd talia nomina hujusmodi impressionibus secundum placitum & intentionem Philofophi assignantur, cum rei veritate sint magnalia Dei, seu corpora mystica digito Dei infublunari Elemento ad voluntatem divinam in terra formata & fabricata, five ad judicium five ad misericordiam perficiendam:Quemadmodum infra latius declarabitur: Ita, ut in hoc sensu haud injurià vocari possint characteres aut signa vel benignitatis & misericordiæ, vel vindictæ & severitatis nuncupari queant: Propositum ergo meum est in Historia Meteorologica mea, ut vos in veram viam sapientiæ syncerædirigam, quo certiori judicio possitis I dumlucidé percipere potestis.

mysterium tam magnum, ac est scientia Spiritus Dei Meteorologica enucleare atque intelligere, vos que è lutoso Philosophiæ Ethnicorum cœno, cui mundus Christianus per tot secula præterita, atque etiam in hunc usque diem non nisi summo ipsius dedecore tenaciter in hæret. Quod quidem, ut melius perficiam, falsæ Peripareticorum Philosophiæ errores ac absurditates cum infallibili textus facri veritate per integrum tractatus hujusce mei filum comparabo, ut exinde quilibet fibi constans Christianus trutinis seu lance justitiæ ponderans illas contradictiones immanes, quæ inter unam atque aliam inveniuntur, possit tum posteà virtute clariori oculisque sui intellectus apertioribus Doctrinam meliorem discernere, eamquæ cum synceritate sequi: Deteriorem verò evitare & in æternum exilium ab eorum memoria relegare: Se totum, inquam, veritati scripturarum facrarum addicere & præstigiosam Philosophiæ Peripateticæ summo opere effugere,& (ut verbo, quod velim aperiam) ut mente pura & erecta magnam illam differentiam decernat, quæ est inter sapientiam iltius mundi ab inventione humana parta, & per consequens teste scriptura nihil præter meram stultitiam atque illam à Deo procedentem, quæ est realis & essentialis veritas: Atque ex istis paucis meam in hoc libro intentionem, ordinem & metho-

#### CAPVT. II.

Hoc in capite integrum ventorum mysterium juxta Spiri. tus divini intentionem enucleatur : & è regione spiritus falsus atque præstigiosus Aristotelis ac Peripateticorum Christianorum de eo subjecto, detegitur atque explicatur mundo.

T differentiam illam, quæ est inter | falsam sapientiam & Philosophiam veram,& essentialem, luculentius Explicare queam, mihi in priori loco est propositum sectæ Peripateticæ opiniones exprimere & tum posteà eas lapide Lydio Divini verbi sive scripturæ sacræ examinare, ut exinde colligamus, utrum Doctrina corum sit sana & realis nec ne. Iam verò, quoniam (uti dictum est) quatuor venti Cardinales cum suis Præsidentibus Angelicis sunt actores organici in Elemento Catholico, sive a quis sublunaribus, ut pote, qui ipsas de natura in naturam, de Itatu in statum mutant, operæ pretium fore existimo, historiam seu discursum istum meum à profundissimo ventorum Generalium mysterio incipere: Quatenus ipsi observantur esse omnium aliorum Meteororum campi acrei sive Elementi Catholici principia. Et primo ordine explicabo, quid Peripatetici Ethnici & Christiani corum disci-

puli de ijs sentiant. Philosophorum Peripateticorum est opinio, quòd ventus sit calida & sicca exhalatio difficulter inflammata ex terra ad mediam aeris regionem usque ascendens, à qua tum posteà immediaté, deorsum, virtute impulsiva frigoris loci repercussa, atque iterum nitendo sursum tendere, partim respectu suz levitatis & partim ratione aliarum exhalationum ascendentium, quibus in moru suo deorfum occurrit, lateraliter in infima aëris re gione moveri cogitur: Quem quidem acrem ventilat & agitat, ne propter motus ipfius defectum putresceret. Hic est integer opinionis ipsoru de ventorum generatione sensus. Quare ego huic descriptioni Peripateticorum de vento in sistam. Primum quoniam spurij Philosophi Christiani, ac si effrena quasi dementia essent perciti, meliori ipsorum conamine istam, Aristotelis opinionem, tam in scholis suis publicis & privatis negotiationibus, quam scriptis ma-

## SECTIONIS PRIMÆLIB V.

turioribus tanta confidentia & audacia defendere ac sustiner e conantur, ac si esset Divinitus mundanis annuntiata, aut à sacro veritatis oraculo edita ac publicata. Secundò, quia locus, in quo imaginaria ilta exhalatio dicitur generari est Terra, & sedes, ad quă juxtaiploru Doctrină ascendit, est media aeris regio, in quam ratione intempericiejusdemfrigidæ non permittitur penetrare: At verò medium, in quo movetur naturaliter sursum; & per compulsionem deorsum seu contra naturam, ac tandem per luctationem & resistentiam aliarum exhalationum ascendentium, lateraliter, boc est, versus dextram vel sinistram movetur, cst infima acris regio. Tertiò, quia asseverare videntur per illam suam descriptionem, quòd agens, motor seu causa efficiens istius exhalationis, qua mediante, ipsa tum sursum exaltatur, tum deorsum pellitur, tandemque collateraliter cogitur, six triplex calor folaris & Astralis attractivus, qui eam elevat, mediæ aëris regionis Frigiditas, quæ eam pellit deorsum Terram versus, & colluctatio aliarum exhalationum, assidué è terra ascendentium, quæ fumo ita deorsum pulso occurrentes, faciant, ut ipse lateraliter tendat, dicantque quod ex harum exhalationum tam ascendentium, quàm descendentium luctatione & contentione, simul atque motu laterali fit ille in aëre aperto strepitus, qui vocatur ventus. Atque hoc est ventosum illud Peripateticorum figmentum, quod debita examinatione præe unte, apparebit non nisi aquæ bulla; imò quidem quippiam vento levius, hoc est, meré verba sine substantia: Iam verò causa finalis, cur eorum natura has ventosas motiones in aëre constituerit est (uti ex ipsorum descriptione constat) ut mediante tali ventilatione aër possit purificari, purgari & à purredine præservari. Sed quicunque fidem Ethnicæ huic definitioni adhibebit, præsertimsi sit veræsapientiæ amator, ipíum moneo, ut quodlibet particulare ejusdem membrum examinet prius, quò melius discernat, an veræsapientiæ & rationis legibus conveniant i

bilitas sit reperienda. Ex ea docetur, quòd materialis venti substantia sit calida & sicca Exhalatio è terræ visceribus exurgens: Sed à pagina sacra (cui in primis & super omnia credere debent Christiani) instruimur, quod ventus habeat fuum ortum five exed. 15. 10. originem à spiritu seu spiraculo Iehovæ. A flatu narium tuarum (inquit Moyses) coacervatæ sunt aquæ, flavilti spiritu tuo & operuit eas mare. Et Iob: Glaciem edit Deus vento suo, flante Deo concrescit gelu. Et alibi: Deus fecit ventis pondus. Et Pfaltes Regius: Qui facit Angelos ventos & 1 ac naturæ mysterijs esset versatus, quam

Inb. 37.10.

165.28.25.

In serie igitur priori cum diligentia ob-

servari debet, an in primo descriptionis

præcedentis membro ulla veritatis proba-

hincest, quòd quidam in mysterijs veræ naturæ profundis, versati, asserunt, externum Angelorum esse aërem, seu subtilem humidam mundi naturam: Eorum verò internum seu portionem formalem agnos. cunt esse Divinum ignem; atque propter istam rationem Dionysius vocat Angelos Algamatha, hoc est, specula politissima, quæ recipiunt splendorem sive lucem Divinam: Vnde dicitur, quòd imaginem creatoris repræsentent. Quare Propheta loco anteà citato describere videtur ventum tam occultum, quam visibilem; arguitque ignea eorum pars, quæ manifeste apparet in forma Fulguris, esse Angelicum spiritum Divino igne, seu lucida Dei animatione animatum. Quibus recté consideratis aut oportet nos concludere, quòd spiritus è naribus seu ore Iehovæ sit calida & sicca exhalatio, passionibus præternaturalibus ob noxia & è terræ visceribus orta (quod quidem ex ore Christiano prolatum pijs apparebit profanum) aut quòd istud Peripateticæ descriptionis membrum sit falfum & errabundum: Sed hoc totum clarius ex membrorum sequentium examinatione patebit.

Per secundum ejusdem definitionis membrum intimare nobis videntur Peripatetici, quòd locus, in quo exhalatio illa, quæ est causa venti materialis generatur, & à quo derivatur, sit ipsa terra, sed sedes ad quam tendit est media aëris regio, & quod medium sive spatium, in quo move-, tur tam furfum & deorfum, quam lateraliter est infima aëris regio: In quaquidem istius Ethnici Philosophi assertione, evidenter probabo varios & groffos & abfurdos reperiri errores: Sed, ut inquisitionem istam nostram magis stricté atque efficaciter perficiamus, erit (utmihi videtur) necessarium, membrum sive clausulam istam in tres partes distinguere: In quarum priori sedulò considerare debemus, an causa ventorum materialis extrahatur ex terra nec ne. Secunda, an illa fubstantia fumosa sola tendat furfum, viamque fuam ad concavam regionis mediæ aeris superficiem solummodo faciat. In posteriori vel tertia, utrum locus, in quo ventus movetur, sit tantummodo infima aëris regio. Ad priorem quæstionem asseveramus considenter. quòdaut sacræ scripturæ (quæ sunt veritatis fontes) funt erroneæ & veritati haud congruæ; aut quòd ista secunda membri particula debet esse falsa & omninò veritati dissentanea: Nam D. Iohannes habet: lohan. 3.8. Spiritus ubi vult spirat & vocem ejus audis, sed nescis, unde veniat, aut quò vadat &c: Quæ quidem Euangelistæ verba, si recte & cum diligentia à l'apientibus examinentur ac ponderentur, concludere viderentur, quòd Aristoteles, qui erat infidelis & Ethnicus, profundius in Divinis Dei Phlm. 103.4 ministros suos ignem urentem. Atque | Euangelista, qui erat verus ac syncerus

Christanus, & tunc sequeretur, quòd aut | Aristotele longé doctior huic quæstioni D. Iohannes effet in sua disciplina errabundus & mendax (quod quidem affirmare non modò in Christiano forer dedecus, sed maxima & profana impietas) Aut Aristotelis assertio debet esse falsa, ut pote veritati omnino contradictoria. Aristoteles dicit, quòd materia venti movetur surfum à terra, & ascendit usque ad mediam aëris regionem, à qua virtute frigoris deorsum pellitur. Sed D. Iohannes air, quòd ventus non coactione seu violento motu moveatur, nec ab accidentali & externo aliquo impulsu agitetur, sed voluntarié & fecundum fuum placitum five appetitum: Nam spiritus (ut ait) spirat ubi vult &c: Ista Evangelistica Doctrina, quætam immaniter à sententia Aristotelis differt, varijs alijs Biblij facri testimonijs statuminatur: Nam Pfaltes Regius cum Propheresem. 52. 15. ta Ieremia dicit: Depromit ventos è Thefauris suis. At alibi probant scripturæ, terram non esse 'arcam Dei Thesaurariam: Scribitur enim: Aperiet tibi Iehova Thefaurum optimum cœlos, dando pluviam terræ suo tempore &c: Non dicit terram fed coclos: Ita, ut inter hæc duo sit tanta discrepantia, quanta inter noctem & diem. Quare evidens est, quòd cœlum sive Catholicum aëris Elementum sit secreta arca Dei, in qua omnia Meteorologica Dei Magnalia aut mirabilia Meteorologica reconduntur & reservantur. Atque hinc alibi: Ianuas coelorum aperuit Deus, pluens mannam &c: Pretereà est res tam difficilis pro mortali lumine, qui spiritu sapientiæ non illuminatur ad arcanum istum The faurum Dei inveniendum ac detegendum: Quòd Iehova Iobum etiam ipsum virum jultum & Deum timentem, & multò magis vanos istius mundi Philosophos, qui verbum Divinum penitus ignorarunt, indigitans in his verbis alloquitur: Pervenistine in Thesauros nivis & in Thesauris grandinis inspectionem habes? &c: Hinc inde arguendo, quòd, nisi Spiritus ejus ei revelatier Thesaurum suum, impossibile effet, ut eum cognosceret: Atque hanc ob causam Salomon: Corpus in fecum corruptione aggravat animam, ac vix conijcimus ea, quæ in terra funt; quæ autem in cœlis funt, quis investigavit, nisi tu dederis sapientiam &c: Iam verò Salomon est fassus, se cognovisse vires Elementorum & potestates ventorum & per consequens radicalem ipsorum originem : Nam sapientia, inquit, omnium artisex me do cuit sapientia: At spuria Aristotelis Do-Arina, ejusque Ethnica & mundana sapientia arguit, ipsum ad sapientiæ Thelaurum, qui est de Deo attigisse nunquam. Sed procedamus ad secundum dubium, quòdelt, an juxta intentionem Aristoreutrum primus iplius motus sit à Terra sur-

FGL135.7.

Phl.71.29.

Tob.38, 22.

Sap.9.15.

sic respondit: Venti viam, ait, ignorat homo, opus ipsius Dei, qua vià faciat hæc omnia: At Aristoteles fuit homo, imò ve- Ecclestir.s. rò homo Ethnicus, & per consequens eò indirectius potuit de rebus tam abstrusis judicare: Quare Iehova audaciam istiusmodi sapientis mundani deridens, & ipsum quasi pro arrogantia sua reprehendens sic in persona sua dixir. Nostine, ubi sit 10b.38,24. tua, in quo dividitur, exhalario, quæ spargit ventum super terram ? Inde arguendo, quam erat impossibile pro viri mundani capacitate talia concipere aut intelligere, nisi per Spiritum Disciplinæ Sanctum doceatur: Sic enim edoctus erat Adam, Salomon & multi alij, ut in libro sapientiæ invenitur: Et tamen Aristoteles, videtur Deo satis impudenter respondere dicendo. Ego viam & ortum venti intelligo: Nam ortus ipsius est de terra sursum mediam usque aeris regionem, à cujus frigore iterum deorium pellitur, & obveniendo in via descensus sui alijs exhalatonibus successive, ascendentibus compellitur movere lateraliter super faciem terræ: Verum ego hujus rationis impossibilitatem per ea, que in posterum immediaté sunt dicenda, osten-

Ad secundam & tertiam hujus clausulæ partes dico, quòd medium, per quòd venti moventur & vehuntur, est longé vastius, & largius, quam estillud, ci ab Aristotele assignatum : Nam ventus non spirat tantum in infima aëris regio. ne, sed etiam in media atque etiam suprema. Si ergo ventus flet in media aeris regione, tunc quidem Difinitionis seu potius descriptionis Aristotelis vigor au-feretur: Quippe cujus efficacia in hoc præcipuè est lita, nimirum, quòd talis exhalatio calida & sicca, quæ est materialis venti causa, non permittitur penctrare mediam aeris regionem, sed iterum à frigiditate loci per Antiperistasin aucta, facilé præcipitatur live reverberatur deorsum: Iam verò si aliquis sir tam in media aëris regione, quam in infima ventus, tunc ista quidem venti causa abrogabitur procul dubio: Quoniam tunc exhalatio ista non repelletur deorsum in infimam acris regionem, in qua debet alijs exhalationibus occurrere, ut mediantibus illis lateraliter moveatur & dispergatur super faciem terræ, faciens ventum: Nam exhalatio, quæ facit ventum in media aeris regione non præcipitabitur à frigore, sed semper observatur nubes hinc atque illinc movere, & tonitrua provacare in illa regione: Imò vero oculis humanis quotidié feré manifestatur, quod tam nulis materia venti radicalis sit de terra, & bes superiores, quæ sunt candidæ & slavæ, & hac de causa lucidiores & subsum. Vir siquidem in Mysterijs naturæ tiliores ratione igneæ ipsarum claritatis,

quam

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. V.

quam illæ in feriores, quæ funt groffiores, & obscuriores à ventis ab aliqua mundi quadra ad ejus oppositum agitentur ac impellantur: Nă nisi venti essent in illa regione præsentes, impossibile foret, ut super ventoru quasi alas volantes in tali forma sine ulla laterali super terram aspersione moverentur. Nonne etiam observamus, quòd ventus Australis flet ab Australis Orizontis angulo, & alter ventus ab Horizontis Borealis puncto emittitur, ita ut ambo venti hi Dominium habeant uno eodemque tempore in utroque Horizonte? Vnde ut plurimum accidit, ut magnæ & obscuræ nubes à quatuor mundi oppositis moventes, virtute spirituu dictorum contrariorum, concurrant simul in utriusque Horizontis puncto, atque ita immensum nubium densarum mare ibi congregatur, quod loco tabernaculi magno spiritui, mirabilium & omnium operatori inservit: Vnde fulgura & tonitrua tremenda per concursum naturarum Angelicarum oppositarum sequuntur, qui naturæ ventosæ funt nuntij & ministri, qui efficiunt vocem Omnipotentis, quod quidem nunquam potuit fieri, nisi venti, unus nimirum adversus alium, juxta voluntatem omnipotentis, curlum more impetuolo in media aëris regione fecissent. Atque hoc etiam totum à sacrisscripturissic confirmatum habemus. Ascendit fumus (ait Textus) è naribus Iehovæ, carbones accensi sunt ab eo, inclinavit coelos, & descendit & caligo sub pedibus ejus & ascendit super cherubin & volavit seu lapsus est super pennas venti, posuit tenebrasin circuitu suo latibulum, cribrans aquas è nubibus cœlorum, præfulgore in conspectu ejus nubes accensæ sunt, tonabat de cœlo Dominus &c: Ex quo sermone colligimus, quòd non so lum nubes & tonitrua atque fulgura à ministris Dei ventosis moveantur: Sed etiam Divinitas ipsa, quippe quæ nubibus in media aeris regione densis & opacis circumducta, vehitur super aëreum cherubin, & utitur ventolis suis organis in suo motu. Nam Textus habet: Ascendit super cherubin & volavit super alas seu pennas venti. Quibus quilibet sapiens facillimé decernere potest, quòd mundana Peripateticorum sapientia & consequenter Philosophia Peripatetica sit mera Itultitia respectu istius, quæ est à Deo: Quatenus ipsa mundo per suadere velit, quod actores tales essentiales, quales sunt venti Angelici (quorum interna ellentia est lucidus Dei Spiritus) sint accidentaliter producti, & quòd violentià nescio qua externa, ad movendu excitătur. Cùm è regione per veræ sapietæ Doctrina evidenter liquet, quod ipsi essentialissimo & vivasissimo interno agente sint præditi, & per consequens juxta prædictam D. Iohannis sententiam ex seipsis moventur, quando & ubi volunt. Luce ergo clarius apparet, quòd ventus habeat

2.Reg.22.8.

actum, formam & Principium internum in se, ad cujus motum movetur & vehitur, quò aut quando primus in co motor voluerit. (Nam Textus ait, ut anteà) Spiritus spirat ubi vult, atque ita 10h. 3. 8. interna voluntare est præditus. Quibus videre licet, quam extravagans & errabunda sit ratio Peripateticorum de hac re, quippe quæ nullam internam aut efentialem in ventis formam admittit, sed ipsos facit res mere accidentales verbi gratia stellæ suo calore attrahunt sibi, hoc est, sursum levant sumosas exhalationes à terra, iste fumus sive exhalatio altum petens, loci frigore pessundatur, & in suo motu ad deorsum, lateraliter ab exhalationibus alijs ascendentibus cogitur. Vos obsecro, qui justi estis & haud ex parte Peripateticorum parci, mihi fideliter ostendatis velim, quodnam illorum externorum accidentum in istiusmodi ventorum procrestione possit pro interno & essentiali illo Princio haberi, quòd voluntetem seu voluntarium motum in ventis procreare, aut ullum actum Angelicum in aëre seu Elemento Catholico producere queat. Nam Textus air: Spiritus spirat, ubi vult. Nonne testatur Pagina sancta, ventum esse creatum ? Ecce, ait, formans montes, creans ventum Deus Exercituum nomen ejus. Si ergo creatus sit, habet procul dubio Principium internum Creaturæ: Nihil enim creare solet Deus ab externis accidentibus. Quare si nulla sit talis voluntas essentialis seu internum & centrale agens in figmento Aristotelis ventoso, aut inveniendum, aut realiter excogitandum, tunc tam abfurdus & vanus mundo procul dubio intelligenti videbitur ejus Spiritus, qui talem disciplinam adulterinam publicat, quam Philosophia Aristotelica, quam ille docet, est falsa & præstigiosa. Nonne erat iltius assertionis Aristotelicæ improbabilitas in causa, quod nonnulli ex præstantioribus ejus discipulis ipsi diffidentes, se penitus à magistri sui de ventis opinione vanam illam existimantes averterunt? Inter quos Iohann. Fregium secunda vice commemoro, virum, inquam, in Philosophia Aristotelis admodum versatum. Hic postquam Meteororum causarum meminisset, animum suum statim in ventorum inquisitione ab Aristotelis opinione declinat: Vnde in verbahæc prorum-Fregius lib. pit. Quemadmodum tota disputatio 25 in cusa. de ventis & sicut de alijs Meteoris ple-ventor. na est admirabilium operum Dei, quorum nulla & sufficientes in natura causæ proferri poslunt, tamen prodest videre, quousque humana ratio progredi possit. Sacræ quidem literæ dicunt, Deum ventos producere de Thesauris suis, unde veniant, aut quò vadant nescimus. Hæc Fregius: At ego ad huc me Paulò profundius in istam inquisitionem immergam. Aristoteles cum Peri-

pateticis suis discipulis affirmat, quòd ventus ille turbulentus & tempestuosus dictus Ecnephia, atque etiam ipse turbo, sint quidem repentini & subitanei venti, qui violenter è nubibus emittuntur: & tamen admittere non vult; quòd calidæ & siccæ exhalationes possint mediam aëris regionem penetrare ratione frigoris ejusdem: Sed, ut profundius in absurditatis ipsius abyssum descendam: Fatetur quidem, quòd Meteororum ignitorum, ut cometarum & hujusmodi aliorum causa sit calida & ficca exhalatio, quæ elt terrestris, crassa, pinguis & unctuosa & ideò apta inflammari & accendi : Iam verò affignat ipse supremamaeris regionem proloco & sede generationis Meteororum talium, nimirum cometarum, & tamen transitum in mediam aëris regionem videtur negare illis exhalationibus, quæ ventos pariunt, quæ non funt inflammationi obnoxiæ, & in sua substantia tenues & leves. Anne quisquam adeò mentis inops & effectuum naturalium ignarus esse potest, ut non percipiat, quod Frigiditas potius resistet & oberit rei inflammabili & de natura ignea actuali, qualis est exhalatio illa quæ efficit cometas, qua rei seu exhalationi, quæ nec est actualiter inflammabilis aut ignea in se, videlicet fumus ille, qui dicitur esse ventorum origo. Iterum apparet ex descriptione cometarum, quòd materialis ipforum existentia est gravior, magis terrestris, grossa & compacta, quam est illa ventorum, atque ob hanc rationem est minus apta ad ascendendum & penetrandum: Quatenus res graves ex propria sua inclinatione tendunt deorsum, quam illa ventorum; ut pote quæ est magis levis & subtilis, & consequenter apta, ut sursum tendat. Quare effet impossibile, ut grossiores fumi, qui facerent cometas, ascenderent & mediæ regionis aëris diaphragma penetrarent; imò quidem in terriam seu superiorem regionem se exaltarent, tam bene ratione caloris sui inflammabilis, quam substantiæ grossitiei & ponderositatis: Cùm è regione tenuiores & non accendibiles in suo ad superiora transitu à media aëris regione impediantur. Quare evidens est, quam infirma sit ista & frivola & nulla probabilitate stipata Aristotelis in descriptione prædicta assertio.

Sed venio ad tertium ejus descriptionis membri examinationem, tametsi aliquid in præcedenti inquisitione de eo dixerim, tamen conveniens erit, ut existimo, verba de isto ampliora facere, quoniam multum ad mundanæ hujusce sapientiæ, stultitiz & erroris detectionem confert. In isto igitur membro tria ad venti generationem agentia describit, quæ omnia facit accidentia: Ac siquis diceret, quòd venti non moveantur ab interno & essentiali aliquo Principio, sed potius ab externis per Angelos 4. qui sunt præsides super accidentibus, nimirum calore solis & quatuor ventos. Teste Apocalypsi. Et per Ezekies. 370

Astrorum & frigore mediæ aëris regionis, atque etiam luctatio exhalationum invicem in descensu & ascensu occurrentium, per ista (ait) exhalatio movetur lateraliter, & ita ventus procreatur. Quare verbis expressis (nullà de interno aliquo Principio mentione facta) concludit venti generationem non essentialiter sed contingenter & modo externo seu superficiali fieri : Quam aureum & coruscansest hoc mendacium, haud equidem antiquorum Poëtarum figmentis dissimile: Assertio, inquam, quæ primo intuitu videtur pulchra: Sed in veritate est quasi umbra seu inane quid & substantia reali destituta: Nam istiusmodi asseveratione videtur ventum nihil aliud facere, nisi quid per accidens, cum è contrario ab ore veritatis hoc pluné contradicitur, ut pote, quòd ventum primordialiter à Divino Dei Spiritu-five halitu provenire testatur : Imò verò ab ipso dicitur Angelus, qui dilatatur & ubique Eccles 43.171 emittitur ad voluntatem ipsius obeundam, qui eum animavit & inspiravit vitâ: Hinc syriacus: In voluntate ipsius spirat Notus. Et David: Qui facis An- Pal. 103.4. gelos ventos, hoc est, qui animat eos essentialiter per Spiritum suum, cosque quali nuntios emittit ad faciendum placitum suum. Hinc ergo idem Propheta ibidem : Angeli Dei efficiunt verbum. Et Propheta Baruch: Ventus facit mandatum Baruch, 5.6. Dei. Et alibi: Ventus procellosus, efficiens verbum Dei. Er tres servi in fornace Pal,148.8. ignea, & venti, benedicite Domino & exaltate eum super omnia in perpetuum! Quid respondent Christiani nostri Peripatetici ad ista? Quid? Anne putant, quòd, si venti essent res accidentales & tam superficialis momenti, ac ipsorum Magister eos in spuria sua Philosophia publicavit, quòd Deusipsos ad verbum suum efficiendum emitteret, aut si interno & essentiali principio essent destituti: Anne Domini & creatoris sui laudes mundo ebuccinare aut ipsi benedicere potuissent? Aut juxta voluntatem ad mandatum ipsius, qui eos emittit, perficiendum moverent? Minimé profectò : Verum hoc etiam expressis sacræ Paginæ locis sic confirmamus, probando, quòd internus in ventis motor sit inspiratio Omnipotentis. In spiritu furoris tui congregatæ sunt aquæ, à flatu na- Esod. 15. & rium tuarum coacervatæ funt aquæ, flavi-10. sti vento tuo, & operuit eos mare: Et Iob: 106. Flante Deo concrescit gelu. Et Psaltes Re- Psalm 147.4. gius: Deus emittens verbum ejus liquetacit gelu. Et Psaltes Regius: Deus emittens verbum ejus lique facit nives, & glaciem; Simulac efflat ventum suum, effluunt aquæ. Prætereà quòd venti sunt Divinitus Apos. 7. 1. animati & vita perfecta, imo vero & intelligentia Divina præditi, evidenter liquet

spiritum istum Vniversalem, quem Pro-1 pheta Ezekiel ex mandato Domini vocavit à ventis terræ, ut interfectos inspiraret. Et per spiritum Sapientiæ Divinum, qui aptat pondus ventis: Et per Cherubin, qui est Angelus aëreus, ut Seraphin igneus, super quem Iehova descendens à coelis ascendebat, & tunc lapsus est super pennas venti: Hinc inde arguendo, quòd ventus moveret & animaretur ab Angelo illo Cherubin, qui est Spiritus essentialissimus & naturæ aëris: Quare Deusinsidens super Cherubin, aër, per animationem dicti Angeli factus est ventus: Vnde liquet, quòd venti externum sit aër; internum verò natura Angelica. Et tamen non obstantibus istis princeps ille Philosophorum Ethnicus non erubescit dicere, quòd ventus sit res mere adventitia, & quòd motum & actum suum habeat ab exprimis principijs, & non ab interno & centrali illo agente, qui est actor & operator in omnibus, & consequenter non potuit spirare, ubi vult, nec audire & intelligere vocem Domini per Prophetam, quando vocatus erat à quatuor ventis, nisi essentialiter à Spiritu Angelico esset inspiratus. Ipse secundum imaginationis suæ figmentum narrat, quòd existentia venti elset ex terra, exhalatio à terra vi Solis & stellarum extracta: quando é regione Scripturæ dicunt, quòd Spiritus, qui animat ventos, sit omni re mobilior & vivacior, dicuntque: Deum eduxisse ipsos ex Thesauro suo: Namin hoc tam Propheta Ieremias, quam David consentiunt: Sed in isto definitionis fuz membro concludere videtur, quòd lateralis ventorum motus efficiatur ratione resistentiæ illius, quæ fit ex contrario exhalationum concursu. Inane & exile profectò Philosophi tam potentis argumentum, ac si motio illa ventosa, quæ constanter spirat à Septentrionali versus Meridiem, possit per manere tam certa, constans & directa in suo actu, si agente tam incerto & variabili conduceretur, qualis est conflictus seu conteritio duarum exhalationum, nimirum unius ascendentis & alterius descendentis. Dicatis, velim (Peripatetici mei acutissimi) quæ nam é terra exsurgeret exhalatio, aut quis conflictus esset inter ex-Szekiel. 3. 7. halationem ascendentem & descendentem in illa Spiritus emissione, quæ eve-

niebat, dicente Prophetà: à quatuor

ventis veni Spiritus ? Videntur mihi asse-

clæ sive discipuli Aristotelis Christiani

in hujus dubij resolutione plané muti & linguis, quibus ratione respondeant, de-

stituti: At si responderent, hunc ven-

tum sive Spiritum fuisse miraculosum & non naturalem; hisce ego replico, me

nullam aliam causam essentialiter efficien-

2.Reg.22.8.

ter unicam solam agnoscere: Atque ideò in meteororum in communi mundi natura productione, dicitur, quòd Deus flet à Septentrione: Et, quòd ipse Spiritu suo producit nives & glaciem : & quod iple voce sua tonat de cælis: & quod dante eo vocem, multiplicantur aquæ & fulgura in pluviam facit : & rerem. 11.16. quòd, liquefacit densas nubes in pluviam : Et quod mittit fulgura à suo Throno: & carbones igneos ab ore ejus, & quod facit densas nubes tugurium ejus: Et quod venit ab Austro in tonitru: Et quod vox Iehovæ faciat Cedros libani se inclinare, & hodos more abortivo parturire: & quòd ipse sit ignis consumens: & quòd nemo pollir reliltere frigori Dei : atque sic in infinitis alijs tam in novo, quam in veteri Testamento. Et, ut possimusunico Textu concludere, Deus est ille solus, qui operatur omnia in omnibus, & qui vivificat omnia &c: Sed Philosophi nostri Peripatetici distinctione sua scholari videntur respondere, quòd sit natura illa infinita, causa efficiens principalis, sed variæ sunt causæ secundariæ & subalternæ, quæ per

se operantur.

uibus ego (ut in præcedentibus) quòd veritas est in sua essentia simplex & per consequens essentiæ & actus duplicitatem odio habet. Quare opus eit, ut veri Christiani ipsam unitate & simplicitate intellectus imitentur: Quod quidem efficere nequeant, nisi mentes suas ab astuta Philosophiæ vanæque fallaciæ multiplicitate distrahant, de qua D. Paulus nos jubet cavere, quoniam in multitudine infinitæ delitescunt errores: Sed in unitate confiltit unica illa veritas, quæ est sapientia vera. Cur ergo cogitationes hominum à simplici scripturarum sensu per multiplicitatem distinctionum diverteremus, quæ illum, inftar nafi ceræ mille vijs torquere videntur? Scripturæ Rom. II. dicunt: Ex eo, per eum, & in eo sunt sap. I. omnia: Et, quòd spiritus disciplinæ san. Ephel. 4.

Cus implet orbem: Et quòd incorrup- I. Timoth. 6.
tibilis Dei Spiritus inest omnibus: Et, I.Cot. 12.
quòd Christus impleat omnia: Et, quòd incorrupinserior san. 1.Cot. 8.
colos. 1.
compie de compiente san. 1.Cot. 8.
colos. 1.
compie de compiente san. 1.Cot. 8. omnia in omnibus: & quod dat vitam, Ephel.4inspirationem & omnia, &, quòd omnia sunt à Patre & omnia per Filium suum Iesum Christum: Er, quòd omnia funt in Christo & per Christum tam visibilia, quam invisibilia, & ipse in omnibus. Et quod portat & sustentat omnia virtute Verbi: Er quòd Deus sit Pater omnium, qui est super omnia & in Atque infinitas alias scriptuomnibus. rarum authoritates proferre possumus, quæ omnes confirmant, essentiam Divinam esse omnia in omnibus, omniaque unitem in natura & extra naturam, præ- i versaliter operari sine exceptione. Et tamë Peripate-

Digitized by Google

Peripatetici nobis perfuadebunt, quòd creatura actus ita dividatur ab actu Dei, ut per se, mediante virtute activa ijs à Deo assignata, agere queant; quam nihilominus virtutem negant ullum jam cum Deo habere commercium: Quæ quidem illorum asseveratio si esset vera, immanis exinde sequeretur absurditas: Nam sequeretur, quod essentia Divina esset divisibilis, quòd Axioma Theologiæ veræ permittet nunquam, ut pote quæ conclu-

Trinitatem Sanctam esse individuam; & per consequens actus ille, quem creator à Deo accepit non dividitur à datore, neque opus est, ut dividatur, quoniam virtutis illius formalis distributor est respectu illius doni semper cum creatura & in creatura præsens, & à dono illo vitæ haud separabilis; & per consequens operatur omnia in omnibus immediate, & obillam causam dicitur à divino Hermete esse centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi: Quare evidensest, quod sit in omni re, sed non ut parsalicujus, sed quatenus est partium omnium compositor & ipfarum director

Quare sufficiat velim Peripateticis, quod

creaturæsint causæ organicæ, in quibus Spiritus Dei Catholicus agit secundum varietatem proprietatum ipsius, quæ voluntati ejus sunt annexæ. Quocirca evidens est, quod ipse operetur in eis & per cas, idque immediaté & absoluté: Atque in hoc sensu erat, quòd Apostolus dixerit: Deus operatur omnia in omnibus: Non dico creatura operatur per se, sed Deus in ea & per eam quali ejus organum agit. Verum totum hoc expressions declarat Propheta in istis: Væ Assur, virga furoris mei & baculus ipse est, in manu ejus indignatio mea: Ipse autem non fic arbitrabitur, & cor ejus non ita existimabit : Dixit enim : In fortitudine manus meæ feci & in sapientia mea intellexi & abstuli terminos populorum &c: Nunquid gloriabitur securis contra eum, qui secat ea? Aut exaltabitur serra con. tra eum à quo trahitur? Quomodò elevetur virga contra elevantem se, & exaltetur baculus, qui utique lignum est? &c: Quibus innuere videtur Propheta, quòd, cum esset voluntas Dei movere & agitate regem Assyriæ adversus Iudæos, in qua actione Rex ille non esset, nisi creatura seu organum, in quo Spiritus Dei ad voluntatem suam complendam movebatur, ipse nihil per se, sed omnia virtute Divina ad exitum secundum velle Domini produxit: Peracto tamen negocio, Rexille, qui non erat, nisi mera causa organica seu instrumentalis fibi gloriam & sapientiam & potestatem actionis illius Deo soli in eo actori ap-pertinentem insipienter arrogando, mi-tis erraverit.

nus à Deo percipit, ac in illis verbis reprehenditur, Num gloriatur securis contra eum, qui secat &c? Ac si dixis-

An gloriabitur organum contra ipsum, qui agit in eo, aut dicet; ego feci hoc, cum sit internum & reale agens, ad cujus motum rapitur & movetur, quando & ubi placuerit motori &c: Inquit etiam Ieremias: Suscitavir Dominus spiritum regum Medorum contra Babylonem. Quo arguit, reges Medorum non fuisse actores, sed organa per quæ Deus egit ad ultionem. Sed ad rem revertamur. Quam surda, imò quidem etiam absurda fuisser illa Salomonis invocatio, si essentia & vita ventorum non fuisset alia, quàm illa ab Aristotele publica-

Evigila, inquit, Aquilo, & veni auster ac persia hortum meum. Denique si venti fuissent more Aristotelis procreati: Vnde oritur, quod quilibet ventus varia induatur proprietate essentiali; quippe quorum unus est calidus & humidus: Alter frigidus & siccus; tertius calidus & ficcus ; & quartus frigidus & humidus. Impossibile erat , quod tales inter ventos differentiæ reperirentur, si omnes venti ratione unica informarentur & crearentur, hoc est, si ortum suum à motu allaterali coacto haberent. Porro sic hoc esser verum, tunc idem ventus modò latere dextro, modò finistro ac in conclusione inconstanter flare, quod quidem esse falsum testatur expcrientia. Venio jam ad membri Peripateticæ descriptionis ultimi inquisitionem, quod ad causam finalem productionis seu generationis ventorum spectat. Opinio Aristotelis est quòd natura istiusmodi ventilationem produxerit ratione purgationis, purificationis ac præservationis aeris. Verum nos experientià docemur, quòd ista ipsius assertio non sit vera: Quoniam nos cum Galeno & Hippocrate observamus, quod venti Australes sunt contagiosi & pestiferi, quatenus aërem reddunt denfum, putridum ac corruptum suo calore maligno & humiditate laxa & spongiosa. Hoc etiam à Textu sancto confirmatur: Ne timete, ait David, à lue feu peste, vel dæmonio vastante in meridie. Et Abakuk: Deo à Meridie veni-Abakuk. ente præcessit vel anteivit eum pestis atque Anthrax ad pedes ipsius. Imò quidem omnes ventiin genere, atque etiam alia cœli meteora à creatore tam ad flagellum & pœnam, quam ad præservationem & fanitatem creaturarum ordinantur, uti ex plurimus scripturarum locis declaratur. Quare sequitur, quòd A. ristoteles toto cœlo in judicio suo de ven-

L 3 Εź

## SECTIONIS PRIME LIB. V.

Ex prædictis ergo concludere possu-mus, quòd definitio sive descriptio Philosophi hujus Peripatetici, quem Christiani tanta veneratione sequuntur, est omnino erronea ac insufficiens: Quoniam venti funt creaturæ magis essentiales & eminentes, atque divinitate pleniores, quam aut Aristoreles aut aliquis ipsius pedissequa intellexit unquam, ut pote quæ non sunt res interno lumine & essentia destitutz, & consequenter, non ab externis agentibus accidentalibus mediante fumosa existentia

é terra scaturiente conflatæ. Sed ut Zacharias nos docet, funt creatæ ac animatæ per Spiritum Angelicum, & Stant coram Domino totius terræ & absconduntur in potestate & Thesauro sui Domini, ex quo ipse eos pro placito suo vocat ad mandata fua in cœlo & in terra atque in mari perficienda, sive sint ad vindictam & punitionem, sive ad misericordiam & benignitatem creaturis præbendam, ut infra dicetur latius.

#### CAPVT. III.

Vera ventorum definitio sive descriptio variesormiter, secundum Scripturæ sacræ sensum atque intentionem boc in sapite exprimitur.

'Am verò (ut mihi videtur) factionem seu sectam Peripateticorum adversus me murmurantem & ita replicantem audio. Si (inquiunt) dicta Aristotelis definitio non sit bona; uti ex tuis rationibus polliceri videris, affigna, si possis, meliorem. Dicas ergo magis essentialiter velimus, quid nam revera rei sit ventus, vel quomodo recté eum secundum Paginæ sacræ doctrinam describere queas. Hisce respondeo, illud posse multis modis sub una eademque nihilominus essentia præstari: Et in loco priori ipsum haud impertinenter possumus in hunc modum describere:

Ventus est Spiritus aereus, mediocris consistentiæ, inspiratione seu Spiritu Iehovæ animatus, quem de promit é Thefauris fuis, eumque ad voluntatem suam five fit per viam maledictionis vel vindiclæ, sive benedictionis & misericordiæ

exsequendam emittit.

Quæliber hujus definitionis particula ex convenientibus facræ scripturæ locis probatur: Et primum, quod venti externum sit aër mediocris consistentiæ, in eo manifestatur, quòd vocabula aer, ventus & spiritus in multis facrarum literarum locis per unum idemque vocabulum Hebraicum Ruach exprimuntur. Secundò, quòd interna & centralis anima seu actus ipsius sit Spiritus divinus, seu inspiratio Omnipotentis, facillimé ex locis anteà citatis indicatur. A flatu narium tuarum (inquit Moyses) coacervatæ sunt aquæ, flavisti vento tuo & operuit eos mare. Et Iob: glaciem Deus fortis edit flatu suo: flante Deo concrescit gelu &c: ac si dixisset, Deus inspiravit aerem suo spiritu, ita ut nulla appareat inter Angelicam creaturam, & aerem divinitus inspiratum discrepantia: Namaër dicitur externum & manifestum Angeli tam boni, quam mali, animatus a Deo ad faciendum placitum suum, sive sit in puniendo, sive ad benignitatem & clementiam ipsius manisestandam: Vnde patet, quòd ejus internum est immediata inspiratio Dei: atque propter hanc causam (ut

anteà est dictum) Angeli à D.Dionysio Algamatha, id est, specula clarissima dicuntur, quælumen Dei recipiunt: Nonne etiam expressé à Pfalte regio dicitur, quòd Angelos suos fecerit ventos? Vbi per Angelos intelliguntur emissiones ejus à suo Throno: Atque ista cum sint aere incorporatz, dicunturnaturz Angelicz. Atque iterum Ichova dixit de Angelo, quem misit coram Israelitis in itinere suo per desertum. Noli exacerbare eum, nam non feret Exod. 23,20, defectiones veftras, quoniam nomen me- Ecdello. um est in eo &c: ac si dixisset, Lucida verbi mei impressio est in ipso: Nam filius Syrach dixit, quòd fapientia præiret Ifraelitis in columna nubis die ad præservandum eos à magno calore : Ob istam ergo rationem idem Angelus vocatur in multis dicti libri locis Iehova, respectu actus sui interni increati, & quandoque Angelus respectu suz in compositione alteritatis, nimirum, quatenus conflatur ex duobus, ut erat creatura. Quare, ut Deus est Identitas, videlicet, ut ipse componatur ex uniformi in-spiratione Dei atque humida exacrea natura mundi, hoc est, à creato spiritu, seu aëre creato: quod fecit Davidem (ut supra) asseverare, quòd fecerit Angelos ventos & ministros suos ignem urentem. Nonne etiam ponit Propheta ventos in numero Angelorum, cùm dicit, quòd quatuor venti cœli egrediantur & stent coram do- Zach. 65. minatore omnisterræ?

Pro proxima hujus definitionis claufula, quæ elt, quód Deus vocat ventos suos Angelicos, ex Thefauro fuo ad voluntatem suam complendam, hanc habemus testimonijs Prophetarum, Davidis & Ieremæ Pfal.1348. confirmatam: Deus (inquiunt) producit ierem, 51.10 ventum de Thefauris fuis-

Denique, quod ad ventorum usum seu causam finalem attinet : causa finalis, cur venti essent creati & emissi, luculenter a icripto facro sparsim explicatur: Venti (inquit Textus unus) faciunt mandata Dei. Et alius: Spiritus procellarum facit Dei verbum. Et alibi: Angeli Dei validissimi

Exodi.15.8.

Pfal.103.4. lob.38.35.

robore efficientes verbum & facientes pla-Panch, 5.60. real, 148.8. citum ejus. Iterum : qui facis Angelos Pfal. 102,20. ventos & ministros tuos ignem urentem. Et Iob: Fulgura nunquid mittit, & ibunt. & revertentia tibi dicent, adfumus? Vbi per fulgura intelligit Angelos, qui reve-lant sua occulta: Vnde anteà dicti sunt ignes urentes; & in hoc etiam respectu Deus, qui est istorum omnium operator, dicitur ignis consumens. Porro etiam alibi agnoscit, quòd ventus, glacies, turbo, pruina, nubes & fulgura sint ministri ad placitum ejus in quocunque negocio præstandum paratissimi: Sic ventum emisit Deus super terram, ut aquæ diminuerentur & cataractæ cœli clauderentur. Et ventus egrediens à Domino detulit coturnices. Et ventus Aquilo expiratur, ad dissipandas pluvias. Et venti Aquilonis frigidi afflatu fit glacies instar cristalli : Et Do-

Gen,8.1.2

Num. 11.31. di affiatu int glacies initar critaini : Et Do-Prover. 25.23 minus fecit ventum flare ab Oriente ad Exod. 10 9. auferendas locustas à terra. Et Domi-Exod. 14. 21. auferendas locustas à terra. Et Dominus, flante vento urente tota nocte, vertit mare in siccum, divisaque est aqua &c: Denique in definitione seu descriptione præcedenti explicui in primis, quænam esset causa venti materialis,nimirum aërea substantia existentiæ mediocris: Deinde expressi, quod forma purissima & essentialis in eo actus esset inspiratioseu spiraculum Omnipotentis, qui suâ in Cherubinico Angelo præsentia animat, agitat & movet aerem materialem: Tertiò, quòd locus, in quo venti reservantur, quousque Creatori placeat ipsos usui alicui applicare, esset coelum seu aer, qui est arca ejus Thesauraria, in qua Magnalia ipsius reconduntur: ac in ultimo loco, quòdusus corum sit ad voluntarem ipsius, qui creavit illos, complendam; idque vel in aereo suo statu, in quo non cernuntur, vel in ignea seu interna sua conditione, in qua oculis in forma fulguris apparent; ut ex præcedenti Psaltis Textu manisestè explicatur.

Propter istas ergo rationes, & dictis testimonijs stipatus, has sequentes ventorum definitiones haud incongruè composui.

Ventus est invisibilis aër, à Divino Spiritu seu Verbo Iehovæ, animatus & vivificatus, atque ad voluntatem ejus, tam in cœlo desuper, quam in terra & aquis subter efficiendam emissus.

Vel sic.

Ventus est quidam Spiritus Angelicus, aut subtilisaer, qui igneo Spiritu Iehovæ inspiratur arque animatur, apparens quandoque visibiliter in forma fulguris vel coruscationis, & quandoque invisibiliter & occulté: nimirum, quando auditur & non videtur, qui ab aliquo terræ angulo ad mandata emissoris, sive sint in proprietate positiva & benigna, sive privativa & destructiva facienda remittitur.

Vel sic.

Ventus est invisibilis & occultus Spi-

ritus anima ignea à Deo more Angelico inspirata indutus, qui huc atque illuc alis invisibilibus ad placitum Creatoris complendum vehitur atque agitatur.

Nam dicitur: Iehova ascendit super Cherubin, & volavit super pennas seu alas venti : Iam verò Cherubin est Angelus seu spiritus aereus, ut Seruphin est ignens spiritus seu intelligentia, ut anteà.

Vel in forma ista.

Ventus est creatura quædam Angelica ex aere secundum ejus existentiam & luce essentiali seu formali agitante ei à Iehova inspirata & producta, quam è Thesauris suis, vel ad mortalium flagellum & pænam vel confolationem & benevolentiam emittit.

Vel sic.

Ventus est Spiritus quidam Angelicus aëre indutus, qui invifibiliter ac occulte huc atque illuc, juxta voluntatem ejus qui eum creavit, movetur, cujus vox seu strepitus licet audiatur, tamen locus, à quo venit & ad quem tendit à mortalibus ignoratur.

Spiritus (dicit D. Iohannes) ubi vult, spirat, & vox ejus auribus percipitur: Vnde autem veniat, aut quò tendat, ignorant mortales. Et alibi Sapiens, ignorat homo opus ipsius Dei, qua via faciat hæc om-

Vel isto modo magis succincté, idque juxta fententiam Salvatoris nostri.

Ventus est spiritus, qui spirat ubi vult, Eccles, 11,5. & vocem ejus audit homo, sed nescit unde veniar & quo vadat.

Ac si dixisser. Est spiritus à Deo creatus, interno principio seu voluntate præditus.

Vel sic secundum verba Davidis antea citata.

Ventisunt Angeli Domini, validi in potestate, qui efficiunt verbum Dei & auscultant voci ejus, ministri ejus, facientes placitum ejus.

Qui facis Angelos tuos ventos seu Spiri- 161,103.4. tus, &c: & Angeli Dei validissimi robore Psil, 102,20. efficientes Verbum ejus, auscultantes voci ejus, ministri ejus, facientes placitum ejus.

Hisce ergo videre licet, quam Ethnicorum Philosophia, quæ bases suas habet super sapientiam hujus mundi, sit huic veræ Philosophiæ, & sapientiæ, quæ oritur & extrahitur à fonte sacro, opposita. Vnde etiam Sapientibus apparere potest, quam sit impossibile Christiano Philosopho, qui firmiter documentis Aristotelis adhæret, radicaliter in vera fide Catholica versaris Non possumus (ait Salvator mundi) duobus inservire magistris: & propter hance rationem Apostolus, ut antea, nos monet, ut Philosophiam & vanam fallaciam evitemus, quæ fundatur super traditiones ho. minum & Elementa mundi, & non supra Christum, in quo est omnis plenitudo Divinitatis corporaliter, qui est caput Dominationum & Potestatum, & consequen-

#### SECTIONIS PRIMÆLIB. V.

ter vita & animator omnium Spirituum J seuventorum Angelicorum. Quare concludere fas est, quòd falsa ista Aristotelis Philosophia sit præcipuum Diaboli organum ad distrabendum mentes mundanorum à vera cognitione Dei, utpote, quæ partim altutijs suis Sophisticis, partimque alijs delusionibus & vanis tentationibus omni via tentat intentiones Christianorum bonas à vera & syncera illa sympathia & symphonia, quæ debet esse inter Deum & creaturas ejus, distrahere, ut eos ad falsam fuam doctrinam & Harmoniam Antipatheticam alliciat: Nam ex præcedentibus sat liquidò declaratur, & per ea, quæsequuntur luculentius adhuc indicabitur, quod mundana ista sapientia seu Philosophia sir omnino Sapientiæ veræ, quæ à Deo, Patre luminis (ut D. Iacobus habet) descendit, contradictoria & opposita: Quare ipsam in hoc respectu vocat terrenam, animalem & Diabolicam: Atque propter istam rationem à Christianis prudentia præditis, minimé est fervore tam ardenti & devotione tam superstitiosa in- servationem constringam.

sectanda sive insistenda. Cum sit causa præcipua, quòd homines etiam istius noîtræ ætatis (utcunque radij Divini participes) suz originis excelsz, generisve Divini immemores (utpote ignorantia privativa obvelati) non modò tam rudes & artibus scientisque veris tam ignari deveniant, sed etiam in Theosophiæ rudimentis tam manci & exiles redduntur, ut Deum in operibus suis non intelligant, aut opificem unicum per sua opera (uti bonis Christianis convenit) discernant; & per consequens in creaturarum Dei mysterijs versari nesciunt, quarum lapis Angularis est splendor & actor lucidus Omnipotentis & omnia creantis Verbi Dei: Vnde & Sep. 13.1. Salomone proclamatur, istiusmodi homi. nes elle vanos; & a S. Apoltolo minas audiunt maledictionibus. Verum ego majorem istius nostri de ventis discursis portionem demonstratione oculari in capite sequenti indicare aggrediar: semperque me in ilta mea demonstratione ad instrumenti nostri experimentalis usum & ob-

#### CAPVT. IV.

# Hic author originis ventorum Meridionalium annualium rationem, Demonstratione quadam oculari docet.

Erum enim verò, quoniam præcedens hæc nostra relatio Peripateticis nonnullis Christianis minimé fidem ei ascribentibus, vel rem non elle ita intelligendam, ac in scripturis loquantur existi mantibus, videatur fabulosa & erronea (nam quosdam (sat scio) esse hujusce conditionis homines, ubique gentium versantes) Existimo fore necessarium, ea omnia, vel saltem majorem ipsorum partem, quæ à me de ventis sunt dicta vobis oculari quadam demonstratione ex Instrumento seu Speculo meo experimentali collecta, indicare: in quam priusquam me conferam, moneo lectorem, ut cum diligentia & attentione corum, quæ antea funt dicta, recordetur, & breve Procemij hujuscesequentis subjectum animadvertet.

Debemus sedulò recordari & considerare, quòd Lux Catholica informans, quam Spiritus Elohim, qui ferebatur super aquas, ijs impertivit (nam Augustinus agnoscit, quòd isle Spiritus igneum aquis vigorem impertiverit) Lux, inquam, ista à vivifico Dei Spiritu emanans, postquam informasset, illuminasset & animasset Catholicam mundi materiam, omni omnium Patrum Theologiæ consensu die creationis quarta in corpus solare erat contracta: Atque ob istam rationem haud impropriè dixit Sapiens, quòd gloriæ Domini plenum est opus Solis omnia illustrantis. In hoc ideò sensu intelligi potest hoc Davidis: Deus

bi: Deus posuit Tabernaculum suumin Sole: Quo patet, quòd effet voluntas Creatoris omnium, quod vas istud Solare abundare luo vitæ Spiritu, qui ex iplius centro Harmoniam vitæ per perfectifimam consonantiam Diapason emittit, ur mundum tam superiorem, quam inferiorem secundum annualem coelorum cursum atque temporalem rerum dispositionem gubernaret, vivificaret, elementumque & Elementata inferius varieformiter per organa ventosa juxta voluntatem Spiritus eum inspirantis tam per modum generationis, quam corruptionis alterat : Nam venti agente Sole radicitus aerem mutant, animant & inspirant, ut ipsi ibidem Angeli ventosi à Sole seu potitis à spiritu Catholico Domini in Sole animantur, illuminantur atque informantur: Vnde (ut dictum est) Titanis & auroræfilij haud injuriâ dicuntur: Hinc Syriachus: Sol est gloriæ Domini, hoc est virtutis & essentiædivinæ plenus. Iam verò, quod spiritus iste seu virtus in Sole divina, gubernet aërem, eumque Spiritu Angelico seu principio essentiali interno animat ac movere facit secundum motum motoris, existis Salomonis verbis docemur. Sol lustrans universa Eccles 1.6. in circuitu, pergit spiritus & in circulos suos revertitur; vel, ut Fr: Vatabl: interpretatur. Subinde circumeundo pergit ventus, & ad circuitus suos revertitur ventus: Inde arguendo, quodaër animatus à induitur lumine quasi vestimento. Et ali- | spiritu Solari, venti nomen sibi acquirit & se habet,

Ecclef.42. Plal. 104.2.

se habet, ut Angelica creatura, quippe cujus externum est aer; internum verò Spiritus solis centralis seu igneus, à quo habet suam mobilitatem & aptitudinem ad motum gratia suz attenuationis: Nec tamen intelligatis velim, me universum Dei Spiritum in sole includi existimare, sed uti inscripturis dictum est, Christum fuisse repletum & locupletem Spiritu Dei; ita quidem Deus impertivit Tabernaculo fuo solari Spiritus sui illuminantie, generantis, vivificantis atque etiam corrumpentis abundantiam, & nihilominus rei cuiliber alij in mundo essentialiter adest Spiritus ille, sed non in una eodemque proprietatis & essentiæ proportione: Nam juxta communem mundi cursum, quem ordinavit ad disponendam atque regulandam temperiem partium anni, ubi sol, seu Tabernaculum istud Dei remotius distat, ibi potentia Divina, sive frigidus & privativus Spiritus Dei plus minusve operatur Exempli gratia, quando sol abest à nostro Hæmisphærio, nimirum, cùm est sub terra, tenebræ, frigus, stupiditas & spissitudo aeris adesse observantur: Porro etiam sole ultra Æquinoctialem lineam versus Tropicum Capricorni se habente, frigiditas, pruina, nix, glacies, nubes densæ, dierumque brevitas nobis Europæis se offerunt, atque etiam venti Meridionales nobis sunt frequentes: Nam tunc temporis privativa Dei proprietas in mundo septentrionali regnare gestit: Vnde herbæ, plantæ & arbores apparent nudæ & vita quasi destitutæ, quoniam Spiritus & humores congelantur & ferè mortuæ videntur. Similiter & terra sua viriditate consueta, est destituta ac instar sterilis ac desolatæ viduæ incipit quasi

gemiscere ac lugere: At verò è regione,tam citò, quam Regius solis imperator huic nostro hamispherio appropinquat, incipitque per ferrugineas & igneas Arietis januas in Hamisphærium septentrionale penetrare (quod quidem verno tempore accidere solet) tunc creaturæ il. læ semimortuæ & frigore Boreali congelatæreviviscere, dies gradatim angescere incipiunt, frigoris inclementia grata ca-loris præsentia magis magisque indies diminuitur, Spiritus & humores in vegetabilibus frigore fixati ac congelati, liquescunt & mobiles ac fluidi jam redduntur. Iamque aves gaudia sua cantilenis suavibus ebuccinant, aërque stupidus ac bumidus paulatim reficitur, ac alis levibus volatuque celeri regionem Meridionalem propter rationes inferius allegatas visitare gestir. Et tamen non obstante actuosis-simi & lucidissimi Spiritus in Sole absentia, non sequitur, quin, quòd unus & idem spiritus, ut pote, qui implet omnia, pos-lit proprietatem suam privativam alterare, quando & ubi voluerit: Nam videmus plærunque contra communem & usualem anni constitutionem, quòd mediante eo tonitrua, sulgura & cætera meteora ignita, atque etiam venti magis activi, nempe Orientalis & Meridionalis tempore, atque etiam in statu aëris quandoque frigidissimo generentur: Quæ omnia perficiuntur ab co, qui in sole posuit Tabernaculum secundum placitum suum, cujus est operari omnia in omnibus, quomodò, aut quibus organis, atque etiam quando & ubi placuerit: His ergo bene prius ponderatis, in statum Demonstrationis mez jam descendam.

Demonstratio seu probatio, qua docemur, quomodo venti annuales moneantur seu generentur, partim per vivificum, positivum sive actualem illum Spiritum, qui abundanter regnat in sole; & partim in privativo & potentiali ejusdem actu seu proprietate circa polos mundi operantis.

rioris natura effectus in congelatione & Rarefactione consisterer, & quòd earum proprietatum prior communiter à privativo & Boreali SpiritusDei actu procedebat, qui per frigiditatem operatur, & posterior operatione politiva agit, quæ à calore gubernatur: Iam verò ut iltæ duæ Dominium fibi in aëre seu Elemento Catholico, vel ratione præsentiæ vel absentiæ solis acquirunt: Ita quidem aer universalis est vel frigidior, spillior, opacior & segnior, quando sol est remotior ab eo : Atque iterum, quò ipse est Propinquior, eò calidior, subtilior, clarior, transparentior, agilior & ma-

Edivinæ actionis in humida mundi infe-ex his proprietates aeris in vitro seu Inex his proprietates aëris in vitro seu Instrumento nostro Experimentali inclusi; & memento, quòd non sit, nisi unus & idem Spiritus in Essentia, qui operatur tam privative, quam positive in aere tam incluso, iquam excluso: Erat enim unus & idem Spiritus, qui per Prophetam à quatuor ventis, nimirum à quarta Boreali & Australi invocabatur &c: Quare certum est, quòd sit iste Spiritus, qui gubernat universum aërem sublunarem tam in proprietate privativà, quam positiva: Et quamvis spiritus iste sit copiosus in Tabernaculo suo solari, à quo & in quo vivaces proprietatissuæactuoipse ubique præsentialiter existens valet omni tempore & loco se ipsum in utraque proprietate ex primere. Venio jam ad de-

monltrationis mez metam.

In primo capite primi libri istius sectionis prima sat vobis liquido declaravi, quòd aër in vitro Instrumenti nostri experimentalis inclusus, babeat in omni respectu relationem ad aërem seu Elementum mundi inferioris Catholicum: Vbi etiam probatur, quòd acrea humida natura, tam exacté mundi concavitatem impleat, ubi terra & aqua non sunt, ne existentiæ alicujus vacuitas inveniretur in ea : Haud aliter, qu'am videmus aë rem vitro instrumenti inclusum omnem iplius cavitatem occupare; & per consequens, ut aër vitro inclusus, facultate solis præsentis dilatativa, alterabitur, nimirum æstivo tempore, quando aër externus calescit: Ita etiam eodem plané modo, aër externus istius Borealis hæmisphærij dilatabitur, quando sol suis radijs magis particularibus eum salutat, imò certé quò propinquior nobis aderit sol, eò major erit aëris generalis, & consequenter aëris particularis inclusi rarefactio: Ex altera parte, quando sol Hæmisphærium Boreale relinquens lineam Æquinoctialem dividit, & plagam Meridionalem intuetur, tunc communis dicti Hæmisphærijaër frigescet ac condensabitur, & cum eo aër etiam ille particularis vitro inclusus similiter & in eadem proportione contrahetur & inspissabitur : Quod quidem ex eo constat, quòd aqua in collo vitri observatur altiùs per tot gradus versus vitri caput ascendisse, quemadmodum vice versa aëris ejusdem rarefactio patet, ex aquæ ejusdem in collo vitri depressione. Istis ergo à vero perito bene conceptis five intellectis, videlicet, quod causa istiusmodi dilatationis sive rarefactionis in aere sit Divini hujusce in Tabernaculo solari actus, præsentia & pro-pinquitas, & quòd ratio condensationis illius sit actus ejusdem Spiritus Divinitus emanantis absentia sive remotio, & per consequens præsentia Divinæpotentiæ, quæest Tenebris involuta: Nam, uti diximus, caloris absentia est frigoris præsentia, quòd est Essentialis in po-tentia Divina operator: Atque iterum caloris præsentia, qui est actus Divini agonista, est frigoris absentia: Vnde patet, quòd absentia positivæ lucis concipit privativas tenebras & absentia privativarum tenebrarum importat præsentiam positivæ lucis. His, inquam, rite consideratis ventorum Meridionalium tam internam, quam externam rationem, &, quomodo aër vivifico spiritu à sole emisso animetur, facillimé colligere posiumus : Animadvertendum est ergo, quòd, cum sol nobis adest, æstas

sæ effectus declarat : Tamen nihilominus | ipsiespræsentia creatur , aër radijs ipsius lucidissimis calefit, & per calefactionem rarior & subtilior redditur & ratione rarefactionis amplius pro sua existentia requirit spatium seu locum : Verbi gratia: Ponimus libras duas Vitrioli in Retortam vitream, bene lutatam, nasumque seu orificium ejus Recipienti amplo adaptamus, lutoque optimé obducimus & obturamus, ne ulla fiat Spirituum per juncturas expiratio: Tunc ignis gradibus Spiritus, è Vitrioli mole extrahimus: At experientia docti probamus, quòd spiritus olim modicæ & arctæ vitrioli massæincluss, jam per ignis activitatem dilatati, & in recipiens immissi amplissimum, ubi illud non est inventum satis capax & amplum ad eos è parvulo corpore expiratos recipiendum; unde fit, ut materia illa spiritualis locum ad huc magis spatiosum prosua existentia quærens, vitrum illud in multa frustula violenter & cum magno fragore rumpit, ac aërem apertum multitudine suorum fumorum replet : Vnde manifestum redditur, quod res condensata non nisi parvum occupabit spatium; sed postquam dilatetur, amplum pro sua existentia, requiret conti-nens. Hoc profecto tum evidenter instrumento isto experimentali demonstratur: Namubi sol ettaeri incluso præsens, vel ventus calidus Dominium habet, ipse protinus plus minusve dilatabitur & rarefiet secundum Spiritum solarium & ventorum calidorum tunc temporis spirantium vigorem: Sed iste aër jam dilatatus. spatium pro suo continente eo amplus requiret, quò magis dilatatur: Atque hocsic probatur: Nimirum, quia aqua in collo valis actu frigoris elevata jam caloris præsentià per tor gradus deorsum pellitur, per quot aër in raritate excel-

> Quo liquet, quòd sola ratio, cur aqua magis magisque deorsum præsentià caloris præcipitetur, est; quoniam aër plus minusve dilatatus sibi locum præparat ampliorem pro sua existen-

His ergo rite cognitis, notare debemus, quod, sole recenter veniente in Hæmispherium, in quo Hyems suum habuit Dominium, atque ideo, ubi frigiditas loci aërem condensavit : Verbi gratia, quando sol Hemisphærium no-strum relinquens in illud meridionale migrat, convertendum aêrem ejuidem, o-Im hyemalem, in conditionem æstivalem, incipit immediaté agere ad aëris illius mundi loci, rarefactionem: Atque ille aër ita rarefactus, & quali radijs solaribus animatus devenit agilis plumisque levibus videtur indui: Vnde fit, quòd ipse lucis solaris Spiritu sic animatus à plaga Meridionali, in qua dilatatur, ad locum capacitate ampliore evolat, ut pote qui continens Medionale invenit ad ipsum in sta- ! tuosuo rarefacto continendum: Insufficiensergo ipse, spiritu solari sic animatus, lineam Æquinoctialem transire cogitur, ut Septent rionale Hæmisphærium visitet, in cujus ingressu facit strepitum, rarione crassitei & resistentiæ frigiditatis aëris hyemalis in plaga septentrionali: Atque iste aër sic animatus & divino actu in sole ab austro versus Aquilonem cum tanto strepitu evolans est ventus ille, quem Australem seu Meridionalem vocamus, qui propter eam rationem nobis tam frequenter Principio Hyemis, videlicet immediaté, post quam Sol Zodiaci libram, sive aquinoctium autumnale transiendosum in scorpionem fecerit ingres-

Hinc, inquam, est, quòd mensibus Octobris, Novembris & Decembris venti istiusmodisunt aded inter nos frequentes; unde tot imbribus Meridionalibus ab ijs salutamur: Nempe, quia frigus septentrionale condensat aerem Meridionalem fugitivum in nubes: Atque iterum nubes propter calorem Meridionalem ijs inclufum facilis funt solutionis, uti vobis in Nubis descriptione explicabitur planius. Hoc totum oculariter demonstratur Instrumenti nostri Experimentalis observatione: Nam solius manus humanæ super caput vitri impositæ contractu, aer inclusus rarefit & dilatatur : Vnde sugit ad Polum oppositum, videlicet ad regionem aquæ frigidæ, quam ob istam rationem præcipitat & deorsum compellit: Quo arguitur, quòdaer frigore contractus caloris contactu dilatatur & viam facit ad partem oppositam, quæ est frigidæ seu Borealis naturæ.

Ex altera parte venti Boreales, & glacies & Nix, quæ sunt hyemali tempore frequentiores, efficiuntur ab afflatu illo, qui emittitur à Deo in potentiali & privativa sua natura, quam in isto mundo exercet, seu secundum voluntarem suam exsequitur, tunc videlicet temporis, quando arca virtutis suæ activæ Thefauraria, est remotior: Propter hanc etiam rationem posuit circa polos mundi sui frigoris Thesauros, ut pote, qui remotius ab Æquinoctijs distant. Hinc dicitur in scripturis, quòd frigus ab Aquilone veniat: Et, quòd flante Deo concresce-Feelen 43.22 ret gelu: Et, quod frigidus ventus Aquilo flaverit & gelaverit, & quòd Chri-Italius ab aqua super omnem congregationem aquarum requiescit, & sicut lorica induit se aquis. Atque iterum: Venisti ne in Thesaurum nivis, aut in Thefaurum grandinis inspectionem habes? Et tamen lux seu proprietas Dei actualis & dilatativa non distinguitur aut dividitur ab eo, quamvis ab Aquilone juxta

tenebræ sunt ei ac ipsa lux, ut ait Propheta Regius. Ob istam igitur rationem solet quandoque in sua iracundia spirare ab Aquilone tam cum fulgure, & tonitru, quam cum nivibus, pruina & glacie &c: Vnde Propheta: Ecce turbo Ezek. I. venit ab Aquilone & nubes magna igne involuta &c : & tamen, tam nix frigida cum grandine atque etiam fulgure & calore liquefaciente procedunt ab uno eodemque Spiritu in Effentia: Vtcun-Ezek.37. que in proprietate sua sit multiplex (ut dictum est) unde Propheta (ut antea citatum) vocavit unum eundemque Spiritum, nimirum unum & idem verbum in Essentia à 4. Ventis virtute differenti-

Quod etiam Psaltes Regius in his: Emittente sermonem suum in terram quam celerrimé, ex currit verbum ejus, qui edit nivem sicut lanam, pruinam sicut cineres dispergit, deijcit gelu tanquam frusta, coram frigore ejus quis consistat? Emittens verbum liquefacit ista, simul ac efflat ventum suum, effluunt aquæ. Quibus evidens est, quòd Deus sit semper unum & idem in se ipso ubicunque adest, nimirum in septentrione, ubi operatur privativé, aut in so-. le, in quo gloriam suam activam exprimit: Et tamen ejus voluntas est idem ei, quod est ejus Noluntas, hocest, tam politiva ejus proprietas quam privativa unitatem suæ essentiæ concomitantur, respectu illius, licet respectu nostri, qui patimur, videtur discrepare: Sic etiam voluntas & Noluntas homini concedenti vel neganti petitionem sunt idem: Licet petenti videantur omnimodé contraria æquè ac bonum & malum: Exempli gratia negativa ejus in positiva sua proprietate discernebatur, quando moriente corpore salvatoris, solis splendorem, gloriam luminosam & radios in se ad corporis ipsius centrum contra omnem Ethnicorum, aut Philosophantium aut, Astronomorum imaginationem, hoc est, contra naturæ cursum (uti anteà est Demonstratum) contraxit, adeò ut sol tam niger & tenebrosus appareret ac si ellet pix.

Concludo igitur, quòd quando proprietas Divini Spiritus potentialis moveat aut agat in aëre, aër contrahitur vel allicitur versus polum quasi centrum, atqueita in nives, pruinas, grandines & cætera transmutatur &c: In quo temporis spatio Instrumentum nostrum experimentale naturam prodit præcedenti contrariam: Nam secundum mutationem aëris exclusi, hoc est, Catholici mundi inferioris elementi, aer inclusus contrahitur, & caput vitri tanquam ad polum art Aicum frigidum elevatur. Atque hoc voluntatem suam spiret in potentiali seu I denotat, quod Catholicus seu externas privativa sua dispositione : Quatenus | è vitro exclusus aër, simili plané rationa

Iob. 37.9. 1ob. 38.

# SECTIONIS PRIMÆ LIB. V.

in mundo operetur. Apparet igitur, quod ratio spirituum istorum emissorum sit occulta & nemini nostrum, qui in profundo ignorantiæ abysso sumus immersi, revelata: Sed solummodò ijs, qui veræ sapientiæ Doctrina sunt instructi, quam Sarum operatricem & realem arque folummodò sapientem artificem seu magistram,

quæ ista Dei mysteria, dignis revelare solet: Nam verba ejus sunt; Sapientia me docuit vim ventorum & virtutes Elemen- Sap. 7.20. torum &c: Sedulteriorem & strictiorem ad huc inquisitionem in Meteorologiæ Aristotelicæ medullam efficiam, & quid lomon confitetur, esse veram omnium re- l ipse de nubium & pluviæ generatione cogitet, jam paucis aperiam.

temperies extremé frigida mediæ illius re-

#### CAPVT. V.

Quòd Aristotelis Doctrina de nubium & guttarum pluvia generatione inveniatur omnimode veræ sapientiæ institutis contradictoria.

Vnc autem ad scientiæ Aristotelicæ de meteoris aquaticis examinationem accedimus. Et, quoniam causæ nebularum, ut pote quæ funt nubes tenues, sub communi nubium Titulo comprehunduntur, mihi statutum, loco priori, generali nubis descriptioni insistere. In primis ergo Aristotelis de Nubibus opinionem citabo, actum posteà ipsam cum sacrarum literarum de ijs sententia comparabo, ut mediante istiusmodi ad invicem relatione discernamus, utrum Peripatetici de essentia nubis propositum cum veritate consentiat nec ne Opinio ergo Aristotelis, quam Philosophi Christiani pro hodierno die sequuntur, est, quòd Nubes sit vaporis cujusdam à terdescriptio ra & aqua in income.

nubis Ari- Solis & Itellarum attracti, & in nubis consira & aqua in mediam aeris regionem vi stentia, virtute extremi frigoris loci, contractio sive congelatio, quæ tum posteà partim caloris folis & partim potestate ventorum huc atque illuc per mediam aëris regionem fertur: Ecce, hæc est perpulchra illa Peripateticorum de Nubis generatione

Iam verò, ut meliùs istius negotij veritatem intelligamus, & an Aristoteles sit verus in ejusmodi nubis descriptione vates, vel falsus su spurius Propheta, colligamus, oportet nos inprimis considerare, quid Textus sacer de genuina Nubis generatione nos doceat, & quomodò cum prædictæ descriptionis Aristotelicæ sensu conveniat: Quod quidem, ut Methodo meliori discernaris, ipsorum dicta ad invicem comparabimus, quò melius quilibet mediocriter literatus de re ista determinare queat.

In definitione ejus præcedenti causam nubis efficientem & procreantem facit Aristoteles calorem sive actum solis & stel-Jarum: Nam asseverare videtur, quòd virtute corum, vapores sur sum attrahente seu clevante, nubes in media aeris regione fiant, simul atque affirmat, ipsas huc atque illuc in media aeris regione, partim moçu solari & partim ventis moveri: Porro etiam opinatur, quòd causa vaporis contractionis istius in nubis consistentiam sit

gionis: Ita, ut duo assignare videatur ad nubis generationem seu consistentiam agentia externa, conditione ad invicem contraria, nimirum calorem solis & cæterorum astrorum & frigorum mediæ aeris regionis: Internam verò nubis causam agentem ascribit nullam, & per consequens eam pro re quasi mortua & inanimata & accidentaliter proveniente conclude. re videtur. Propter istam igitur rationem varia se offerunt cuilibet sagaci considerationi in prædicta descriptione Aristotelica dubia, quæ penitiori & acutiori mentis humanæ acumine funt refolvenda & determinanda, priusquam ipsa directé de ea judicare potest: Quorum prius est, an ulla sit in calore solari atque Astrorum virtus attractiva ad furfum in mediam aeris regionem, vapores è terra & aqua pro nubium generatione elevandos nec ne Secundum, an medijaeris frigiditas sit causa efficiens condensationis vaporis sublimati in nubem. Tertium, an Nubes externis folummodo causis efficientibus, nimirum mediantibus motu solari & ventis moveantur, & an principijs internis, quibus agitantur fint destitutæ, vel potius ab interno aliquo agente ad versus mentem Aristotelis animetur. Hisce tribus quæstionibus ordine idque breviter respondebo. Ad primam ergo Dicimus, quòd assertio illa Peripateticorum est erronea & falsa, quæ dicit, quòd Sol, Stellæ, vel ignis, virtutem aliquam attrahendi in se habeant, & consequenter, quod attrahant sursum vapores & exhalationes à terra & aqua in mediam aëris regionem: Nam experientia probatur, quod potius va-pores & exhalationes à se pellant sive propulsent, hoc est, res calore rarefactas dissipent & expandant, quam ut eos ullo modò ad se alliciant vel attrahant, & per consequens illud, quod plærique homines imaginantur, est falium: Videlicer, quod Sol fumos furfum attrahat, aut, quòd ignis vapores aquæ attenuatæ alliciat ad ie : Sed dicimus, quòd ipsorum officium sit rarefacere

facere & subtiliare aquas & humidiorem terræ substantiam in existentiam vaporosamreducere; & tunc affirmamus, quòd tales substantiæ in vaporum existentiam redactæ, possint per se & sine ope alterius sur sum tendere: Nam, ut gravia appetitu innato tendunt deorsum, ita quidem è regione, quòd leve est naturali instinctu sursum petit. Verum totum hoc perspicué per Instrumenti nostri Experimentalis observationem demonstratur: Nam, si manum super globosam ejus fummitatem imposueris, aer vitro inclusus dilatabitur subitò & in sua dilatatione ab agente rarefaciente evolabit : Multò minus materiam fumosam ad se tra-

Quibus evidens est, quòd tametsi in oculis mundanorum, vapores seu fumi furfum petere videantur, ac proinde concludunt, quòd ipsorum à terra motus ad surfum debeat ab attractiva solis & astrorum virtute procedere; tamen ista eorum assertio probatur oculari experimento esse falsa: Quatenus experientià docemut, quòd natura lucis & caloris sit attractioni contraria, ut pote cujus solius est rarefacere, & rarefaciendo dissipare seu discutere, cum è regione at-tractio seu contractio sit nihil aliud, quam condensatio seu congregatio quadam à proprietate Frigoris effecta: Quemadmodum speculo seu Instrumento nostro Experimentali perspicué demonstratur. Sed jam probabo fundamenta Aristotelis, quæ volunt, quod nubes sint ex vaporibus à terra ad mediam acris regionem elevatis, procreatæ, elle omnimodè veritati dissentanea. Opor tet ergo in primo loco considerare, sensum scripti sacri esse huic definitionis membro plané contrarium: Vt pote, ex quo colligimus, quod fide sit intelligendum, aprata esse secula verbo Dei, ut ex invisibilibus visibilia fierent &c: Quare certum est, quod neque terra nec aqua visibiles sint nubium origines, sed potius simplex aëris seu Elementi Catholici substantia, oppositis ventorum flatibus in nubis confutentiam condensata: Atque hoc etiam ex varijs alijs l scripti sacri locis confirmatum habemus: Nam Iob: Deus sapientià aptat pondus acri, & appendit aquasin mensura, ligat eas in Densis nubibus, facit pluviæ Statuta & viam fulgetro Tonitruum. Quibus confirmat primum vir patiens, quod Deus Pater sit radicalis istus operis Meteorologici author, æternulque ille efficiens, quo mediante operatur-Est ejus sapientiæ Spiritus. Quod etiam concordat cum isto Apostoli Textu: Nobis est unus Deus Pater, ex quo omnia, & unus Dominus Icsus Christus, per quein omnia. Secundo quod aër sit subjectum tam Meteororum igni- i

torum, quàm aqueorum: Nam condensatione ipsus sacta est nebula & Nubis consistentia, quæ tum posteà in pluviam majore adhuc condensatione et refolutione convertitur: At si aer nimium rarefiat in conditione fulguris muta-tur: Nec dico quidem actum ipfius fulguris esse aerem; sed potius est lux admirabilis, quæ vestitur aëre quasi vestimento, mira prædictæ sapientæ virtus, quæ se multiformiter in aere manifestat, ut alibi est dictum: Namubi ejus actio politiva magis viget, ibi aer magis coruscans & fulgureus reddi-

Iam verò, quòd aër sit materiale Meteororum Aquaticorum subjectum, Textus præcedens his dictis importat: Deus sapientia sua aptat pondus acri, hoc est, condensat pro suo placito in Nebulas & Nubes: Nam verba sequentia hoc idem arguunt: Appendit (ait Textus) aquas seu nubes in mensura &c : Aut eas attenuat in fulgura, ut ex Textu residuo colligimus, & semper sapientiæ Spiritus adest, in isto vehiculo se in varias species instar alterius Protei convertit. Denique ex dicto Textu elicimus, quòd invisibilis aër alteratur in pondere & mensura in consistentiam visibilem nubium, quætum posteà in pluvias liquescunt, & fulgurum, quæ compressione apparent oculis. Porro etiam, quòd neque sir Terra nec aqua, sed solus aër, à quo nubis substantia oritur, ex istis apparet. Aperiet Iohova tibi (inquit Moyies) Theiaurum suum optimum cœlos, dando pluvi-Deut. 28, 11, am terrætuæ suo tempore. Ex quibus observamus in primis, quòd per cœlos intelligit acrem: Namin acre nubes procreantur, atque iterum: Aer vocatur cœlum in multis scripturæ locis, ut volatilia cœli &c: Vnde concludimus, quòd ipse sir arca Dei Thesauraria, ex qua ipse juxta placitum, suum producit & efformat nubes, quasi visibilia ex re invisibili. Secundò, quòd aër vocetur Thesaurus ejus optimus, & per consequens, ut pote ex quo Deus non modò creaturas suas Meteorologicas extrahit, sed etiam sapientes nonnulli summum eorum bonum expectant. Prætereà alibi legimus: Proptereà aperti sunt The- Escless, 43,17, fauri & evolarunt nubes & nebulæ sicut aves. Sed hoc ad huc evidentius sermone 108.37.21. isto redditur. Subitò aër condensabitur in nubes, & ventus transiens fugabit eas. Quo arguit expressé, quòd aer sit arca Dei Thesauraria, ex qua nubes condenfatione eliciuntur, & quod coelum sit unicus Thesaurus, ex quo ipsæ extrahuntur: & per consequens nec terra nec aqua, ut Aristoteles putavit: Quod quidem si esset verum, animadvertatis velim, quam absurda impossibilitas sequeretur: Nam tunc, cum sol solet aquas æstivo tempore attenuare, aerem maximé redderet

1.Cor.8.6.

10b.28.25.

10b.26.9.

Heb. 11, 2.

vaporum multitudine spissum, & tunc | major adhuc irregularitas subinde oreretur ad subvertendam rationem Aristotelis de nubium generatione: Nam si hoc esset verum, majorem nubium & pluviæ copiam expectaremus æltivali, quam byemali tempore, utpote, quo spatio vapores magis redundant ex stagnorum, torrentium & fluminum exhalatione per præsentiam Solarem: At hoc effectu probatur falfum. Ac denique non est calor Solaris nec syderum, sed æternus Iehovæ spiritus, qui habet Dominium in ventos mundi Angelicos, in quibus organicé moverur & operatur omnes istas alterationes Meteorologicas, in aere & per aerem, uti infra de-clarabitur: Vnde dictum erat, ut supra, Sapientia fecit pondus aëri, & nubes appendit in mensura &c: Sed venio jam ad

secundum dubium. Pro resolutione secundæ quæstionis dico, quòd sit alius modus condensationis vaporis invisibilis sive aëris in nubem, quam est ille ab Aristotele effictus: Nam ubi ille afferit quòd istiusmodi inspissationis actus à contractivo mediæ aeris regionis frigore fiat, admiratione dignum venit, cur effectus iste non etiam alijstemporibus eveniat, nempe cum venti spirant à suis terræ quartis sive plagis: Nam, quando venti Aultrales dominium habent, tunc nubes observamus multiplicari, & pluvias abundanter cadere: scire, inquam, velim ab istis Peripateticis, cur vapores tam affluenter é terra & aquaillo præsertim tempore, dum venti istiusmodi spirare solent, plus, quam alio, in quo ipsi dominium non habent ad nubes tam copiofas in aere procreandas ascendant, aut cur vapores taliter ascendentes magis coagularet seu condensaret mediæ aëris regionis frigiditas illo, quàm alijs temporibus, cum nubes calidæ aerue spissus, radijs calidis loci mixtus, qui Borealiter ab æquinoctio pelluntur debeant potius mediæ regionis frigora moderari & mitigare. Scio profectò iplos, quid respondeant, penitus ignorare: Quare eos ulterius in hac re non premam: Sed ut melius eliciatis veritatem, qua aër in nubes condensatur, experimentum à me ipso expertum, quo in nebularum & nubium generationis mysterio eram instructus, vobis paucis explicabo. In itinere meo à Civitate Venetiana Augustam Vindelicorum versus, ut inter montes & scopulos Alpinos viam feci quodam die, toto Horizontis cœlo etiam claro admodum & tine ullius nubis macula apparente, & per consequens Sole liberos suos radios undique, sine ullo nebuloso impedimento ejaculante, in montis admodum ac præ cæteris proceri ac præcipitis summitate, idque præcipué ex unico ejusdem latere, contra quod nihilominus Solis radij feriebant fortiter, nebulam gradatim créscere & augeri animadverti, quonsque tandem illa erat in nubis densæ consistentiam redacta, quæ tandem in pluviam est resoluta, & toto hoc tépore, aër erat undique, excepto illo scopuli latere, nimirum ab ejus faltigio ad basin feré usque clarus & nebulis ac nubibus immunis. Primò certe rei novitate admiratus sum, remque mecum seriò considerando tandem ex curru descendi, gramenque digitis arripiendo illud in aerem apertum projeci, ut venti viam exinde discernerem: Inveni autem ejus spiracula directè adversus illud montis supereminentis latus dedisse. Quo statim colligebam, quòd. gradus in progressione à vaporis aerei in nebulæ & à nebula in nubis consistentiam essent à majori vel minori, communis & Catholici aëris compressione, effecti: & quòd ventus aerem fugiente prosequens, illam folummodo aëris portionem appositione & compressione parum post parum coagulaverit, cujus fugam scopuli resistentis proceritas impediebat, atque hac ratione aër aëri additus in statu invisibili & tenui in formam visibilem & densam alterabatur: Vnde primum nubecula, deinde nubes secundum anteriorem montis effigiem generabatur, quæ tandem calore Solis in pluviam est resoluta, toto alio aere manente claro. Quo quidem oculis apertis percepi, quòd nubes non essent more ab Aristorele descripto procreatæ, nimirum à vapore è terra & aqua elevato, sed inspissatione tenuis ac invisibilis aëris in Nebulæ consistentiam, & ab illa in nubem à nubecula per unum densitatis gradum differen-tem. Qua quidem observatione percepi Iobi istam affeverationem confirmatam dicentis: quòd subitò aër condensabitur in nubes, & transiens ventus fugabit eas: Ve-10b.37.21. rùm enim verò, haud parum ad huc in eo hæsitabat spiritus meus, considerando, quòd montes & proceri scopuli essent ubique, quo aërem fugientem impediant in omni loco reperiendi: at Nubes é contra etiam in desertis plenis, atque in mari aperto, ubi montes ac scopuli non sunt apparere ac movere cernimus. Quod mecum feriò & sæpe revoluens, tandem alia experientià edoctus opinione illa mea aliquantulum profundius eram radicatus: Nam mecum haud inconsulté cogitabam, nullum esse ventum in cœlo cum Dominio. Spirantem, qui non habet ventum alium vel oppositum vel collateralem, qui ei in Elemento communi seu Catholico non concurrit: utcunque non discernitur ob venti potentioris dominium, qui non aliter obscurat actiones minoris venti, quam præsentia Solis solet candelæ accensælumen. Iam verò, quòd venti duo uno eodemque tempore spirent, experientià iltà fui instructus: Ego sæpius per Maria invectus, observavi, quòd, cum ventus præ dominans decrescere aliquantulum in suo vigore per vices, & vela navis non nisi debiliter urgeret, vontus ei oppositus suos patete-



patefocerit flatus, quippe quorum virtute vela contrarié movebantur, quousque ventus prior in aëre resurgens fortiorque evadens, vela iterum, ut anteà, suis viribus impleret, nosque ad metam nobis desideratam conduceret. Porro etiam ipsas scripturas habemus ad testissicandum, quòd duo vel plures venti uno eodemque tempore crebrò spirent: Nam inprimis idem spiritus à quatuor ventorum plagis ab Ezekiele erat invocatus; Et Daniel: Ecce quatuor venti ccelipugnabant in Mari magno: Et

Zacharias, isti quatuor equi sunt quatuor venti, qui egrediuntur & stant coram dominatore omnis carnis. Quibus manifestum redditur, quòd non unus vel duo venti, sed etiam plures simul in cœlo spirare queant: Nam ex spiraculis suis oppositis vel transversis nubes, Turbines, tempestates, fulgura & tonitrua sunt communiter essenta. Quod omne Poeta ille profundissimus Homerus hisce agnoscere videtur, que à Græcanico in Latinum sermonem sic transferuntur.

Tantus cælesti rumor percrebuit aulå, Cùm sæva alterni ruerent in prælia Divi: Neptunum contra bellabat Phæbus Apollo: Adversus Martem certabat Pallas Athenæ.

Vbi per divos intelligit Spiritus Angelicos, qui à ventorum præsidibus simul aqueæ emittuntur, qui per eorum in campo aeris aperto concursum more contentioso juxta prædictum Prophetæ Danielis sensum, inter se contendunt & luctant: Nam per Neptunum arguere videtur plagæ occinium.

dentalis præsidem, qui est conditionis aqueæ; & per Phœbum præsidem Orientalem, cujus spiracula sunt ignea: Per Martem intendit fulgura &c: At Ovidius istam in aere pugnam luculentius sic describit, ubi Boreas videtur habere Dominium.

Idem ego, dum Fratres cælo sum nactus aperto, Nam mibi campus is est, tanto molimine luctor, Vt medius nostris concussibus insonet Æther, Exiliant que cavis elisi nubibus ignes.

Vbi per Fratres Boreævidetur intelli- | gere ventum Australem & cœteros Cardinales, qui, dum Boreas flat cum Dominio, more fluctuoso contendunt in aere, & non modò nubes, verùm etiam Tempestates in Elemento aperto, pariunt Quare ulteriori dubio non eram distractus, sed pro certo statuebam, quòd aut duo aut plures venti simul sive more opposito sive transversali flare possint: Quorum concursu aër invisibilis intermedius comprimitur & in Nebulæ núbisve substantiam redigi-. tur, quæ nubes nihilominus ab illo pellitur & fugatur vento, qui majus habet in cœlo Dominium, juxta prædictum illud Iobi: Subitò aër condensabitur in nubes, & ventus transiens fugabit eas: Ita, ut de facilisit colligendum, quòd nubes formetur, quo ad ejus existentiam ab aere in hunc modum: Aer integram cœlorum cavitatem implens, & per consequens mundus sublu-naris & Elementum Catholicum haud injurià dicendus, cogitur violenter coram venti unius spiramine movere ac fugere: Sed in suo motu seu suga à vento priori tum situ, tum natura contrario, utcunque viribus imbecilliori impeditus, per affiduam partium appositionem & compressionem concrescit & coagulatur paulatim, uti in observatione mea juxta montem est dictum, à substantia acrea & invisibili in nebulæ vel nubis consistentiam: His ergo rite consideratis, evidenter constat, opinionem illam Peripateticorum de nubis |

generatione esse falsam & erroneam.

Iam verò ad Tertij & ultimi dubij-reso«. lutionem venio, quod est, an nubes solummodò superficialiter & ab externo, nimirum ventorum transeuntium & caloris Solaris actu (uti est opinio Aristotelis) & non ab interno & centrali aliquo agente moveatur nec-ne, cujus mandatis non modò venti obediunt, sed & nubes partim Spiritu interno movente & partim ventis ab illo etiam spiritu animatis huc atque illuc feruntur. Respondeo, quòd nubes contra vanam illam Peripateticorum assertionem suo interno agente fruatur, quòd eam vocat, hoc est, ad placitum suum perficiendum, incitat: hoc inquam principium nubis internum, eam quasi vehiculum suum dirigit, quò & quomodò ei placuerit: Nam ur agens hoc est Catholicum, ita quidem illud non abest à spiritu venti, qui etiam præsens est cum nube, urpote, quæ sapientiæ spiritu conflatur atque animatur: Nam, cum dictus spiritus agens sit præsens, cum & in spiritu venti, ipse in & mediante spiritu Angelico venti operatur centraliter in aëre, & facultate sua congregativa aërem contrahit in speciem nubis, quam tum posteà facit suum Tabernacusum & ascendens super spiritum Angelicum, & volans fuper alas venti, facit fuum tabernaculum cum vento movere secundum voluntarem fuam: Hinc, inquiunt scripturæ: Nubibus densis obtegit Deus coelos, qui comparent terræ pluviam, qui facit, ut proferant montes fœnum

Iob.37.21.

Ezekiel.37.

Zachar, G.I.

Pfalm, 147.8, tes fœnum & dent jumentis cibum. Et Iob: Densæ nubes Tugurium ejus: Et Tob.12. David: Nubem expandit Deus pro tegu-Pfal. mento: Et Moyses: Descendit Dominus in nube, & locutus est ad eum. Sed Num.11.25. totum illud, quod à nobis est anteà dictum ex istis sequentibus luculentissimé explicatur: Inclinavit Iehova coelos & descendit 2.Reg.22.8.

& caligo sub pedibus ejus & ascendit super Cherubin & volavit seu lapsus est super pennas venti. Posuit tenebras in circuitu suo latibulum, cribans aquas de nubibus coelorum præfulgore in conspectu ejus nubes accensæ sunt &c: In quo Textu totum illudanteà à me allegatum confirmari videtur: Nam primum dicitur, quòd Deus super Cherubin ascenderet, qui est aëreus & per consequens ventosus spiritus five Angelus, in quo verbum Domini movebat, & tunc in & mediante isto ventoso Ffilm, 104. 3. tu suo latibulum &c : Sive currum : Nam, 1 falm.67. 17. seu currus Dei, qui itat super alas venti. Et

spiritu, tugurium sibi obscurum efformabat: Nam dicitur: Posuit tenebras in circuiut David habet : Nubes densæ vehiculum alibi dicitur: Mons Dei coagulatus, in quo beneplacitum est Deo in habitare: Ita, ut luculenter constet, quod Spiritus Dei moveat Spiritu Angelicu: Cum, quasi organum primi ordinis, & spiritus, informat atque excitat aerem cum natura ventosa, ut pote cujus motu sive actu in eo aer transmutatur in naturam ventosam: Vnde Provheta, ut anteà: Qui facis Angelos ventos. Tunc ille aër ab una eademque Divinitate animatus aërem communem in nubes reducit, quæ loco curruum ei inservit, qui est unicus in istis omnibus operator, inediantibus varijs organis: Quorum unum est in alio magis centrale, & per consequens dignitate prius: Nam quo magis internum elt organum, eò præstantius, nobilius & potentius, ut pote propinquius accedensad Divinitatis sedem, quæ verfatur in centro, & in centro agit & operatur omnia. Quod Deus est motor unicus in tonitribus, quòd loquatur ex turbine & nube, & quod sir pro velle suo ignis consumens, & quod agat centraliter in ventis, Nubibus, nivibus & tempestatibus, & quòd omnia ista mediante spiritu sapientiæ perficiantur, ubique sparsim testantur scripturæfacræ: Quare in consulté satis conclusere Peripatetici, nubes solummodò à solis calore aut à vento, quasi externis solis principijs animatas movere; Cum hisce, quæ dicta funt, liquet, quòd nubes sit Tabernaculum, Tugurium & currus æterni illius spiritus, cujus equi (ut Propheta Zacharias habet) funt quatuor venti feu potius spiritus Cherubinici, qui ventis præsunt, eosque animant. Quare evidens est, quòd voluntas sive centrale Principium motionis, insit nubi: Sed Angeli & venti sunt ministri seu organici motores, qui movere eam solent secundum voluntatem primi & centralis | facientes placitum ejus. Denique ex istis

in ijs agentis. Quare, tametsi in præcedentibus probavi, quòd aër esset nubes condensatus, & ventus transiens fugaret eas, juxta Iobi fententiam; tamen ille, quimandat istiusmodi nubium generationem mediantibus ventis, est unicus & centralis ille agens & motor tā in nubibus, quàm ventis, qui juxta, voluntate fecit ministros suos eu movere & portare, ubi vel quò ei placebit: Hinc ergo Salomon: Sapientia ejus abyssi ruperunt se & cœli destillant rorem. Et Iob: Flante Deo concrescit gelu: & alibi: Sapientià aptat pondus aëri & appendit a- Prov. 30. 37. quas in mensura &c : Audacter ergo concludere postumus, tam adversus Aristotelis. quam aliorum Ethnicorum Doctrinam, 106,28 quòd nec terra nec aqua funt radicales nubium fontes, sed coeli sive aer sublunaris ur pote, qui sunt arca Dei Thesauraria: neque est frigoris in med-a acris regione inclementia, quæ vapores aliquos imaginarios à Terra & aqua elevatos condensat : Sed centralis ille spiritus animans & vivificans, labens super alas venti, qui resider, sed non inclusivé, in nube, qui mediantibus ministris suis ventosis sive ventis Angelicis, nubes creare solet, ut sibi in multis inserviat : Vnde liquet, quòd nubes non agat & moveatur per calorem Solarem, sed Divino illo actulucido, qui ei inest occulté: & quasi imperator summus infidet Cherubinis, qui sunt acrei & ventosi Spiritus seu Angeli, uti Seraphin funt ignei, atque ita movetur super alas venti, quem Spiritus Cherubinicus animat, ita ut in & per organum suum ventosum dicatur flare & movere, ubi & quando bonum ei videbitur. Patet ergo. quod Divinitus agat in Angelo Cherubin, Angelus per Spiritum Dei movetur, animat, agitat & movere facit ventum; ventus se nebuloso aeri immiscens, eum rapit, ubi primus & unicus totius machinæ nebulosæ fabricator desiderat; qui in isto negocio operatur omnia: Non aliter, quam in machina rotis movente observainus, quòd rota centralis moveat rotam secundam, quali organum primi ordinis, & illa secunda moveat tertiam; tertia quartam. Et tamen videmus, quòd integra agendi virtus atque essentia sit in centrali rota, & consequenter cæteræ rotæ exteriores sunt organa, quæ per se mortua sunt, & quiescunt, nisi à primo & unico illo motore ex-citentur. Concludimus igitur, quòd sit omnipotens & omnia creans Spiritus, qui est generalis actor & formalis motor in meteoris, cui ministri Angelici, quisemper stant coram facie dominatoris terræ (ut Zachariæ verbis utar) assistunt, ut organa seu causæ instrumentales ad suam voluntatem à re qualibet, exequendam. Est, inquam Spiritus iste essentialis, qui flat à centro nubis per suos Angelos ventosos, qui (teste Davide) sunt ministri,

videre licet, quòd Philosophia ista Aristo-1 telis non sit de desuper à Patre Luminis, sed terrena, ammalis & Diabolica, juxta Apostoli assertionem, quatenus veritati sit contradictoria. Quare extrema videtur in Philosophis Christianis dementia, viri hujus Ethnici doctrinam, tanto fervore infequi,ac si Theodidactus sseu à Deo esset do- dentali procreantur.

clus, cum revera Christianos à divinæ essentiæin suis operibus cognitione, omnind distrahit: Quatenus ipse falso asseverare haud erubescit, non sine immensa à divinitate derogatione, quòd res tanti momenti, quales funt meteora, tam in coelo, quam in terra & aquis, varijs modis & more acci-

#### CAPVT. VI.

Vera & essentialis nubis definitio, seu potius descriptio, boc in capite junta scripturarum sacrarum sensum explicatur.

Peripatetici nostri) si possis definitionem Nubis magis essentialem, idque secandum veram tuam sapientiam & Textus facri fenfum, quem tanta devotione videris sequi. Quibusego mead istud opus obe-

undum paratum effe.

Nubes, est spiritus mundani in arca Dei Thesauria, hoc est, in efus cælis occultati, sapientia divina centraliter operare, ministrisque ejus ventosis extrinsecusDei nutu aëra coprimentibus, revelatio: Hoc est, visibilis aëris invisiblis in cumulum nebulosum, flatu divino coacervatio, quam Iehova pro tegumento suo expandit, & pro tugurio seu vehiculo, ad voluntatem suam tam in coelis, quàm in terris complendam, habet. Vel sic.

Nubes est aër, in vaporis densi seu nebulæ gradum prius, atque ab illo paulatim in spissiorem atque obscuriorem confistentiam, duorum ventorum sive oppositorum sive trans versalium flatibus, Deo sic volente & centraliter ad fuam voluntatem complendam operante, compressus atque condensatus.

Nubes est vaporosa & densa acris congeries, quam sapientia divina ubique per mundi spiritum expansa, ex nihilo quali fecit, hocest, exinviso atque incognito aeris sacrario seu arca Thesauraria ad suam voluntatem tam in cœlis, quàm in terris exequendam visibilem fecit & in lucem vulgarem produxit.

In hujusinodi definitonibus, causa materialis est, densa & vaporosa aeris congeries, feu cumulus nebulofus,in qua etiam & causa formalis depingitur: Habemus etiam in ea causam efficientem seu centralem, nimirum sapientiam divinam, ut & externam & superficialem, videlicet ministros sapientiæ ventosos, comprimentes aërem, eique in motu assistentes: Habemus &

Ssignes igitur, sat scio (replicabunt | minieram seu arcam Del Thesaurariam, ex qua materia seu consistentia nubis extrahitur, videlicet coelos, qui sunt Thesaurus Dei. Denique causa finalis inibi declaratur, esse, ad effectus voluntatis Creatoris, five benignos & falutares, five feveros &

infalubres producendos.

Iam verò ad priorem descriptionis harum portionem defendendam atque com-probandam, ait sapiens: Deus sapientia 10b,28.25, sua aptat pondus aeri & appendit aquas in mensura &c : Quibus tam causa nubis materialis, quàm illa efficiens detegitur: Nam actione Divini in aere spiritus, aer disponitur in denssorem vel spissiorem atque in leviorem aut ponderossorem consistentiam: Nam, verba expressa sunt: Aptat pondus aëri: Quare aër est causa materialis, & spiritus iapientiæ, est unicus Eccles L43. agens essentialis, & per consequens nubi-um & pluviæ author. Et Syriachus: Aër condenfabitur in nubes, & ventus transiens fugabit eas: Hic ergo causa materialis, videlicet aer; atque Formalis, nimirum condenfatio in nubes describitur. Et alibi: Congregatio Spiritus aspergit nivem.

Ad causam autem efficientem quod spectat, eam anteà descripsi esse spiritum sapientiæ: Deus sapientia sua aptat pondus Pal. 147.8. aeri & appendit aquas in meniura, utanteà. Et alibi: Nubibus densis obtegit De-

us cœlos, & pluribus alijs locis. Pro causa Finali, ait lob: Pro irrigatio- 106.37. 40. ne fatigat Deus densam nubem & dispergit lucem nubis fuæ, quod cunque præcipit illis faciendum in terra, sive ad flagellum sive ad faciendam beneficentiam, efficiet, ut præsto sit. Et Baruch: Cum nubibus Baruch, 6.66. mandatum est à Deo, ut obeant totum orbem habitabilem, perficiunt, quod imperatum est. Ita ut videmus magnalia ista Dei, à secretis & invisibilibus suis habitati-

onibus seu sacrarijs extrahi, ad placitum ipsius faciendum, qui ea creavit.

CAPYT.

# SECTIONIS PRIMÆ, LIB. V.

CAPVT. VII.

Quomodo nubium componendarum ratio, ex instrumenti nostri experimentalis observatione, oculariter demonstretur, atque etiam nivis definitio falsa & vera, oculis intuentium exponantur.

bes in cœlo, opposito ventorum duorum Coiramine, videlicet ex Austri dominio & insensibili Boreæ afflatu, generantur, oculari experientià demonstrem. Prædixi vobis cap. 4. lib. 4. sectionis hujus, quòd, ut der vitro instrumenti experimentalis inclusus, solo manus calidæ contactu se dilatabat in collo ejusdem, & dilatatione evolabat à manu tangentis, infrigidam regionem aquæ (quod in co probatur, quia aqua anteà elevata in collo vitri, jam inbito præcipitatur) ita etiam aer grossus hyemalis in Hæmisphærio Australi, transeunte sole per Æquinoctium Autumnale, præsentia solis calidi dilatatur: &, quoniam hæmisphærium illud, non est ad totum illum spiritum ita dilatatum comprehendendum sufficiens, fugit veloci motu, ab activitate solari, trans lineam æquinoctialem, in hæmisphærium Hyemale seu Arcticum, ut ibi locum pro sua existentia magis spaciosum inveniat: At spiritus ille volatilis & dilatatus, inveniens constantem illius loci aërem, ob solis absentiam à frigore Bereali contractam, ibidem subitò condensatur in nubes: Atque hæc est ratio, quòd, ubi flatus Borealis nullus evidenter persentitur, ibi venti Australes copiam nubium & pluviarum producere soleant : Ita, ut manisestum reddatur, quòd spissus Borealis Hæmisphærij aer, Borealibus flatibus agitatus, & aëre calido subtiliato, ab Hæmisphærio opposito emisso occurens, ei resistit, & paulatim in nubis existentiam reducit: Hoc, inquam totum, observatione debita aëris vitro machinæ inclusi, explicatur, uti anteà est indicatum.

Denique definitiones Aristotelicas pruinæ, grandinis, glaciei & similium Meteo-rorum, hoc in loco explicare, easque sacræ scripturæ sensui contradictorias esse, probare nolo, quoniă amplă de istis,in Mereorologia cosmica mea, feci mentionem: & proinde vos ad ipsam refero. Sed nivis iolius definitioni jam insistam. Aristoteles vi-

Am verò æquum est, ut modum, quo nu- detur asseverare, nivem esse nubem frigore intensissimo congelatam, quæ, antequam sit complete in aquam, vaporosa dispositione dissoluta, in niveam substantiam convertitur: In qua ejus definitione, quoniam eum non minus errabundum ac in præcedentibus & præcipuè in nubis origine, invenio, ei fidem exhibebo nullam: Præterea scripturæ sacræ intentionem & leges, istiusmodi sua descriptione transgreditur : Nam ipsam Nivem ego aliter idque juxta Paginæ fanctæ statuta, sic definio.

> Nix est Meteoru, quod Deus ab arcano suo Thesauro, seu arca Dei Thesauraria, in forma lanæ extrahit, ad voluntatem suam efficiendam in terra, sive ad pænam & flagellum, sive ad beneficentiam & benignitatem.

Vel sic.

Nix est creatura, ex abstrusa aëris arca, seu Thesauro Dei, mediante frigido Spiritus Divini spiraculo, in forma lanæ, ad placitum suum divinum perficiendum producta.

In qua causam materialem observamus esse Eccless. 49. ipsum aërem, aut substantiam coelorum, unlob. 38.
de Textus sacer: Congregatio spiritus aspergit nivem. Et Iob: Pervenisti in Thesau- Pal. 147.16 ros nivis?eo Pfaltes Regius: Deus verbo suo emittit nives, sicut lanam, coram frigore 10b.27.9. ejus quis consistat? Et Iob: Flante Deo concrescit gelu. Quibus etiam causa efficiens nivis le prodit, nimirum ipse Deus Pater, à quo omnia per spiritum sapientia. Porro causa formalis in eo describitur, quòd emittitur instar lanæ. Ac denique finis est, ut vel vindicet suum Dominium adversus impios, vel benefaciat ipsis, quos Deus in sua misericordia & benignitate re-

Plura de ventorum, Nubium, Nivis cæterorumque Meteororum Mysterio in Tractatu seu volumine meo de Meteorologia Cosmica sum locutus: Quare brevitatis causa vos adillius discursus medullam

refero.

#### CAPVT. VIII.

Quænam lit Aristotelis de fontium & sluminum origine seu generatione sententia, & an ipse in ea Divina sapientia veritati conveniat nec nè.

Aristotelis de ventorum & nubium generatione & essentia sit impura, fallax & veritati contradicens,mihi in isto loco proposui opinionem ipsius, de fontium & fluviorum origine, ad Lydij lapidis examem sum Ethnici, tam in fontium & fluminum | atque deleri.

Vm ergo sit apparens, quòd Doctrina | orta , quàm in Meteoris cæteris à me recitatis, decipiuntur, atque ideò sectæ corum princeps (re æquis justitiæ trutinis ponderata) debet à quolibet syncero Christiano, pro mundi deceptore seu impostore haberi, & consequenter ejus de subjecto proferre. Peripatetici, cum Christiani, Meteorologico doctrina debet repudiari

Arista-

Aristoteles & ejus sectæ reliqui sunt de opi- tum posteà sieri effingit, reddetur palnione, quòd terræ venter, varijs cavitatibus, meatibus & fissuris impleatur, per quas necesse est, ut vapores à terræ centro ad vacui evitationem, sursum ascendant, qui in fuo motu lateribus concavitatuum, fissurarum seu meatuum & venarum terræ adhærentes, in aquam refolvantur, qui guttatim distillando efficient fontes, quibus tum postea flumina oriuntur: In qua eorum fontium descriptione, concludunt, materiam eorum nihil esse aliud, quam vaporem è terræ visceribus ascendentem, & in aquam tum posteà in transitu, ratione frigoris atque etiam caloris loci condensantur: Haud aliter, quam juxta eorum senfum, nubes, pluviæ, nives & grandines oriuntur, à vapore primum condensato, &

tum posteà liquefacto.

At si quamlibet istius membri definitionem oculis acutioribus introspiciamus, illudque paulò accuratius examinemus, percipiemus quidem, quòd ad fontium ortum requirant non modò materiam duplicem, verum etiam formam agentem geminam: Fingunt enim, quod materia remota sit vapor, & tunc materiam propinqua imaginantur esse guttas aquæ, quæ ex vaporis congelatione frunt Etiam duplices suas causas efficientes frigus & calorem, statuent: Nam, inquiunt, est frigoris officium condensare & coagulare vaporem ascendentem in consistentiam aquæ: Ac caloris est & frigidi simul, ut reddant aquam mobilem & fluxibilem. Mihi ergo, Lectores consulti, liceat hisce Philosophis Peripateticis cum suo proprio Axiomate respondere, & consequenter eos armis suis proprijs evincere. Frustra, inquiunt, fit per plura, quod fieri potest per pauciora: Iam verò, si opus hoc radicale & originale, in fontium generatione, poslit convenienter per unum idemque aquæ subjectum, à natura, sine ulla ipsius in vaporem resolutione, atque tum posteà in aquam secunda vice, condensatione præstari; tunc non dubito, quin mecum concludatis, istud suæ definitionis membrum esse incongruum, vanum & imaginarium: Sed hoc in sequentibus, idque oculari demonstratione reddam apparens & manifestum: Nimirum, quòd in cursu naturæ sit possibile, ut aqua sine ulla suæ consistentiæ alteratione, possit secretis venis atque meatibus terræ in altum, etiam ad montium procerorum cacumina, à terræ & maris profundo elevari, postquam ipsa in occulto suo, per arenosam & porosam terræ substantiam transitu, naturam suam salsam deposuerit. Quo quidem fat liquido apparente, inventionis Aristotelicæ vanitas subito cuilibet sapienti detegetur. Præter hæc sterilitas inventionis, sive rationis ipsius, quæ vapores lateribus cavernarum terræ adhærentes, debere in aquam converti, & infontes & flumina pabilis & manifesta, si consideremus, quod guttæ ita factæ, paratiores erunt ob earum ponderositatem . tendere atque revertere deorsum in terræ viscera, per eosdem meatus, à quibus sunt in forma fumi elevatæ, quam, ut moveantut allateraliter. Quare verisimile est, quòd aqua sic facta, aut saltem major ejus portio, in locum, à quo venit in forma vaporis recideret. Sed omittendo pro temporis pauxillo istas rationes, examinabo & conferam hoc ejus descriptionis membrum cum Biblij sacri Authoritate & veritate, quò meliùs, an inter se in hac re conveniant nec ne, discernamus.

Invenimus in primo loco, quòd non sit accidentale & imaginarium, aut frigus aut calidum in terræ visceribus, quæ istius Meteori generationem efficiunt, sed Deus, qui operatur aut per Angelicos ventorum spiritus, aut à palatio suo solari ad istius negotij complementum. Et tametsi in sua actione tam privativa, quàm positiva frigiditas & caliditas, se ipsas loco ministrorum exprimant (Nam Textus habet: Coram frigore ejus quis consistat.) Tamen est Catholicus ejus actus Pfal. positivus, in sole & ventis calidis, quem è Tabernaculo suo solari & ex ventis suis calidis extendit, & privativa seu contractiva ejus virtus, quam manifestat per longinquitatem seu absentiam lucidi sui Tabernaculi à regione assignata, atque etiam polaris sedis Propinquitas, & ventorum frigidorum præsentia; quæ annuatim alterant, & varieformiter transmutant creatum Elementu. Atque ideò est, ipse Deus, qui mediantibus organis suis spiritualibus, tam in coelo desuper, quàm in terra & aqua inferius, operatur omnia & inter cætera producit ac generat fontes, ex quibus tum posteà fiunt flumina: Et per confequens est actus illius Spiritus, qui, teste Salomone, implet orbem terrarum, & omnes mirabiles in ea effectus operatur. Quod etiam Psaltes in his verbis confirmat: Qui emittis fontes sap.1. per valles, ut inter montes ambulent, & potum præbeant omnibus animantibus agri, ut frangant onagri sitim suam. Quare 161,104.104 videmus, quòd folus agens Catholicus, atque ideò fontium procreator, sit spiritus ille divinus: Iterum hîc causam finalem, ob quam fontes creati funt, expressam invenietis, nimirum ad irrigandam terram, ad seminum, fructuum, herbarum & graminis multiplicationem, & ad potū animantibus agri præbedum. Verum Peripatetici nostri replicabunt, se nihil novi adhuc, pro opinionis istius, Aristotelicæ, videlicet, materiæ fontium ab ipso assignatæ confutatione, ex scripturis accepisse: Sed, ut istius objectionis medullă auferam, efficiă equidem, ut rei veritate, idque sine perspicillis clare intue-

antur: si huic Salomonis assertioni, accurata

Erciof.I.

Alber.lib.2,

Agricol. de

priu fubter.

Lib. 3 quest.

natur,

meteor.

intentione animos suos inclinant. Omnia flumina, inquit, intrant in mare, & mare non redundat, ad locum, unde exeunt, revertuntur, ut iterum fluant: Quo sermone exponit sapiens nobis, realem fontium materiam seu causam materialem, esse aquam, & non vaporem. Ait enim expressis verbis, esse non nisi unam eandemque aquam, quæ circulationem suam perpetuam facit à mari per terræ viscera, mediantibus fontibus & fluminibus in mare. Palpabilis iste in Aristotele error, erat in causa, quòd non modò quàm plurimi doctiorum tam antiquorum quam recentiorum, sed etiam nonnulli ex sidelibus discipulis ab eo hac in revidentur discrepare. Ex Philosophis antiquioribus alij volunt, quòd tota aquarum copia, qua fontes perennes uberrime scaturiunt, ab aquis cœlestibus seu pluvijs colliguntur: At hanc opinionem videtur seneca evertere hisce rationibus: Primum, quia nulla pluvia ultra decem pedes terram penetrare & madefacere, observavit ex vinearum fossionibus. Secundò, quoniam montes nudis rupibus pleni, atque ideò pluviam non admittentes, faciunt fontes quandoque magnos & perennes: Tertiò, quia siccissimis locis, putei in altum per trecentos pedes acti inveniuntur: Quo intelligere fas est, hunc non fieri à collectivo humore, sed à viva aqua.

Alij putant, fontes generari ex aquarum in terræ visceribus copia, inter quos Seneca credit, fontes è terra in aquam transmutata produci, quatenus omnia Elementa sunt mutud transinutabilia: At ista opinio sine ulla alia refutatione ab im-

probabilitate condemnatur.

Met.1.C.13. Lib.2, de sub-

gro Natura.

Opinio Aristotelis est, quòd ex aëris vaporibus in terræ meatibus conclusis, & frigore condensatis, proveniant, uti dictum est. Contra quem inprimis Cardanus, asserendo, esse incredibile ab aere tantam aquæ quantitatem & tam perennem polle gigni. Quare Scaliger cum Cardano, merito confutat eam opinionem, quæ putat, fluvios ex aere generari, idque præfertim, cum decupla vel amplior aeris proportio concurrere debeat ad generationem unius partis aquæ: quare non tantum in terra spatium concavum pro tam immensa aëris quantitate reperitur, quæ tantam aquæ copiam proferre queat: Præterea tanto acre consumpto, necesse est, ut vacuum intus reperiatur. Hæc Scaliger. Bodinus verð adhuc acrius adversus iltam opinionem insistens, istam Aristotelis de fontium origine Lib.2. de The opinionem derisam jacere ait : Fieri enim non potest aut cogitari, ut aër tanta celeritate corrumpatur, quantâ fluunt aquæ, nec tamen in momento id fieret totus Elementaris aër, quippe qui est in sua substantia rarissimus, quare non sufficeret ad eam aquarum, quæ uno die fluunt, abundan-

tiam producendam: Sed fallitur hac in re

Bodinus, nam aër est aquarum omnium fons & Spiritus.

Quarta opinio est, illa antiquissima tam inter Philosophos Gracanicos, nimirum Platonem; imò verò ipsum Thaletem, qui omnium primus in Græcia Philosophus erat, quæ longé anteà, ab ipsis doctissimis & sanctissimis Hebraorum literis erant confignata: nimirum, quod originem suam juxta Ecclesiastes doctrinam ducant à mari; idque duabus confirmant rationibus, primum, quia nullum aliud corpus præter amplissimum mare tantæ copiæ aquarum, quantæ scatent fontes, sufficiat: Secundo, quòd tantà aquarum copià quotidie in mare fluente ipsum

tamen non augelcat.

Ex discipulis obsequentissimis ipsius Aristotelis: Nam Iohannes Velcurius (vir in Philosophia mundana versatissimus, & qui in mysterijs Philosophiæ Aristotelicæ enucleandis multum temporis consumpsit, & commentarium super sui præceptoris Physica composuit) quando venit ad tractatum ejus de fontium generatione, videtur præceptoris in hac re inscitiam, five imperitiam, explicare in his verbis: Non conveniunt inquit, sacræ scripturæ cum Physicis de ortu fluminum ac fontium docent, quippe flumina ex mari per varios alveos meatusque fluere, ac ad suos fontes refluere. Eccl. 1. testatur, Lib. 3.com dicens: Omnia flomina intrant in mare, & mare non redundat, ad locum unde exeunt, revetuntur, ut iterum fluant. Cæterum Physici dicunt, materiam esse vaporem resolutum in aquam & liquefactum à frigore & calore simul, intrater-Hæcille: Vnde colligimus, quod aut discipulus iste præceptorem suum haud injurià pro falsa ista doctrina reprehendat, aut judicium Salomonis pro erroneo intelligat: Nam, si disciplina unius sit illi alterius contradictoria, elirenda est præstantior; deterior verò à Christianis repudianda. Quis autem Sapientum sententiam Salomonis reijciendo, illud Aristotelis amplectabitur: aut quis honoris aut dignitatis Aristotelis, viri Ethnici & infidelis salvandæ & præservandæ causa, Salomonem, virum Theodidactum pro mendace aut fallace æstimabit? Sed si Peripatetici nostri Christiani obstinatia nescio qua inducti, Salomonis affertioni credere nolunt, efficiam mediante Experimento oculari capite sequenti explicato,

deserendo, sponte & libenter sequantur. Concludo ergo ex Biblij facri Authoritate, quòd istiusmodi fontium definitio seu descriptio sit facienda.

ut Salomonem, mentem illam Aristotelis

Fontes funt continui aquæ fluxus qui à mari incipientes, & per venas, filluras & meatus terræ undique clausos transeuntes, ad vallium superficië montiumque, cacumina usque, actu divino

# DE PHILOSOPHIA MOYSAICA.

Fol.51.

sam positivo quam privativo cogente, ascendunt, ad fœnum & herbas super terram procreandas, & ad parandum potum pro bestijs ac deinde ut ad mare seu locum unde exeunt revertantur, ut iterum sluant.

Velfic.

Fontes funt aquæ marinæ portio, à fua falsedine per porosam & sabulosam terræ substantiam expurgatæ, quæ virtute Spiritus divini terram implentis, sustum per occultas terræ venas seu meatus ad ejus superficiem usque scandens, fluminaque ad graminis multiplicationem & pro animantium terrestriumusu generans, ad mare properat, ut iterum circularem eundem per terram transitum perpetuò efficiat.

In quibus definitionibus, aqua simplex, fine ulla suæ substantiæ aut artenuatione aut condensatione aut figuræ alteratione videtur esse causa fontium materialis. Causa verò efficiens est Spiritus divini virtus in proprietate duplici, ut capite sequenti declarabitur latius. Atque hinc dicit Salo- Pro. 8, 2, 22, mon alibi: Sapientia erat apud Iehovam in principio viæ suæ, cuncta componens, quando roborabat fontes abyffi & ponebat mari statutum. Porro David: Verbum Do- Pfal.32.7. mini congregat sicut in utre aquas maris, ponens in Thesauris abyssos: Denique cau- Pfal. 104.10. sa finalis, ut ait David loco antea citato, est, ut Flumina sic facta potum præbeant om- Deuter. 28, it. nibus animantibus agri: Et, ut Moyses habet de pluviæ beneficio, ad irrigandum terram &c.

Venimus jam ad demonstrationem nostram ocularem.

### CAPVT. IX.

In quo Salomonis de fontium & fluminum origine assertio partim oculari demonstratione & partim rationibus à veræ Philosophiæ fonte productis, approbatur atque sustinetur.

E, erudite Lector, in præcedenti meo discursu certiorem seci, quòd Spiritus Dei, annuatim in Elemento mundi infimi Catholico, virtute duplici agat; quarum una est dilatans seu rarefaciens, quæ in ejus politiva, manifesta, lucida, activa, & calida dispositione perficitur, arca Thesauraria, cujus præcipuum est palatium seu Tabernaculum Solare, Divinitatis plenum; altera est contractiva, quæ in privativa & secreta sua dispositione est tenebrosa, frigida & fixa, cujus sedes & Thesaurus præcipuus est circa polos mundi: ut pote, quæ cum sit in effectu, priori sive activæ illi contraria, Locum suum in mundi quartis, à Sole remotioribus sibi vendicat: ita, ut Spiritus vivificus, qui suam in Tabernaculo Solari fedem habet, sua præsentia solummodo dilatando & in exilium relegando frigora Borealia in communi Elemento operatur, actusque Boreales, per viam Rarefactionis destruit; ita etiam per Solis absentiam, frigidus Polaris proprietatis Spiritus, dominium habebit in illa Elementi Catholici portione & per viam Condensationis omnes subtiles illos effectus in nihilum rediget, quos Lucis calor & virtus Solaris produxit. Exempli gratia, totum illud, quod tempore Hyemali in regionibus Meridionalibus, hoc est ultra lineam Æquinoctialem, ab Arctico frigore (Sole tunc temporis in Hæmisphærio Boreali manente & æstatem nobiscum faciente) in Catholico Elemento producitur, nimirum acris condensatio, fontium elevatio, & aquarum | multiplicatio, nivium, glaciei & grandinis productio, herbarum, fructuum &

plantarum mortificatio &c. Sol in proximasua illarum regionum visitatione, qua erit, dum Borealis Hyems nobifcum regnabit, proprietate sui Spiritus rarefactiva, dilatativa & vivificativa destruct & alterabit, convertendo aërem spissum in subtilem, fontes deorsum, versus terræ visce+ ra deprimendo, quæ hyeme in altum sublimabantur, dissolvendo nives, pruinas, glaciem, grandines; & ex corporibus fixis & opacis mobilia & transparentia, nimirum aquas, faciet: Spiritus arborum, plantarum, herbarum, ratione congelationis semimortuos revivificabie, corpora eorum mœsta & quasi lugentia, vestimentis viridibus induer, floribus ea adornabit, ac tandem fructus salutiferos producet. Breviter, nihil est, quo Polaris illa Frigiditas, absentia Solis dominatur in uno Hæmisphærio, in cujus simile Solaris regionis oppolita æstas, in eadem proportione more contrario, non agit: Quod quidem ni esset, necesse forer, mundum quoliber anno debuisse aut suz substantiz augmentationem aut diminutionem pati, hoc est, ut quandoque major in quantitate & quandoque minor existeret. Sed ,ut Salomon affirmat, quod mare non obstante assiduo fluminum in illud fluxu non redundat: ita, etiamsi fontes in uno mundi hæmisphærio assurgant, necesse est, ut in Hæmisphærio opposito pari proportione descendant in terram & diminuantur. Similiter, tametsi aër mediante illa attenuatione, quæ per Domini Spiritum fit in Elemento Catholico sublunari, evolare solet, ab Hæmisphærio Æstivali in Hyemale: Tamen necesse est, ut ille aer ita rarefactus in N 3

### SECTIONIS PRIMÆ, LIB. V.

calido seu æstivali loco, eadem proportione contrabatur & condensetur in frigido seu hyemali, qua erat anteà dilatata & rarefacta. Porro etiam, si ultra lineam Æquinoctialem magnæseu copiosæaccidant pluviæ tempore Hyemali, sequeretur necessario, ut in contraria proportione magna siccitas abundaret in Hæmisphærio Boreali, tempore eodem æstivali. Præterea, quando nobis adest maximus calor æstivo spatio, illis ultra lineam Æquinoctialem, in hyemali statu, maximum aderit frigus, semper observando eandem in conditionibus mensuram & proportionem. Similiter, si nobis adest, Sole existente circa æquinoctialia, in quibus dies & noctes sunt temporis proportione æquales, tunc illis etiam aderit ejusdem temperiei in frigore, & calore mensura. Atque hoc semper est more reciproco in Hæmisphærijs iltis oppositis expectandum, nimirum, quòd mundus, constans & idem perpetuò reperiatur, hoc est, ut neque redundet, neque diminuatur aut in quantitate aut qualitate. Atque etiam potentia divina suos in Hæmisphærio suo effectus & actus in sede opposita eadem proportione affiduè producit: Nam quanto magis Spiritus seu aer vel aqua est in uno loco attenuata, tantò magis opus est, ut in alio condensetur. Hisce ergo, judicio maturiore in loco priori consideratis, ad conclusionem meam practicam sic procedo: Er naturalis mea de hac re observatio est, quòd aër Instrumenti Experimentalis vitro inclusus, fit hyemalis, seu in naturam hyemis convertitur dominio frigoris: Nam, ut primum ejus caput seu summitas ampla frigoris externi contactum persen-

tit; aër inclusus se ipsum immediate contrahet & constringet in locum augustiorem, & consequenter, quodaër densior & groffior reddatur, perspicuum est. Et quòd res se ita habeat, ex aquæ in vitri collum elevatione, demonstratur; Nam nexus ille naturalis inter aërem & aquam est tam firmus, ut, si ille se contrahat in locum strictiorem, hæc, ut ratione suæ contiguitatis sequatur & sursum immediaté elevetur. necesse est. Vnde redditur evidens, quòd contractiva seu attractiva Spiritus Borealis seu potentiæ divinæ virtus, quæ in frigore manisestatur, primum aerem dilatatum contrahit & condensat, atque ita ille aër contractus attrahit aquas ad se, easque in altum elevat, idque fine ulla alteratione aquæ,quæ erat infra in instrumenti profundo, ita, ut in conclusione non sit nisi unica & eadem aqua. Ecce ergo ex hoc demon-stratum habetis & probatum, quòd sit in natura possibile, quod aqua illa possit in altum alterræ cavernis etia ad montiu cacumina elevari,quæ à mari nutritur,idque via & ratione naturali, fine aquæ in vaporem mutatione, ut Aristoteles vané imaginatur, contra Axiomatis istius sensum: Frustra fit per plura quod fieri potest per pauciora. È regione videmus, in Instrumenti vitro, quod, si virtus aut in Sole aut ventis calidis rarefactiva seu dilatativa, summitatem vitri calefaciat, aut aërem externum reddat æstuosum, tunc aër intra vitrum se ipsum dilatabit & aquam in vitri collum frigorisactu elevatam, sua dilatatione præcipitabit: atque etiam descensus aquæ aëris inclusi rarefactionem denotat.

#### CAPVT. X.

Quod actiones Contractionis & dilatationis & consequenter Attractionis & expulsionis aëris, instrumento Experimentalis vitro inclusi, cum effectibus Elevationis & depressionis aqua, qua ex ys derivatur, convenienter aëri & aqua Macrocosmicis applicari queant.

Ariæ profectò ortæ funt inter Philosophos tam veteres, quam modernos, disputationes de possibilitate & ratione ascensus aquæ é terræ penetralibus, per ejus venas ad montium cacumina, inter quas una ab alia dissentire videtur: Ac in fine, si rem seriò, prout est, consideremus, carum nulla ad finem desideratum, vel ad conpletam hujus Mysterij enucleationem pervenit. Plato in Phædro ex Socratis mente concludit & credit, maximum esse in terræ ventre hiatum sine fundamento & firmamento aqua immensa pleno, perpetuò sursum & deorsum agitatà: Itaque cam in varios canales terræ, in utroque Hæmisphærio pertingentes urgeri, & ad fontes usque manare: At verò ipse in hac sua afsertione nullam causam pro hoc suo sig-

mento allegare videtur: Vnde adeò ardua videbatur Aristoteli ista sui magistri sententia, ut ipsam repudiando, novam fontium & fluviorum procreandorum rationem invenerit; dicendo, quòd vapores afcendentes in aquam convertantur & fontes generent. Plinius duas affignat causas, cur aqua per terræ venas discurrens é summitate montium erumpat: quarum prima est, quod spiritu agatur occulto: secunda, quod terræ pondere exprimatur. Hujusce Lib.2.e.65. opinionis etiam sunt Seneca, qui facit Philosophum Thaletem suum authorem, atque ex recentioribus Bodinus: Sed, mirum est, quomodo hoc possit esse possibile, cum aqua sit super terram posita, & non é contrario: Vnde non est verisimile, quòd aqua possit à terræpondere comprimi, sed potiùs

potius terra aquæ gravidine onerari. Scali- | ger ex modernis, putat, hancaquarum expressionem & in altum elevationem sieri à maris compressione: Quoniam experientia invenit, aquam compressione ponderis alicujus lapidis in altum elevari atque extendi, aitque, mare esse eminentius fontibus. Quod nec verisimile videtur. Quoniam, si mare æque altum esset ac montes, universam terram submergeret: Alij aquas sursum vi stellarum trahi atque sublimari existimant. Albertus Magnusputat, vapores in terræ cavernis elevatos & reflexos, attrahere ad se aquam. Quidam volunt, quòd terra sit spongiosa ac ob istam rationem eam aquas ad Juperiora attollere sunt opinati. Denique sunt nonnulli, qui credunt, venas terræ haud aliter aquas Spiritu quodam ad furfum movere, quam fanguis in venisanimalium sursum & undique agitari cernimus. In fine videmus, quotquot quasi Philosophi, tot de motu aquæ fontanæ sursum sententiæ; quarum haud aliqua, veritatis rationem; imó quidem vix probabilitatis faciem præ se ferre videtur: quoniam genuinam & apertam illarum suarum opinionum rationem reddere baud queunt.

Quæ autem sit mea hac in resententia, paucis aperiam, quam ideò in publicum ego(licét ApostolorumPhilosophorumque minimus) proferre haud erubesco, quoniam ipsam non modò rationibus à veritatis pharetra de promptis, sed etiam oculari experientià probare ac demonstrare conabor

Debemus ergo considerare, ut prius est dictum, quòd Catholicus mundi aer & aqua impleat vastam cavitatem mundi: haud aliter, quam aër vitro Instrumenti inclusus concava ipsius viscera replet. Ita ut aqua fontana hujus mundi, è mari unico scaturiens, in terræ viscera penetrare & ipsius venas implere, seu meatus generales videtur, per quos attrahitur & elevatur usque ad montium fastigia ijsdem medijs eademque virtute, quibus aqua vitro Instrumenti inclusa, ad summitatem usque matratij seu vitri sublimatur. Quibus etiam constat, relationem esse, quam proximam inter Hæmisphærij Borealis & illius Australis fontes: quoniam in præcedentibus indicatur, quòd aër Australis, nimirum ille, qui ultra lineam. Æquinoctialem se habet, continuatur in sua consistentia homogenea, cum aere isto, qui est in Hæmisphærio no-

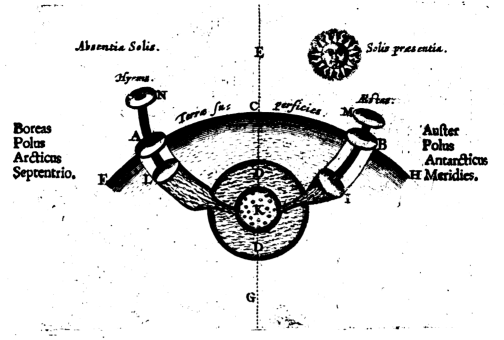
stro Boreali: ita, ut volatilis & dilatatus aer transiens à Meridie, frigore Septentrionali, in nubes condensetur. Quare evidens est, quod aqua fontes in Septentrione nutriens, sit continuata cum illa meridiei: haud aliter, quàm aqua ad funmitatem vitri Instrumenti elevara, est continua & planè eadem cum illa, in imo vafis, quæ ortum fuum habet à magno vase ininstrumenti fundo, quod cum mari comparamus. Concludimus igitur in hunc modum. Cum fervidus Solis ipiritus in æstatis profundo, aërem more intenso in hæmisphærio Boreali rarefacit, tunc aer ille ita rarefactus locum ubique spatiosiorem quærens, pro dilatato suo spiritu (uti in extractione Spiritus sive Olei Vitrioli videmus, quod rumpitur quādoque recipiens, ut spatium largius, pro spiritu dilatato recipiendo, operiatur) non aliter deprimit & præcipitat fontium Borealium aquam, quam aër vitro inclusus se mel dilatatus, deorsum observatur aquam in vitri collum exaltatam, detrudere ac præcipitare. Ex altera parte frigus, quod eodem tempore ratione absentia Solis in Hæmisphærio Australi prædominatur, actrahit & attollit aquas fontium in illis regionibus sursum, idque per aëris Catholici in locum augustiorem condensationem & contractionem: Haud aliter, ac in Instrumento nostro Experimentali videmus, frigora externa, aerem vitro inclusum, contrahere, in cujus contractione seu centrali attractione aqua vasis in fundo elevatur sursum. Vnde liquet, quòd duo se offerant, tam ad fontes deprimendos, quam eos exaltandos media: Nam, ut spiritus calidus æstivalis in uno Hæmisphærio per rarefactionem aëris detrudit aquas fontium inferius; sic Spiritus frigidus Hyemalis Hæmisphærij oppositi ipsas elevat & attrahit in altum: ita ut ex parte æstivali aquæ fontium repellantur deorsum ab aere rarefacto, coganturque suam viam perterræ viscera versus partem hyemalem facere; atque etiam, ad opus illud facilius & citius perficiendum, frigus partis Hyemalis sursum ad se trabit fontium aquas, quas in parte, seu Hæmisphærio opposito æstivali depressit aër dilatatus. Denique adjuvat frigus Hyemale ad fontium elevarionem per aëris contractionem, atque é regione adjuvat calor æstivalis ad eorum depressionem & in terræ viscera repercussionem.

Hujus rei demonstratio ocularis per Instrumentum.

.

In qua

## ECTIONIS PRIMÆ, LIB. V.



In qua figura E.F.G. sunt Hæmisphærium Septentrionale, in quo Solest remotissimus & quali absens, utpote in Capricomo, unde fit, ut in eo habitet Hyems, & in aëre, seu Catholico ejusdem elemento, Dominium habet frigus Boreale. E. H G. funt Hæmisphærium meridionale, cui Sol est præsens, & consequenter est æstatis sedes, ut pote in cujus aëre calor habet dominium. E. G. est linea Æquinoctialis, quæ distinguit Hæmisphærium Boreale ab Australi: A.B. sunt orificia venæ seu meatus Generalis in terra, duos fontes arguentia, quæ vena communicare videtur cum utroque Hæmisphærio: Nam conti nuus est ab orificio seu fonte, plaga Borealis A. transcundo per terræ viscera D. aquâ marina à salsedine purgata plena, & viam suam faciendo ad plagam seu sontem Meridionalem B. Est ergo D. aqua maris per porosam terræ substantiam, in concavum terræ centrum quafi cribrata & à salsedine mundata, quæ communicat, tam cum fonte Septentrionali A. quam illo Meridiona. li B. Concludo igitur, quòd, chm Elementum Hæmisphærij Borealis E.F.G. Catholicum seu aër est frigidus, à frigore statim contrahitur, & contractione ad se trahit atque elevat aquam in vena seu meatu terræ A.B.D. Comprehensam: Cujus nihilominus scaturigo & aqua marina D. Hoc (ut dixi) in Instrumento experimentali per aquæ in vitro elevationem præsentia frigoris demonstratur: Nam quando frigidus externus aer, contraxerit per congelationem acrem vitri capiri & collo inclusum (quod caput & collum comparo ad venam, meatum, seu canalem in terra, quæ clausa esse debet, ut nullo modo expiret) tunc aqua in altum attolletur à vasta olla, qua ego aquæ marinæ purgatæ & cribratæ | parte exacté claufæ.

confero. Ex altera parte tempore æstivo vel Australi, arque Orientali, hæmisphærium E. H. G. Vbi sol adest, aër Carholicus rarefactus est & aëris dilatatio circa fontes eorum, aquas gradatim præcipitat in aquæ ductum seu venam ejus Meridionalem versus terræ viscera B vel C. pundum. Vnde plarunque accidit, quòd fortesæltatis tempore ferventiffimi & ficciffimi inveniuntur, aut penitus ficci aut admodum depressi. Denique I. K. & L. M. Designant fluminum à fontibus factorum, in mare regressum, ut iterum sluant. Iam verò dico, quod ratione depressionis aquarum in æstate Meridionali per attenuationem nimiam aëris, aquas ex illa parte deorsum detrudentis & elevationis earum in plaga frigida,per fortem aëris spiss & condensati attractionem, aqua est aptior plus minusve abundare in regione Hyemali, & è regione diminui in illa æstivali secundum majorem vel minorem frigoris & caloris in ijs dominationem. Hoc totum ex vitri Experimentalis observatione sat liquido demonstratur : nimirum, quòd dilatatione aëris majore vel minore, aqua plus minusve deorsum versus instrumenti fundum pellitur. At secundum proportionem frigoris dominantis in aere externo aqua plus minusve in altum attollitur: Sed oftendam tibi aliud exemplum oculare hoc idem confirmans, videlicet ratione exaltationis aquæ ex una parte per attractionem & depressionis ejuidem, ex altera, per compressio-

Imaginemur Syringam aliquam duplicem, ad invicem in orificijs conjunctam, in cujus Orificiorum unione Globulus adest undique perforatus utrique orificio communis, atque iste Globulus in medio aquâ plenâ, in fundo instrumenti contenta, cavitatis undique aquâ plenæ & exomni

Hyems



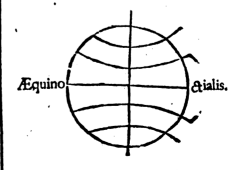
A.R. est syringa Hyemalis seu Borealis. B. K. est syringa æstivalis, quarum ambarum orificia conveniunt & fecure adaptantur in orificijs ad globulum perforatum K. qui in medio concavi D. D. aqua pleni & undique exacté clausi existit. Dicimus ergo,quòd,fi in eadem proportione compreffor seu lingua Syringæ Meridionalis L.M. detrudatur deorsum à B. & syringæ Borealis linguæ L. N. sursum attrahatur versus A. tunc necesse est, ut aqua duplici virtute in fontem A. Hæmisphærij Hyemalis elevetur, nimirum per attractionem A. sursum & per depressionem B. deorsum: Et tunc adest D. D. quasi cisterna communis aquâ plena, quæ est origo utriusque fontis, ut pote, quæ ipsis pabulum aqueum perpetuò administrat: Nam (uti supra diximus) qua proportione regnat & operatur frigus in Hyemalis hæmisphærij Elemento, ea etiam regnat & operatur calor in æstivalis hæmisphærij aere: Et proinde sequitur, quod quali proportione detruditur aqua in Meridie, tali etiam elevatur in Septentrione, & per consequens deprimitur in meridie. Atque ita è contrario, quando hyems adest in meridie & æstas in Septentrione. Ex istis ergo videmus evidenter, quòd sententia Salomonis est vera & indubitata: Nimirū, quòd omnia flumina, & consequeter fontes, intrant in mare & mare non redundat, ad locum unde exeunt revertuntur, ut iterum fluant, idque sine ulla formæ aquarum mutatione. Sunt quidem multa alia experimenta oculis apparentia, quibus probatur, aquam posse sine suæ existentiæ alteratione, à vasis fundo, in altum elevari: Quorum artificia duo eandem rem probantia cap. 12. sect. 1. Port. 4. part. 2. lib. 3. membri 2. Historiæ meæ Meteorologicæ: Vbi de Meteoris aqueis è terra in forma liquida scaturientibus, vel in terra residentibus depicta invenietis.

Sed, ut istam Aristotelis opinionem adhuc paulò exactiùs examinemus, quò vobis luculentius absurditates ejusdem exponamus: Si fontis materia esset vapor è terras visceribus expirata, tunc necesse est ut talis conversio aquæ centralis in vaporem, debeat, à calore ingenti, terre visceribus incluso, procedere, sine quo Abyssus seu congeries tanta aquarum frigidarum in vaporem refolvi nequeat, Sed ii admittatur, ignem scilicet ingentem in terræ visceribus accendi, observetis velim, quanta sequeretur ex inde absurditas : Nam, primum fatetur, fontes æstate frigidiores esse, quam hyeme, quoniam extre-mus æstatis calor includit & per antipe-tistasin proprietatem terræ frigidam conservat & auget. Quod, cum ita sit, ut ex fontium frigore tempore hyemali apparet. Tunc per hanc eandem rationem, frigushoc in terra auctum, seu fortificata debet etiam æstivo tempore retinere, præfervare & roborare calorem illum in centro terræ conclusum, qui est immediata illius vaporis fontem procreantis, causa: observetis, obsecto, conclusionem: Namsi ita sir, quòd calor in terra centralis, æstivo spatio fit major, tunc vapores magis tunc temporis obundarent: Nam, quò major est ignis, ed vapor & fumus aquæ erit grandior. Atque iterum ratione magni frigorisin terræcavernis & fissuris contracti, vapores illi citius & facilius in guttas condensarentur: Vnde sequeretur, ut æstivali tempore fontes fierent eminentiores & aquâ pleniores, atque ideò flumina frequentius tempore æstivali, quam hyemali limites sua excederent, atque inundationes facerent: At totum hoc esse veritati dissentaneum testatur experientia. Sed obijcietur (sat scio) quòd stagna & lacus & similia loca humida observentur calcre æstivali exsiccari, & quomodo possibile est,

# SECTIONIS PRIMÆ, LIB. V.

prhoc fieret sursum, si virtute solis, aquam in vapores mutante, non attraherentur. Respondeo primum, ut anteà, quod Sol non attrahit, sed rare facit solummodo, & tunc res rarefacta per se & ex propria inclinatione tendit furium. Sed fi Sol æstivali: humiditate omnium lacuum & stagnorum & similium consumeret & in aërem converteret, tunc ex inde sequeretur, quod aër æstivo tempore redderetur denfior & spission ratione tantorum innumerabilium vaporum; cum è contra doceamir ex Instrumenti nostri Experimentalisintuitu, quòd aër ei inclusus, præsentia suis attenuetur & rarefiat. Porro etiam trajor adhuc sequeretur Aristotelis error, nmirum in ipsius disciplina de generatiore nubium: Nam ubi ejus opinio est, quòd nubes generentur à vaporibus, ex terra & aqua virtute solis & Stellarum extractis, sequeretur, quòd nubes & pluviæ nobis æstivo tempore forent frequentiores, quam byeme. Sed hoc est æquè incongruum & à veritate, ut cætera alienu. Veru ego potius assero, quòd, quoniam aër est magis rarus & tenuis æstate ratione præsentiæ solis, cujus assidua actione attenuatur & rarescit aër: Ided nubes sunt paucæ æstivo tempore: Nam, (ut supra est demonstatum) nubes ex compressione aëris fiunt, atque aer iterum, sive Elementum Catholicum, cursu quodam circulari, Meteororum resolutione in primam suam materiam invisibilem (quæ erat aer) renovatur. Fateor equidem, nonnullas aquarum terrestrium partes dilatatione subtiliari, & per dilatationem ab Æstivali in Hyemale Hæmisphærium evolare: Sed ex altera parte affirmo, quòd magna eorum portio in vapores minime redacta, se ipsam aëris dilatati de pressione, & pororum terræsitibundæ, quæparata estad eam imbibendam attractione, versus terræ viscera descendit, quousque iterum ab aëre frigoris Hyemalis actu condensato, terræque poros implente, extrahitur & in altum elevatur. Nam observamus, quòd, si sit vas aliquòd magnum sive dolium aquâ Plenum, diu perdurabit, priusquam tota ejusdem aqua possit in vaporem calore solis redigi. Præterea certum est, quòd sol soleat aquam diurno tempore rarefacere, ita, ut in forma vaporola assurgas super terrum, illud nocturno tempore residere observatur, uti in Nebulis & rore apparet. Hinc est, quod observamus, nebulas & rorem æstivali tempore esse frequentiores circa lacus & flumina. Nec tamen negare possumus, quòd flumina ex copiosa pluvia limites suos exire cogantur, fontesque nonnulli præter consuetudinem augeantur, ratione penetrationis superficialis aquæpluvialis, in eorum venas per poros terræ. At istud fontium incrementum non est naturale, sed per accidens factum: Quemadmodum in fontibus minerali ali-

quo infectis, videre licet, qui extra usum medicinalem quandoque funt, propter eorum cum aquis extrancis commercium & adulterationem. At loquor ego de fontibus aquæ vivæ, quorum venæ sunt adeò clausæ & ab aquis pluvialibus securæ, ut aquas extraneas per terræ poros inspiratas vix admittant: Cujusmodi est fonsille Nemosianus Languidochiæ Galliæ, atque ille in comitatu Avenionis dictus la source, & ille non procul à civitate Orelensi Gallia, & infinitialii tam re-usenam note majoris, quorum omnium fluxus & augmentu est majus tempore Hyemali, tametsi satis ncco & pluvijs pluribus haud plurimum obnoxio, esse observantur : Nec etiam intelligo de fontibus particularibus, qui plærunque ab aquis pluvialibus nutriuntur, & proinde cessant omnino, aut ut plurimű diminuuntur æstate: Sed de illis generalibus & constanter ( non obstante æstate admodum ficca) fluentibus, qui procul dubio relationem habent ad fontes hæmisphærij oppositi. Quare, ut diximus, flatus Australes tempore hyemali & consequenter nubes, quæ ex corum consistentia generantur in Boreali Hæmisphærio, fieri partim ex vivo actu solari in Meridie, & privatione. Polari in Septentrione: Ita etiam fontes ex parte Meridiei ab aëre dilatato deprimuntur, & ex parte Boreali constringendo altiùs attrahuntur. Nonne est etiam res notatu digna, quòd fontes animadvertantur esse imiores & occultiores, dum sol sit prope Æquinoctia? Nam est observatio ab ijs certissima, qui profontium inventione effodiunt, quòd si fons ille inventus sit vivus in eo tempore, erit in perpetuum tum postea durabilis: Ratio autem, quòd fontes funt tunc temporis adeò in terram immersi, & quoniam aëris temperies est zqualis: Vnde recedente sole ab uno Hæmisphærio adaliud, aquæ sunt in motu per viscera terræ ad locum oppositumt Nam tanta est actio solaris in puncto Æquinoctij, talisque æquinoctij proprietas; idque præcipuè dum Sol illud interfecat, quod res versus polos in altum elevatas, reddit pronas: Vti in oculari Magnetis observatione, videre licet, cui si stylum ferri sive aciei polo applicetur perpendiculariter erigatur: Si in loco circuli polaris, elevabitur etiā sed non ita perpendicu-



lari-

lariter. Si in parte Tropici, exurget, fed magis adhuc oblique : At verò in parte lineæ Æquinoctialis depresse l'acebit sine ulla elevatione, Demonstratio est ista-Quare non est mirum, si fontes tunc temporis, nimirum, dum Sol est circa Æquinoctia, fint occultiores, tum propter eorum depressiones, partim ab Æquinoctio, quòd eos magis congregat à terræ Hyemalis superficie, in ejus ventre eos præparans, pro hyeme opposito: Partim propter mitigationem frigoris hæmisphærij olim hyemalis, cujus erat, eos sursum attrahendo elevare: & partim propter diminutionem caloris Hæmisphærij olim æstivalis, cujus erat, fontes per aëris loci dilata- [ tionem, deorsum pellere, ut ex speculi sive | Tonitru opinionem procedam.

Instrumenti nostri experimentalis diligenti observatione redditur manifestum, Verum quid pluribus opus est. 5. cum ex præcedentibus à nobis expressis, rei istius ratio enucleate explicatur, nam si calor hæmisphærij æstivalis subtiliando aërem deprimit aquas deorsum versus terræ viscera, frigus hæmisphærij oppositi constingendo & contrahendo aerem, eam à visceribus ad se elevat, tunc necesse est credere, quod per continuă operatione caloris æstivalis ex una parte & frigoris hyemalis ex altera, aquæ fontiù in fine æstatis inveniantur imiores. Et in Visceribus terræ magis congregaræ, atque in hæmisphærium hyemale elevatæ: Sed jam ad Peripateticorum de fulgure &

#### CAPVT. XI.

Fulgura & Tonitrua in isto capite secundum Aristotelis opinio. nem describuntur, quæ tum posted sacræ scripturæ testimonio confutatur.

Pactà jam inquisitione in Philosophia Aristotelica, de ventorum, Nubium, nivium & fontium natura, hoc in loco opus est, ut animi ipsius de admirabili Fulguris & Tonitru ortu & conditione sententiam, explicem: Quippe, quæ sunt tantæ admirationis moteora, ut speculationem ad eorum enucleationem profundissimam requirant : Opinio ergo Peripateticorum est, quòd causa materialis Tonitruorum atque fulgurum fit calida & ficca exhalatio è terra extracta & in mediam aeris regionem virtute folis & stellarum elevata; ubi partim ratione fortis nubium collisionis seu concussionis & partim per illam Antiperistafin , quæ est inter calidam exhalarionis & frigidam regionis illius dispositionem, materia illa inflammabilis in nubis ventre sic Lib. 2. Mete-coarctata accenditur, & violenter è suo carcere irrumpens, deorsum ratione suz terrestreitatis seu consistentiæ compactæ tendit: Concluditque, quòd violentia eruptionis ejusdem è nube, fiat sonitus, sive vox illa horrenda, quæ diciter Tonitru. Hoc, inquam mentis Aristotelicæ de fulgure & Tonirru compendium. Et profecto videtur Aristoteles excusatione quodammodò dignus, si in isto negotio tam abstruso errat, quoniam extat dubium de fulguris & Tonitrui ortu, haud facile à Philosophis resolvendum. Hinc ergo est, quod ipsi, non sibi in hujus rei naturæ inquisitione constare videantur: Nam Empedocles est opinatus, fulgura ex interceptione seu impedimento descensus radiorum solarium provenire; sed Anaxagoras vult, quòd sint ignis ætheræi portio, quæ descendit in nubis cavitatem, in qua tum postea includitur, dicitque, quòd lux ista è nubis concavo gliscens, dicatur fulgur, & quòd effectus irruptionis ejus dem appelletur Tonitru: Alij credunt, istiusmodi corusca-

tiones igneas à ventorum calidorum collisione accidere, qui cum sint undequaque nubi inclusi. Atque in ea coarctati, ab ipsa accenduntur, & hincinde provenit murmur illud, & nubium perturbatio: Iterum multi alij aliter de ipsis determinaverunt, ita,ut in hac re haud injuria sit dicendum; quot Philosophi, tot istiusmodi senten-Iamque ad opinionem Aristotelis quod spectar, est ipsa profecto veræ sapientiæ rudimentis aded contraria seu contradictoria, quòd nonnulli ex fidelioribus fuis discipulis Christianis, ei in hac ipsius opi- sopi in sapnione omnimode opposuerunt: Vnde in de Fulmine. Margarita Philosophorum hæc scripta habemus: Quidam Philosophi considerantes mirabilem Fulminis operationem, ipsum non opus naturæ, sed fummi Dei effectum immediatum arbitrati sunt.

Sed ad definitionis Aristotelicæ particularia veniamus : Dicit , quòd causa fulguris materialis è terra eliciatur, causas verò efficientes facit plures: Nam Agens, in ipfius elevatione, affirmat esse attractivam syderum virtutem. Porro agentia externa, in exhalationis accensione faciunt accidentia, nimirum collisionem & concustionem nubium oppositarum, atque Antiperistasin illam, quæ fit in inter exhalationis calorem & mediæ aeris regionis frigora: Nam, ex ijs exhalationis accentionem fieri concludit, ac tandem oftendit rationem, cur fulgura tendant deorsum, nimirum, quoniam materia eorum est terrestis, seu existentia compactæ: Meum autem erit quodlibet istorum particularium, ordine, idque tam rationibus, ex naturæ cilta depromptis, qua facræ scripturæ Authoritate confutare.

Pro materiali ejus fulgurum & Tonitruorum causa, quam ait esse calidam & ficcam exhalationem, ex substantiaterrea compactam, & in altum calore aftrorum

sa in oculis meis ided esse merè figmentum, quoniam probatur anteà, syderum calorem facultate attractiva esse destitutum. Secundò, si exhalationi ventosæ (quæ est levis & non ita compacta, & per consequens non adeò disposita ad ascendendum & penetrandum ratione suæ subtilitatis in mediam aëris regionem) in eam regionem denegatur in troitus, multò minus prohibebitur utiusmodi exhalationis speciei in locum tam frigidum ingressus, quatenus ipsa est de substantia magis terrestri & compacta, ac de facili inflammatione, inflammabilis. Verum ista ad hoc negotium perficiendum impossibilitas Authoritate sancta clarius exponetur. Fulgura (inquit Textus) procedunt à Throno: Et, Deus dicitur fulgurare lumine suo desuper, cardinesque maris operire. Atque iterum: Sternutatio ejus, splendor ignis, & oculi ejus, ut palpebræ diluculi. De ore ejus lampades procedunt, sicut tædæ ignis accensi, de naribus ejus procedit tumus, sicut ollæ succensæ atque ferventis: Halitus ejus prunas ardere facit, & flamma de ore ejus egreditur. Et alibi: Illuxerunt corruscationes tuæ orbi terræ: Ascendit fumus in ira ejus & ignis à facie ejus exarsit. Carbones succensisunt ab eo: Inclinavit cœlos & descendit & caligo sub pedibus ejus : Et , ascendit super Cherubin & volavit super pennas ventorum, & posuit tenebras latibulum suum, in circuitu ejus Tabernaculum fuum, tenebrosa aqua in nubibus aëris: Præ fulgore in conspectu ejus nubes transierunt, grando & carbones ignis. Et intonuit de cœlo Dominus, & Atissimus dedit vocem fuam: Grando & carbones ignis, & misit sagittas suas, & dissipavit eos: Fulgura multiplicavit & conturbavit eos &c:Quid? an colligemus existis, quòd istius materiæ corruscantis substantia esset à terra, vijs ab Aristorele effictis, extracta, nimirum vi stellarum? Aut ausus est quispiam literatus cogitare, in Christiano mundo versatus, quòd res tam abjecta & vilis momenti, qualis est terræ excrementum, à Patriarchis, Prophetis & Apostolis tantâ audaciâ & sine ulla reverentia ascriberetur essentiali potestati

Dei, & à sua præsentia & Throno, imo verò

ab ipsius ore & facie derivari atque accen-

di? Nec non æstimabitur in ipsis impudentia inaudita, respectu Divinitatis rei, asse-

verare, Deum esse ignem consumentem,

uti tam novo quam veteri Testamento

invenimus? Aut affirmaret, Propheta, quòd faceret Angelos suos ventos & mini-

strosignes urentes? Quam viliter potuit

diligens in mysterijs divinis speculator, de

Angelorum & lucium spiritualium origine

judicare, li substantiæ eorum materiales, es-

fent meræ exhalationes accidentales? Ite-

rum docemur quòd cœlum seu aër sir Thesaurus, ex quo venti, nubes, nives, grandinės,

Apocal,4.

lob. 36.

10b. 41.9.

10.

II.

12.

Pfil.17.2. 9.

IO.

TI.

12.

13.

14.

15.

fulgura & Irides extrahuntur, & quòd hæ attractivo elevatam. Primum, videtur ipomnes proportionentur à Spiritu Dei ad placitum ejus obeundum. Vnde loco anteà citatò: Deus sapientià sua aptat pondus aëri & appendit nubes in mensura, facit pluviæ 10b. 28.25. statuta,& viam fulgetro tonitruum. Quibus apparet, quòd materia omnium Meteororum, sive sint aquosa sive ignea, ex substantia aërea seu Elementi sublunaris Catholici, per verbum aut sapientiam Dei extrahatur, & consequenter non ex terra, neque in isto negocio ulla attractione seu elevatione stellari opus est, cum pura fulguris substantia perpetuò in divina potentia & in arca ejus Thesauraria reservatur, quo usque ille ipsam ad placitum suum perficiendum evocat, qui eam creavit. Nonne esset resadmiratione digna, quòd tam immensa exhalationum copia uno eodemque tempore per accidens è terra in mediam aëris regionem elevaretur vi astrali, quemadmodum subitò eveniebat in exuberanti fulphuris fuper Sodomam & Gomorrham pluvia? Sed nostri Aristotelici replicabunt juxta corum confuctudinem, hoc non fuille naturaliter, sed miraculose factum: Respondeo, quòd negare neque, metcoru illud fuisse materiale: Erat enim ex sulphure & igne conflatum: Iam verò ab ipsis scire velim, ex quo sacrario seu Thesauro produceretur, & an stellæ ipsam à terra extraherent, & in mediam aëris regionem elevarent nec ne, aut an potius Deus eā ex invisibili suo Thefauro aereo evocaret : Nam D. Paulus ait, Heb. I. quòd visibilia essent prius ex invisilibus.

Secundò, quod ad causam agentem seu efficientem attinet, in ea magis, quàm in ejus causa materiali peccat, uti ex prædicto Psaltes Regij sermone explicatur: Nam primum dicit, quòd agens, quod attrahit & clevat exhalationem illam, sit virtus attra-Ativa Solis & Stellarum, tunc imaginatur causam efficientem à materiæ accensione esse partim concussionem nubium, & partim discrasiam illam, quæ est inter caliditatem & siccitatem exhalationis & frigiditatem mediæaêris regionis, quæ invicem oppugnantes efficiunt accensionem ignis illius, qui dicitur fulgur. Bone Deus! Quam male conveniunt ilta, & quam confulum est istius chimæreæ inventionis Chaos, quæ causarum efficientium externară multitudinë fingit;cùm rei veritate non lit nili unicum, illudque admirabile in ilto negocio, quod est admodum essentiale, internum & centrale, quod movetur, quo & ubi vult, & operatur omnia in omnibus. Suntne omnia hæc superficialia, accidentalia & externa agētia primarij fulminum ac Tonitruŭ motores & animatores? Et tamen dicitur, quod Deus animet & vivificet ea sua præsentia: PGI.17.9. Nā Textus prædictus Davidis habet: Ignis à facie ejus exarlit, carbones succensi sunt ab eo præfulgore, in conspectu ejus nubes transierunt, fulgura multiplicavit &c: Et 106.361 Iob: Deus fulgurat lumine suo: Et alibi:

1eb.41.19.

Sternutatio ejus splendor ignis, oculi ejus, ut ignis accesus, de naribus ejus succedit fumus. Halitus ejus prunas ardere facit, & flamma de ore ejus egreditur &c: Quibus manifestum redditur, quod fulgur sit actus immediaté à Deo & quasi virtus quædam, essentialiter ab ipso procedens, spiritumque mundanum Diaphanum induens & illustrans, non aliter, quam die creationis quarto, Tabernaculum suum Solare induebat. Et, in hoc sensu dixit Da-

Pfal.104.2. vid: Vestitur lumine quasi vestimento, non quòd ipse sit fulgur, sed in fulgure & quasi lucida fulguris anima existat : Vnde aliqui: In lumine numen, in numine lumen. Et Lev. 10.2 Num.II.I.

Moyses: egressus ignis à Domino devoravit eos. Et alibi: accensus in eos ignis Domini, devoravit extremam caltrorum partem. Et alibi: Ignis à Iehova egressus

Num. 16.35. Deuter, 4, 24, consumebat ducentos quinquaginta illos viros qui admoverant thus &c: Sic dicitur alibi: ignis confumens: Et alibi: ignis accensus est in furore meo, qui ardebit usque ad imum Sepulchrum, absumet-

que terram & proventum ejus & inflammabit fundamentum montium &c: fic dicitur, quòd ignis Deià cœlo descenderit Deuter, 32. a virtute Eliæ: Etalibi Dei præsentia mon-2.Reg.I.I2, Ffal.97,

tes, ut cera liquescunt. Hisce ergo consideratis, quid habemus nos Christiani ad agendum, ad mysticam fulguris creationem, cum superficialibus, accidentalibus & externis Peripateticorum agenti-

bus? Aut cur motores aut animatores nescio quos in fulgure divinitus edito effingunt? Quid imaginabimur nos Christiani de doctrina Aristotelica, cum actum Dei immediatum in creaturis suis Angelicis, fingit esse tam vilem & frivolam, ac sunt adventitiæ fumorum elevationes

à creaturis stellaribus, & concussiones nubium fortuito evenientes & conflictus inter frigora & calores factæ? Non erat equidem mirum, si (cum inventio ejus ipsum, in mysterij tanti momenti investigatione, fefellerit) coactus sit eanobis proponere quæ oculis prudentum vix pro-

babilia videntur, Nam, si mirabiles fulguris effectus consideremus, nimirum, quomodò ipsa vaginam illæsam penetrando liquefaciant ensem, crumenam perforent, sine ejusdem damno pecunias dissolvendo, dolium penetrent, vinumque absque sensibili vasis detrimento absor-

beant, ossa in pulpam resolvant, sine apparenti corporis animalis læsione; imò verò & quòd amplius est intellectu & ratione, ad discipulos falsæ Aristotelis

doctrinæ, opera istiusmodi mirabilia & timenda Dei, in contemptu & negle-Au habentes, puniendos, sir præditum:

Non possumus negare, quin Aristoteles in mundana solummodo sapientia esset versatus, & consequenter Sapientiæ ve-

ræstatutis penitus ignarus, quatenus iple inconsulté satis, est imaginatus, fulgu-

ra non habere interna fua principia , fivo agentia essentialissima, quæ ipsa faciunt operari & pro voto suo movere, ubi & quando volunt : haud aliter , ac supra adversus mentem ipsius probavi: quod ventus spiret, ubi vult: eodem plano modo fulgura agitantur & feruntur proplacito & per consequentiam voluntate fruuntur, quippe, quorum agens centrale est Spiritus Sapientiæ ille, qui (ut Salomon ait) est omni re mobilior & Soli atque stellis claritate excellentior, & omni repenetrabilior: Hoc innuere videtur Iob, ubi ait, 10b, 28.34, Sapientia facit pluviæ statura & viam Fulgetro Tonitruum. Hoc est, ipsa per spiritum suum animat, gubernat, & movere facit fulgura, qua via ei placuerit. Ac siquis diceret, quòd homo moveatur ab anima ei à Deo inspirata, quò & quando Quare indiscreté assignavit Aristo-

teles ad fulgurum compositionem & ani-

mationem, externam & adventitiam &

non internă atque essentiale causam. Sed, ut

ea quæ à me funt dicta confirme nimirum, quod sit ratio & intellectus in istiusinodi

creaturis, quodque homines à Dei omni-

potetia derogantes,& ejus Magnalia more

Philosophiæ Ethnicæ in contemptu haben-

tes, luant pœnam, duos vobis Historias

verissimas & meo tempore accidentes de

hac re recitare mihi proposui: Quibus

claré manifestabitur, esse divinam in ful-

mine seu Fulgare voluntatem. In Hiber-

nia duæ puellærusticæ à foro cujusdam op-

pidi domum redeuntes: quarum una no-

vos sibi calceos emerat, eosque manibus

portabat: Hæ, inquam, per agros commi-

grantes, tonitru quodam horrendo in via

deprehendebantur: Harum una erat timore

percussa, Deumque inclamando arborem

versus properabat; altera, alterius fugientis

pusillanimitatem redarguens eamque in-

genti cachinnoderisit & more impio se

gessit: Nam voces Tonitruorum in con-

temptu & derisione habens: quid, ait, ti-

mes Tonitrua? & anum seu podicem altera

manu percutiendo, eumque contra locum,

à quo ioni edebantur convertendo, oscule-

tur Tonitru podicem, inquit, modò si cal-

ceos meos relinquat intactos, non curo:

Vnde factum est, ut prior timore Dei &

vocis ejus percita tutò evaserit, alteri verò

anus & clunes integri fuerunt protenus

dilacerati & dilaniati, atque itablasphe-

mailla miseré mortua est: Sed, ut ad me-

ritum insipientis Peripateticorum assertio-

nis præmium jam instem. Quodam tem-

pore mercatores quidam & nonnulli alij

in societate cujusdam Peripatetici, ab Actu

Oxoniensi cum cæteris tunc temporis ve-

nientes (juvenis bonæ indolis, qui in civi-

tate Salopiæ degebat, in qua ludi magistri

negociū susceperat, & pro ejus in Philoso-

phia Aristotelica cognitione in pretio apud plurimos habebatur.) Hi (inquam) per am-

plam planitiem Salopiensem simul vias

Hiftoria

Historia.

facientes, nubes densas cum sonis & tonitru ad ipsos appropinquantes animadverterunt : unde major corum pars pavore haud minimo fuit perculfa. At juvenis iste, ut se ijs in Philosophia Peripatetica admodum versatum ostenderet, ipsos in casu tam perplexo consolari, & ne timerent, eis audacter suadet, affirmando, illud esse in natura commune, modoque adventitio contingens, narratque non tantum esse in eo periculi, utpote, quod generatur ex fola exhalatione calida & sicca é terræ gremio, vi Solis & stellarum in mediam aëris regionem elevatam, & per Antiperistasin illam, quæ fit inter calorem exhalationis, & frigoris loci accensum; Sed Deus istius consilij impietate accensus, ostendebat auditoribus, rem longé aliter se habere, atque ipse prædicabat: Nam infelix iste vir, qui falsam Aristotelis doctrinam, in derogatione ab opere divino publicare est ausus, peenas luebat: Nam ipse solus inter cæteros fulgure erat fubitò exanimatus, reliquis solo stupore quodam attonitis, manentibus: Atque ita justo Dei judicio condemnata erat Aristotelis de hac resententia. En & ecce (mi peripatetice Christiane) exempla notatu digna: Nonne vides existis motorem intellectualem divinamque voluntatem fulmini i nesse? Nonne vides, hic infelicem & miserum mortalem, ob nimiam ejus in Philosophia Aristotelis confidentiam deperdirum? Nam, si illam doctrinam seu Philosophiam, quæ super Sapientiam terrenam & Diabolicam est fundata reijecisset, & se cum reverentia veræ Sapientiæ disciplinæ addixisset, procul dubio timore vero perculsus, ipsum, qui in Tonitru loquitur, revereri & cum locijs orare voluislet, ut iracundiæ suæ effectus abijs averteret, & subalarum suarum umbram se à percutiétibus, & lædentibus suis ministris præservaret, & tunc procul dubio, tum ille, tum cæteri, qui aderant, evalissent tutò. Tunc (dico) ipse reijciendo figmenta Aristotelis, divinam in tonitru & fulgure potestatem ex scripturis collegisset, & quod sint ejus ministri, ad voluntatem suam perficiendam aptissimi. Nubes, inquit Iob, spargunt lumen suum, quæ cuncta lustrant, per circuitum: quocunque eas movet Voluntas Creantis agit, omne, quòd præceperat illi superfaciem terræ, sive sit ad flagellum sive ad beneficentiam. Atque alibi: Fulgura nunquid mittis & revertentia tibi dicent, adsumus? Et Salomon: ibunt directé emissiones fulminum, & tanquam à bene curvaro arcu ad metam, hoc est, ipsa fulgura animata à Deo, vadunt & emittunger ab eo, in quo est eoru voluntas & opera comnia: quod etiam evidenter ex Textu seo constat: Ascendit, ait, fumus de naribus Iehovæ, & ignis de ore ejus volavit; carbones succensi Tunt ab eo, & inclinavit coelos & descendit & digo sub pedibus ejus, & ascendit

fuper Cherubin, & lapfus est super pennas 3. Reg. 12.8, venti, posuit tenebras in circuitu suo latibulum, cribrans aquas de nubibus cœlorum, præ fulgore in conspectu ejus, nubes fuccensæ sunt, carbones ignis volabant, tonabar de cœlo Dominus & Excelíus dabat vocem suam, misit sagittas & disipavit eos fulgur. Quo sermone arguitur, quòd nulla sit causa essentialis essiciens, quæest naturalis, sed, quòd sit Deus solummodò in natura & extra naturam, qui operatur omnia: Nam in sermone præcedente non dicitur, quòd aut nubes, aut ventus coruscationes suas emissient, aut quod ignis descendit à Sole aut aliquo alio corpore coelesti, sed quòd fumus egrederetur ex naribus Ichovæ & ignis ex ejus ore, neque dicitur, quòd vapores aut exhalationes esfent causa nubium materiales, sed lebova inclinavit cœlos seu aêrem nubesque congregabat ex aere, juxta placitum fuum;nec erat frigos mediæ aëris regionis cansa agens, in accumulatione aëris in densam nubium massam, sed Iehova eas colligebat in fua privativa & contractiva proprietate: Nam Textus habet: Posuit tenebras in circuitu fuo latibulum : nec erat caufa aliqua Angelica efficiens, quæ ea per se fecit, sed Iehova ascendens super Cherubin seu spiritum Angelicum, eum animavit, & ad placitum Tuum præstandum exagitavit: nec erat ventus, qui erat per se motor. Sed Spiritus Cherubinicus à Iehova animatus & inflatus, qui ventum fecit movere: Neque erat locus ille tenebrosus pro secreto Ichovæ Tabernaculo meré à ventis Angelicis dispositus, sed Iehova movens super Cherubin, incitavit Cherubin admovendum & inspirandum ventum ad nubes in aëre, & ex aëre colligendas: Neque fuit resolis facultas, quæ nubes liquesecit in pluviam, sed Iehova cribrabat aquas de nubibus: Nec erat ulla nubium oppositarum Collisio aut Antiperistalis frigoris & caloris, quæ producebat fulgura aut nubium succensionem, sed fulgor & in explicabilis íplendor íuæ præfentiæ : Nå verba Textus funt: Præ fulgore in conspectu ejus nubes accensæsunt : neque erat luctus ille contentiosus, qui erat factus inter ignem & aquam in nubis fillura, quæ vocem tam (tupendam edidit: Sed erat vox Iehovæ, quæ tonabat de coelo mediante organo seu denso suo Tugurio: Erat, inquam, altissimus, qui edit vocem suam é nube & fulgura sua emisit ad destruendos impios. Quod cum ita sit, quid operis habemus nos Christiani cum fictis causis Naturalibus, efficientibus perse agentibus: cùm certum sir nobis & a Pagina sacra confirmatum, quòd Deus operetur omnia in omnibus: Ad illam autem Peripateticorum distinctionem quod spectat, quæ est, quod causa agens sit vel principalis vel secundaria & subalterna, videtis ex Textu præcedente, quòd pro nihilo & merò figmento habea-

Teb.28.25.

10b.36 Sap.5.22,

cundo, tertio, & quarto organo seu instrumento erat Iehova: Erat enim ipse, qui inspiravit Cherubin, erat ipse, qui ascendit Cherubin, erat ipse, qui in ea super Cherubin animavit ventum, cribravit aquamè nubibus, ipsasque succendebat per sua fulgura à se ipso emissa: Denique tametsi pluribus utatur organis, tamen actus essentialis, qui operatur in & per ea, ab unica, fyncera & simplici veritate seu identitate emanat : quæ non aliter comprehendit omnia in se, quam Vnitas in Arithmetica numerum quemcunque: Nam semper Vnitas invenitur in primo, medio & ultimo; imò verò in omni loco numerorum. Variæ sunt aliæ historiæ de isto subjecto admirabiles, quas omnes, quoniam capite 20. Sect. 1. mea Meteorologicæ luculenter expressi, hoc in loc- omittam-

Sed Peripatoici (sat scio) contra istam meam sententiam sourgent, replicantes, Metaphoricé suisse in scripturis dictum, Iehovam loqui & vocem suam emittere in Tonitru; & per consequens illud non esse realiter, pro ut se oculis obijcit, intelli. gendum: Quod si hoc esset verum, sequitur vocabula nubis, Nivis, grandinis &cc. esse more Metaphorico intelligenda: Vnde patet, quòd esset aut sermo realis aut non realis: 11 non realis, homines potius à veritate in errorem ducerentur: Sed Scriptura plena est hujusmodi sermone, quare certum est, quòd tota BiblipHarmoniaillud interpretatur, prout revera est: Iterumeorum aliqui, agnoscunt, sermones illos esse genuinos & reales, verum, dicunt illi, ubi Deus loquitur in Tonitru, ibi actus ille est miraculosus & non naturalis. Quibus respondeo cum ore Iobi: Pro irrigatione farigat Deus densam nubem & dispergitlucem nubis suz &c. quo redditur manifeitum, quòd Deus est Actor in usuali nubium congregatione, & facit easinstrumenta seu organa sua communia, ad vocem & sonos suos mundanis edendos; tam pro engmentatione & incremento fructuum animalium, quam pro punitione creatura. rum: Vnde alibi: si consideraret homo extensiones densarum nubium, fragores in Tugurio illius, extendit super illud lucem fuam, cum his judicaturus est populum & daturus cibum abundé. Etiam alibi adhuc clariùs: Vide arcum & benedic ei, qui fecit illum, valde speciosus est in splendore fuo, giravit cœlum in circuitu Gloriæ ejus, manus Excelsi aptaverunt eam, imperio fuo ac celerat nivem, & coruscationes emit-Eccles. 43. 14. tit judicij sui: Proptered aperti sunt The-

tur: Nam Sola efficiens causa in primo, se- | sauri & evolarunt nebulæ sicut aves, in magnitudine sua posuit nubes, & confracti funt lapides grandinis, in conspectu ejus movebantur montes, & in voluntare sua spiravit Notus, Vox Tonitrui ejus reverberavit terram, tempestas Aquilonis & congregatio spiritus aspergit nivem &c: Hæc Syriaci oratio arguere & probare videtur, quòd Sola causa efficiens essentialis in generatione Meteororum, videlicer pluviæ nivis, fulguris, nubis, grandinis, Tonitrui, venti, Tempestatis &c: Sit ipsius Spiritus divini actus, atque etiam denotat, quòd materialis eorum existentia sit aër: Quare dicit in conclusione: Congregatio Spiritus dispergit nivem: Hoc est ex aere congregato fit nubes & ex dissolutione nubis dispergitur undique nix: Denique nos certiores facit, quòd manus seu Spiritus Dei non sit otiosus in talium operum productione, quæ Aristoteles vocat Naturalia, & consequenter operatur non modò, primariò & secundariò, sed Catholicé & omnino, hoc est, omnia in omnibus, utait Apostolus, tam in rerum generatione & præservatione quam corruptione & destructione, idque non aberrando in sua actione à limitibus suæ Identitatis, sive Vnitatis divisione. Quare contra Aristotelis sententiam nullam aliam naturam agnosco ego, præter folum & unicum Deum in suis Creaturis, vel , si vultis , unicam naturam infinitam in qualibet re creata, quæ est solusactor omnium: Agnosco, inquam cum Apostolo, 1, Cor, excludendo omnes Deos Ethnicorum sive in cœlis sive in terris, quibus primariam aut secundariam aut tertianam actionem falso attribuunt; unum Deum Patrem, à quo omnia, & unicum Dominum Iesum Christum, per quem omnia : & præter hos nullam causam essentialem intelligo in machina mundana efficientem.

Ad ultimam Definitionis Aristotelicæ clausulam qua asserir, fulgura deorsum moveri; quoniam materia, ex qua fiunt, est magis compacta & terrestris, respondeo, rationem istam suam esse nimis tam gyganteo Authore debilem & in sufficientein: Nam eodem respectu inserre possumus, quòd pulvis Bombardalis, cujus substantia est multo grossior & magis compacta, quam est illa fulguris, debeat necessariò descendere deorsum: & tamen vidimus (experientia illorum locorum, quibus pulvis iste subijcitur, atque etiam in igne artificiali, quòd virtus istius pulveris est tendere sursum. Iam verò venio ad veras Fulminis & Tonitrui descriptiones, etiam à scripto totius veritatis nobis affignatas.

leb.36.

105.37.11.

CAPVT. XII.



#### CAPVT. XII.

Quomodo fulgura resté à vero Philosopho & juxta sacræ Scriptura instituta sint describenda.

Cursu pateat, quòd Aristoteles magnoperé & immaniter in sua opinione & concepta tam in materiali, quàm formali fulguris & Tonitrui causa erraverit, mihi hoc in loco pro capacitatis meæ exilis validitate, veram & genuinam illorum definitionem ex profundo sacrarum scripturarum mari expiscari liceat, ut ea ratione vobis synceram ipsorum naturam originemque essentialem ostendam.

Fulgur est igneus quidam aër, qui ex cœlestisseu aëreo Dei Thesauro extrahitur & fulgida ipsius præsentia animatur, inque terram & mare ad voluntatem ejus sive sit in creaturarum bonum sive detrimentum exequendam emittitur.

Vel fic.

Fulgur est coruscans quædam claritas é nubis, quasi Tugurij divini cavitate procedens, quæ à Throno Iehovæ in terram & maria ad placitum ejus obeundum emittitur.

Quòd si velimus fulgur cum omaibus suis accidentibus describere & consequenter totam Tonitrui essentiam (quæ est naturæ mixtæ) describere, illud ex Testimonio sancto hoc modo præstare possumus.

Fulgur est ignis consumens, qui accenditur à facie seu præsentia lehovæ, ad cujus claritatis aspectum & contactum nubes transeunt, & altissimus tonat seu vocem suam é cœlo edit, sagittasque ad impiorum destructionem ejaculare solet.

. Velsic.

Fulgur est ignis evolăs abore Iehovæ, de super à Tentorio ejus emissus, in cujus conspectu aquæ seu nubes (utpote timentes & Abyssi quasi conturbatæ transeunt, voxque Tonitrui Iehovæ in rota movetur) atque carbones ignei seu sagittæ ejus, ad voluntatem suam in cœlis & in terris exequendam ejaculantur.

Vel fic.

Fulgur atque etiam Coruscatio est lux quædam munda & nitida facta in superioribus nubibus, quas ventus tran-

siens purgavit.

In prima fulguris descriptione manises sum habetis, quòd causa e jus materialis sit aër, igneus locus, a quo de promitur est arca Dei Thesauraria seu cœlum: Causa formalis in eo explicatur, quòd dicitur Spiritus seu aër igneus, Causam e jus efficientem facimus actum immediatum seu velle divinum: Denique causam finalem in eo detegimus, quòd ad voluntatem Iehovæ vel ad mortalium flagellum & pœnam, vel

ad misericordiam & benignitatem ijs præbendam emittitur: Quod totum ex Testimonijs sanctis in capite præcedenti expressis luculenter confirmatur.

Secunda descriptio confirmatur à Pagi. Apocal.4. na Sacra: Fulgura, ait Textus, procedunt Pal.17.9. à Throno. Et alibi: Præ fulgore în con- 10b.41.10. spectu ejus nubes transierunt. Et alibi: ignis ab ore ejus evolavit. Et: ab ore ejus, velut tædis præeuntibus & quasi halitus ejus carbones accenderet, & flamma ab ore ejus prodiret. Et alibi: illuxerunt coruscationes tuæ orbi terræ. Porro: Iehora 10b.36. extendit nubes, quasi Tentorium sinal & fulgurat lumine suo desuper, cardinesque

maris operit.

Tertiæ verò descriptionis membra (quibus universa Tontrui natura enucleatur) ex testimonijs sacris partim prædictis & partim sequentibus confirmamus. Et inprimis causa Tonitrui materialis ex hisce primitur, videlicet, quòd fit ignis exardens vel igneus aër, & per materiæ descriptionem ejus formam elicimus: Porro caufam iplius efficientem diximus esse lehovæ irascentis spiritum: Effectum etiam illius agentis alleruimus esse nubium exagitationem & Tonitrui vocem; & tandem finem indicavimus esse ad voluntatem divinam in impiorum ruinam perficiendam: Confirmatio horum hujus descriptionis membrorum, est talis. Ait Psaltes: ascendit su- psal.17.9. mus in ira ejus & ignis à facie sua exarsit: Carbones succensi sunt ab eo: inclinavit coelos & descendir & caligo sub pedibus ejus &c: & posuit tenebras latibulum suum in circuitu ejus, Tabernaculum ejus tenebrosa aqua in nubibus aĉris. Præ fulgore in conspectu ejus nubes transierunt, quando & carbones ignis: intonuit de cœlo Dominus & Altissimus dedit vocem suam, grandinem & carbonem ignis & milit & gittas suas & dissipavit cos, fulgura multiplicavit, & conturbavit eos &c. In quorum siquidem verborum tilo, omnia descriptionis præcedentis membra patefiunt & confirmantur.

Quartæ descriptionis particulæ etiam ex præcedentis Textus authoritate statuminantur.

Ad quintæ autem confirmationem quod spectat, ea ex præcedentibus confirmatur: Porro etiam tertia & quarta hisce amplius fundavimus. Viderunt te aquæ (Deus) viderunt te aquæ & timuerunt, & turbatæ sunt abyssi: Multitudo sonitus aquarum, nubes dederunt vocem: Etenim sagittæ tuæ transeunt: Vox Tonitrui tui in rota, Fs1.76.17. illuxerunt coruscationes tuæ orbi terræ.

Vltima descriptio confirmatur sic: Iam

non

non respiciunt homines lucem, cum nitida est in superioribus nubibus, quas ventus transiens purgavit. Possumus eriam fulgura magis perspicuè in natura Angelica describere: Verbi gratia.

Fulgura sunt ignes urentes, quos Deus creavit, ut fibi essent ad placitum seu voluntatem suam faciendam ministri.

Ait David: Qui facis Angelos tuos ventos & ministros tuos ignem urentem: Nam, acreus spiritus est animator ventorum non accensorum: Ita Seraphin, qui est spiritus igneus est animator fulgurum : Sed, quoniam alibi, nimirum sect. 1. Port. 4. part. 2. lib. 4. memb. 1. cap. 20. de Meteorologia seu Philosophia mea sacra de abstruso fulminis & Tonitrui interno Angelico, hoc est, de abscondita causa corum efficiente, amplam effecimus mentione, vos adeum, si placeat, locum referam, ut ad Tonitrui

scire debemus, quòd, ut Cherubin, id est, descriptiones citius descendam.

#### CAPVT. XIII.

# In quo Tonitrua secundum Bibly sacri institutionem describuntur.

D Tonitrui naturam quod attinet, eam, perspicue ex varijs scripturarum facrarum locis colligimus, in hunc modum esse describendam.

Tonitru est fragor in Tugurio Ichovæ, super quod, ipse lucem fuam extendens radices maris tegit, terræque orbi illuminat, ut cum his judicet popu-

lum & det cibum abundè

Hinc dicit Iob:Si consideret homo extenfiones denfarum nubium, fragores in Tugurio illius, extendit super illud lucem suam, cum his judicaturus est populum & daturus cibum abunde. In quo verborum filo tota prædicta descriptio elicitur: Nam ex co patet, quod forma Tonitrui fit fragor; efficiens verò causa Lux Iehovæ; materiale verò organum nubes densa, quæ dicitur Tugurium Iehovæ: Hincergo aliter: Posuit tenebras latibulem suum in circuitu ejus, latibulum ejus tenebrosa aqua in nubibus aëris: Præ fulgore, in conspectu ejus nubes transferunt, & intonuit de cœlo Dominus. Denique finis Tonitruorum & Fulgurum inibi declaratur, videlicet, quòd sit ad judicandum populum & ad dandum cibum abundè. Vel fic.

Tonitru est vox Altissimi cum flamma & fulgure mixta à Deo ad conturbandos impios edita atque ordinata.

In qua, forma est, vox seu fragor cum sulphure: Efficiens caufa, est ipse Iehovæspiritus, & finis, ad impiorum flagellum. Confirmatur: Dominus de cœlo Altissimus dedit vocem suam, grandinem & carbones ignis & misit sagittas suas & dissipanit eos, fulgura multiplicavit & conturbavit eos.

Tonitru est vox seu sonitus, à fulgure è Throno Dei procedens & è nubis cavitate, in aërem apertum, divino numine, ad voluntatem fuam vel in creaturæ malum, velin bonum, tam in coelis, quam in terris exequendam emissus.

Vbi causa formalis est vox seu sonitus: efficiens est fulgor Dei ; ac tandem finis est in benedictionem vel maledictionem crea- 1 tura. Confirmantur autem sic: A Throno | dare solent, ob penetrativam illam potestaprocedunt fulgura. Et alibi : Nunquid mit- | te, qua lucidus & fulgidus Dei aspectus so-

tis fulgura & ibunt & revertentia dicent tibi adfumus? Et alibi : Afcendit fumus in Pfalm.17. ira ejus & ignis à facie ejus exarsit. Et, alibi: Nubes & caligo in circuitu ejus, ignis ante ipfum procedit & inflammabit in circuitu ejus. Alluxerunt fulgura ejus orbi ter- Pfal. 97.2. ræ: & alibi: Vocem dederunt nubes: etenim fagittæ tuæ transierunt, &c : Vbi per Sap. 5.22. sagittas fulgura hoc in loco intelligit. Vnde alibi : Ibunt directe emissiones fulgurum, & tanquam à bene curvato arcu nubium. Vel sic.

Tonitru est vox Dei in nube elevata, impetu aquarum undique circumsepti & operti, antequam ignis præcedit & inflammat in circuitu ejus.

Hinc ait Iob: Nunquid elevabis in nebula 10b. 38.34. vocem tuam, & impetu aquarum operies te? Et alibi: Nubes & caligo in circuitu ? salm.97.24 ejus: Ignis ante ipsum procedit & inflammabit in circuituejus.

Vel fic.

Tonitru est vox Dei, ad quam multitudinem aquarum dat in cœlo, fulguraque & pluviam facit.

Hinc scriptum est : Ad vocem suam dat lerem . 10.13, multitudinem aquarum in coelo, & elevat nebulas ab extremitatibus terræ, fulgura in pluvia facit, educit ventu è Thesauris suis. Vel sic.

Tonitru est multitudo sonitus aquaru, seu vox nubium à Dei corruscationibus toti terrarum orbi illucentibus, effecta. Vel fic.

Tonitruest multitudinis aquarum aspectum Ichovæ timentium & perturbatarum sonitus: Vel vox seu fragor circumiens, quem dare solent nubes, qua quidem vox immediaté à corruscationibus ex Throno Dei procedentibus, & è nubibus, quæ funt Tugurium Dei, erumpentibus est edita seu procreata, 2d voluntatem divinam exequendam.

In qua descriptione, materiale vocishujusmodi, organum seu instrumentu est aqua, feu nubes aqueæ quasi timétes & perturbatæ,unde & vocem seu fragorem & sonitum

lob.36.

p[4].104.4.

P\$1.17.

₽61,87.15.

Apocal 10b.3%38. PGL 17.

Pfel. 76. 17.

10b,37.

lius mirabilium operatoris producit: Hinc dicitur: Præfulgore in conspectu ejus nubes transierunt, grando & carbones ignis, intonuit de cœlo Dominus, & Altissimus dedit vocë suă. Et alibi: Viderunt te aqua, Deus, & timuerunt & turbatæ sunt Abyffi, multitudo sonitus aquarum, vocem dederunt nubes, vox Tonitrui tui in rota: Causa etiam formalis in eò describitur, quòd cum fragore & corrufcationibus fiat. Causa efficiens videntur esse fulgura, seu potius igneus Dei aspectus, ipsa fulgura animans, & ad metam à Deo ordinatam dirigens: Vnde fulgura sunt quasi instrumenta Dei in iracundia sua, ut gladius est instrumentum hominis percutientis, ubi tali ense percussifice dicimus, & non ensem: Quare ipfum Deum folum in rebus mundanis actorem, ipsorum Tonitruorum Patrem dicimus, qui emittit fulgura, quasi sagittas suas à Throno suo. Finem posuimus elle ad voluntatem divinam perficiendam.

Vel denique in hunc modum,

Tonitru est vox seu loquela, seu eloquium, seu sonus ab ore Iehovæ progrediens, quod sub toto cœlo, cum luce, super terminos seu oras terrædirigitur, Postquam rugit sonitus, seu tonat Deus voce excellentiæ suz, & no inveltigatur: Postquam audita fuerit vox ejus, qui tonans facit voce sua mirabilia.

Hanc sic confirmatam habemus, audite cü tremore, ait Iob, vocē seu loquelam vel, (ut alius interpretatur) eloquium ab ore Iehovæ egrediens, sub toto coelo dirigit illud & lucem super terminos vel orasterræ, post cũ rugit sonitus, tonat voce excellentiæ suæ & non investigatur, cum auditur vox ejus: Tonans Deus voce sua facit mirabiliter

Ex hisce igitur evidenter apparet contra malesanas Ethnicorum opiniones, quòd neque fint exhalationes nec vapores cum illis, nec sol cum stellis, nec terra aut aqua nec Elementa, neque natura creata, sed solus Deus, qui est omnium mirabilium operator, qui est efficiens borum mirabilium causa immediata: Quod etiam, uti videtis, à sacro scripto habetis confirmatum, ne cum Ethnicis, hoc opus, aut naturæimaginariæ, aut Flementis, aut Elementatis illa attribuatis, quæ Creatori in primis ante omnia sunt attribuenda. Quare conclude, quòd summa est in Philosophis Christiani nomine insignitis, imprudentia; Imò verò dementia haud recuperabilis, fidem tantam in vanis & mendacibus Ethnicorum de fulgure & tonitru opinionibus ponere, quibus homines tonitrua & fulgura esse quasi res adventitias, & naturali aëris seu coeli intemperie orta, & minime divinitus emissa, facile persuadentur: Atque ita effectum folummodò respicientes, illum falso pro causa efficienreassimant, ac si æquum ac religiosum esset, opera à Deo Creatore effecta, creaturis ascribere. Quare, sciatis velim, me

hoc in loco more hand temerario, sed sedulò, seriò & bonis fundamentis stipatum scripsisse: Vt pote cui etiam & alij Philofophi, me longe in abstrusiori Iehovæ mysterio profundiores, astipulari videnture Quippe, qui considerantes admirabilem Fulminis naturam, & abstrusam catterorum Meteororum generandorum rationem animadvertentes, ea non operanatura alicujus secundariæ, cujus famam peripatetici tot laudibus videntur celebrare, sed immediatos summi Dei actus cum scripturis esse arbitrantur. Concludimus igitur, quòd lit evidens, opinionem Peripateticorum, tam Christianorum quam Ethnicorum esse errabundam, longèque à veritate distantem; Quippe, quæ dicit, fulgura nihil esse aliud, præter calidas & siccas exhalationes, ex terra extractas, & in mediam aeris regionem, attractiva solis & stellarum virtute, elevaras, quæ nubi densæ inclusæ, partim collisione nubium, partimque per Antiperistasin, quæ est inter loci frigora & suum proprium calorem, accenduntur; cujus tum posteà flammæ ex nube eruptione, coguntur tonitrua. Velim, ut quilibet sagax Christianus diligenter observet ex ijs quæ sunt anteà dicta, utrum Tempestatis, Turbiñis, & Tonitruorum mysterium ex retam pauci momenti atque æstimationis dependeat, ac Aristoteles nobis tradidit, vel è regione, an potius ex inscrutabili profunditatis divinæ abysso non emergat, cum fulgura, tradantur à veritatis fonte, esse ignez Iehovz tzdz, & lumina, quz ab ejus Throno emanant: & cum Tonitrua dicantur voces, verba & eloquia Altissimi &c: Atque ob istam rationem Iehova istiusmodi Philosophorum mundanorum audaciam reprehendens, qui tantopere actiones iplius arcanas præjudicare, & se ipsos præcipitanter in causarum essentialium Mysteriorum Meteorologicorum profundum, sine assistentia & ductu divini spiritus immergere præsumunt, & mundum vix probabilibus seducere intendunt, ei persuadentes, ut credat, quod arcana talia Dei Magnalia, à rebus tam ítultis & inanibus,& secundum suz phantasize imaginationem partis procedant. Eos in Turbine in hæc verba alloqui videtur: Auribus percipite & considerate mirabilia Dei fortis nostri, cum disponat Deus de illis, cum splendeat Lux nubis ? Sive : Nostine de libramentis densæ nubis, mirabilius Dei perfecti scientijs? Quænam est via, qua in partes disfilit Lux? Cujus utero egressa est glacies? Aut pruinam coeli quis genuit? Quâ nam 106.38. viâ itur, ubi habitat Lux, & tenebrarum ubi est locus? Quis dedit vehementissimo imbri cursum & viam sonantis tonitrui? Quis est pluviæ Pater ? Vel quis genuit Itillas roris? Nunquid elevabis in nebula vocem tuam & impetus aquarum operiet te? &c: Hoc, inquam, dicit lehova lobo è turbi-

è turbine, & multò magis jactabundis hujusmundi Philosophis, sapientiæ veræ disciplinæinexpertibus, illos deridendo & objurgando, præinani ipforum præfumptione: & præcipuè indigitare videtur, ipsos Peripateticos, qui profitentur se omnia prædicta Dei arcana sine ullo divinæ sapientiæ instinctu intelligere, cum è regione, se ex corum scriptis & doctrina, veræ Meteorologiæ ignaros, sapientibus veris declarant: Vir, Aristotele longe sapientior, ait: Quis hominum cognoscit consilium Dei? Nam, ratiocinationes mortalium funt timidz,& instabiles cogitationes corum: In festum enim corruptioni corpus, aggravat animam, & deprimit terrena habitatio mentem plenam curis multis: & vix conijcimus ca, quæ in terra funt: Quæ autem in coelis funt, quis investigabit, & consilium tuum quis noverit, nisi tu dederis sapientiam & miseris Sanctum tuum spiritum è locis altissimis? Sic enim correctæ sunt eorum, quæ in terra funt, semitæ, itaque sapientia fuerunt salvati &c: Ex quibus aureis Salomonis verbis colligimus, primum, quòd Philosophi Ethnici fuerunt mysteriorum & operationum Dei arcanarum igna-

Sap.9

ri : Vt pote, in veræ sapientiæ rudimentis minime instructi, cujus instinctu & directione, fapientes veri ad magnalium Dei cognitionem pervenerunt, ut testatur Sap. 7. Salomon, qui fassus est, se cognitionem, mediante isto spiritu habuisse, virium Elementorum & naturarum ventorum &c: Deinde, quòd vera sapientiæ disciplina, & Philosophiæ sanctæ subjectum, non sir in Philosophia Aristotelis invenienda, sed in libro totius veritatis, id est, Bibliosacro, quippe, quod est vivum verbi revelati exemplar. Tertiò, quòd maxima est in Christianis dementia, veritatem ibi quærere, ubi non est invenienda: Intelligo in operibus Gentilium seu Ethnicorum: quod in eo manifestatur, quoniam ipsa radicitus contradicunt veritati scripturarum, atque ob istam rationem eorum sapientia pronuntiatur ab Apostolo Iacobo, esse terrena, Iac. 3, animalis & Diabolica: Verbum sapientibus lat est. Pro vero Lapidis Ceraunei, sive fulminaris ac Iridis cœlestis atque aliorum Meteororum ortu seu origine, vos ad Philosophiam meam sacram seu Meteorologiam refero, ubi ea more Theo-Philofophico descripta invenietis,

Conclusio istius sectionis prima, in qua, sidelis omnibus pijs Christianis admonitio facta est, ut à Philosophia mundana abstineant, & sirmiter sapientiæ, quæ à sacris scripturis docetur; idque ob rationis in isto Epilogo expressas adhæreant.

Iceat mihi jam in istius sectionis | conclusione (ô vos Europæi, qui tam send & tanto Zelo vitam vestram in Religione Christiana conteritis) ut calami mei argutiam & orationis meæ filum ad vos convertam, qui falsa Aristotelis doctrinâ seducti, putatis Meteora, ac præcipuè fulgura & tonitrua esse res naturaliter contingentes, & per consequens, parvi aut nullius momenti aut æstimationis, ut pote aut à calida aut à frigida in aere intemperle productas: Vos fedulo obsecto, ut Christiano more consideretis & observetis admonitionem istam, quam vobis pro ultimo ad istam sectionem Vale, commendo, obtestorque, ut assertionem meam antedictam, neque cachinnis aut derissone, neque contemptu reijciatis, ut pote, qua vobis sufficienter & luculenter est probatum, quòd venti, Turbines & tempellates & fulgura & Tonitrua, imo verò & alia omnia Meteora quæcunque, sint opera manus Dei immediata: Nam isto meo conamine non modò vobis confolationem & salutem afferetis, dum terribilis nubium fragor, seu vox & eloquium Iohovæ, cum fulgure tremendo, & Turbines atque tempe-liates stupendæ adsunt, in animum revo cando peccata vestra, & pœnitentia ducti, ad Deum cordialiter & humiliter orando, ut ea in iracundia & severitate sua non ju-

dicet, sed etiam honorem & gloriam ei at- 106.37. tribuendo, qui ab alto tonando, & sonos suos horrendos, tempestates, turbines, ventos, diluvia, cometas, grandines, nives & alia Meteora stupenda emittendo mirabiliter, tam ad flagellum, quam ad beneficentiam creaturaru, operatur. Velim ergo, ut ingenuè sciatis, quòd sapientes mundi istius seculi Christiani, Philosophorum videlicet Ethnicorum asseclæ, sunt adeò ad hunc usque diem à sapientia hujus mundi occercati, & imaginationibus suis decepti, ut fidemad hibere nesciant, quòd Deus mediante suo verbo, immediate operetur omnia in cœlo & in terra: Cùm nihilominus pro certo à scripturis est determinatum, ipsum in una eademque essentia, licet proprietate diversa, effice-re omnia per suum verbum, mediantibus suis creaturis, quibus utitur loco organorum, in quibus agit pro placito suo: Nonne, obsecto, est illudeorum tenens sive aslertio, Authoritati sacræ opposita & contradictoria, quædicit, quòd quamvis sint, qui dicuntur Dij sive in cœlis sive in ter- 1, Cor. 8, 5. ra; nobis tamen unus Pater, à quo omnia & unus Dominus, Christus Iesus, per quem omnia: Sed non omnes istam habent scientiam &c: Ex quibus verbis colligere possitis, quòd, tametsi nos mundani hoc vel illud opus attribuimus aut An-

gelis, aut stellis, aut ventis, aut naturæ alicui creatæ secundum Ethnicorum doctrinam: Tamen tales Philosophi veri Christiani, qualis erat D. Paulus, agnoscunt non nisi unicum Deum, à quo omnia in mundo funt secundum placirum suum ordinata, & unicum verbum essentiale, nimirum Iesum Christum, per quem folummodo & non per aliquam creaturam mundanam, res seu actio qualibet à Deo Patre ordinata, immediatè in effectum ducitur. Quodomne, tametsi veris Christianis pro mera veritate habeatur, tamen Philosophis & sapientibus hujus mundi, doctrina ista à sapientia coelesti procedens, reijcitur & pro vanitate habetur. Et quare ? Quoniam; utait Textus præcedens, omnes non habent istam scientiam: Quippe, qui magis respiciunt (ut ait scriptura) tenebras, quam lucem: vanam dico iltius mundi fapientiam, quæ est terrena, animalis & Diabolica juxta sententiam D. Iacobi: Vel, ut D. Paulus habet, mera stultitia coram Deo, quamillam, quæ est de su-pra à Patre Luminis, & sic erraverunt in imaginationibus suis. Vobis ergo excorde meo suadeo, qui in Biblij sacri inqui-sitione versati estis & spiritualiter in lege Domini noltri Ielu Christi versamini, atque enutritiestis, ut vobiscum concipiatis atque iterum iterumque resolvaris, quòd Deus inprimis primam omnium rerum confiftentiam, nimirum naturam humidam sive aquas, mediante verbo suo creaverit, & quod ipfæ manent & fubfistunt in verbo & per verbum in eodem statu humido sive madido, quo fuerunt à mundi origine etiam ad hunc usque diem. Et, quòd ex aquis suis Catholicis, per verbum fuum coelos & terram creaverit, quæ etiam ad hunc ufque diem firmiter in sua existentia atque essentia per verbum consistant: Vt testatur D. Petrus. Epist. 2. cap. 3. Prætered mediante eodem verbo produxit lucem in coelo, atque etiam folem, lunam ac stellas cum cæteris mundi creaturis, ut sibi loco organorum diversorum, in quibus juxta placitum suum operaretur tam in cœlo, quam in terra inservirent: Quæ omnes moventur & agunt in & per verbum Dei, & in conclusione probatur, Deum solum mediante suo verbo operari omnia in omnibus, ur ait Apostolus. Quod cum ita sit, scire velim libenter, ubi sit Physica illa Peripateticorum natura, cui formam & actum distinctum essentialem ex se & per se assignant? Profecto certissimum est, nullum elle talem actorem Catholicum, qualem somniaverunt Peripatetici, sed est solum Dei verbum, seu Christus ille Catholicus & omnia implens (ut ait Apostolus) una æterna sapientia, quæ replet orbem terrarum (ut Salomon affirmat) unus in corruptibilis sapientiz spiritus, qui in

est omni rei, qui operatur omnia in omnibus: Vnde sequitur, quòd sine eo nihil aut agere aut movere aut existere que-

Quatenus igitur aër est pars cœlestis

consistentia; sequitur, quod à Deoper ipsus verbum sit sactus, & quod in ipso

verbo ad hunc usque diem quasi natet,

quippe, quòd comprehendit omnia, ut

pote, que in eo perpetud constant, ut testantur scripturæ: Vnde sequitur quod iple à verbo & per verbum movetur pro placito ordinantis: Imò verò in aere, cum sit Dei Thesaurus seu arca Dei Thefauraria, funt multa facraria, exquibus mediante verbo, quòd ab Angelis Dei, potentibus robore, efficitur (ut testatur David). varia Meteororum genera assiduè procreantur; Quemadmodum probatum est anteà, que diversorum Angelorum seu spirituum ventis præsidentium, gubernationi committuntur; Qui ctiam secundum suam existentiam ex acre creantur, & in aère mediante verbo morantur & per consequens moventur & agunt in verbo, seu in & per unum & cundem spiritum divinum, quem Propheta Ezechiel, sie volente Deo, à quatuor ventis ad offa mortua resuscitanda vocavit, cujus administerio & ductu (verbo eos movente & in eos operante) omnes species Meteorologicæ generantur & sensibiliter producuntur in aere; Imò verò omnes rempestates mirabiles, quæmundo eveniunt, efficiunt. Atque hinc est, quod Psaltes Palto4.4. dixerit: Qui facis Angelos ventos, & ministros tuos ignem prentem. Et alibi: Pal.67. 18. Dei curruum duz sunt myriades, multa millia Angelorum, Dominus cum illis est, Dominus Sinai in Sanctuario habitans. Hi ergo spiritus, qui in respectu eorum externi ab aere erant facti, officia sua cum summa diligentia in aëre exercent, & secundum divinam ordinationem movente in ijs verbo circa tempestates, nubes, pluvias, nives, grandines, pruinas, glaciem, tulgura, Tonitrua, cometas, Chasmata, inundationes, calores, frigora, siccitates, humiditates & omnia alia, quæ in aëre versari solent: Hinc ergo testatur Revela- Apoc.7.4.2. tor, quòd ordinatione divina quatuor Angeli, super quatuor angulos seu cardines terræ constituantur præsides, quibus im-perium super quatuor mundi ventos habentibus erat assignatum, terræ & aquis & arboribus & fructibus nocere: Sed, ibidem dicitur, quòd ilti præsides Angelici non habuillent potestatem, damnosam sive tempeltuosam suam violentiam exercere & exequi in terram & aquas, quousque Angelus ille Imperialis, qui ascendebat ab Orlente, illis agendi atque movendi veniam concessisset, boc est, nisi à verbo (quod magnus alibi dicitur Angelus, qui Apocil z. se ipsum nominavit Alpha & Omega) ad tale opus agitarentur & incitaren-

Iohap.¶.

Ephes.

Sap.I.

Sap.12.1,

tur. Nonne ex præcedentibus (testante 1 Davide & libro Regum) intelleximus, quod Deus inclinando cœlos descenderit, & ascenderit super Cherubin, id est, aëreum Angelum, & mediante co, Verbum Dei efficiens volaverit super alas venti & nubes contraxerit & accenderiteas, & fulguraverit & tonaverit de cœlo: & aquas é nubibus cribraverit & carbones fecerit 76m. 17.0 9. in aere volare &c ? Sed rotum hoc Philosophis Ethnicis erat incognitum, atque ob istam rationem disciplina ista veritatis, à Christianis ipsorum discipulis, penitus reijcitur vel saltem negligitur: quippe, in quorum dictis & scriptis salsus Aristotelis spiritus Dominium habet, primumque in eorum scientia sibi vendicare videtur locum Tametti ergo ista mea admonitio apparebit fortaffe ijs, qui firmiter & obstinaciser suis imaginationibus Chimerijs, & subtilibus Aristotelis documentis adhærent, vilis, vana, ridiculosa & minimæ aut nullius æstimationis. Tamen istiusinodi farinæ homines scire atque mente clariori intelligere velim, quòd ipsa sit res maximi momenti & consequentia in statu Christiano, utpote, qua concernit honorem & Majestatem Dei. Nam, mediante ea, veri Christiani reales & essentiales tempestatum atque aliarum Dei operationum mirabilium causas, fundamentaliter addiscere possunt, atque exinde intelligere, quod non casu aut fortuitò eveniant aut aliquo actu proprio & ipsis naturaliter insiro, ut Ethnici phantastici in suis scriptis finxerunt: Sed, quòd é providentiæ divinæ facrario seu ejus Thefauro producun-tur, & deorsum, mediantibus ministris Angelicis per verbi divini actum immittuntur, vel ad impiorum afflictionem & flagellum, aut ad peccatorum suorum recordationem, ut poenitentia tandem præ timore ducti relipiscant: Erquandoque ad creaturarum beneficentiam, & ad cibum pro ipsis comparandum: Vnde Iob: si confideret homo extensiones densarum nubium, fragores in Tugurio illius, extendit fuper illud lucem fuam, cum his judicaturus est populum & daturus cibum. Quo innuit, tempestates fieri tam ad judicandum, & puniendum populum, quam ad dandum ipsis nutrimentum: Quare, ipsi terrefacti cum vocem seu eloquium Domini abalto in tonitru audient & indignationis ipsius flammas & coruscationes timidé intueantur aut inundationes ex nimia vel pluvia vel nive præter rationem exsurgentes, vel Cometas cum acre corrupto terrore perculsi percipiant, ad poenitentiam exinde inducantur seque humiliter corà Deo pro-Itantes preces ad creatorem omnium effundant, ejusque auxilium in tanta necessitate & periculo humiliter & poenitenter implorent : illum supplicando, ut tempettatis fu-

rorem mitiget, & ipsius malitiam à se suis-

que pro misericordia sua & pro amore

Filij sui Iesus Christi avertat, ministrorumque suorum tam aquosorum, quam igneorum & ventosorum rabiem supprimat, ac tandem, ut ipsis tempora atque acrem mitiorem & clementiorem cum imbribus fertilioribus concedat, & quòd familiæ suz & domesticis & animalibus & jumentis, cum fructibus terræ ad cibum ordinatis, benedicat & à violentia Angelorum tempestuosorum & malevolorum, qui sunt, irz iplius instrumenta, defendat. Eregione, qui istud meum consilium, quod fundatur super veram sapientiam, negliget, & cum porro vel sue in luto seu cœno verfari geltiet, & documentis sapientiæ mundanze (quae est stultitia coram Deo) firmiter adharebit, & per consequens vult, quòd magnalia Dei Meteorologica in mundum contingenter & per accidens ac fine ullo interno principio agente eveniant, atque ob istam rationem ea, quatenus communiter in cursu naturali evenientia negliget, ac proinde illa neque (uti Christianum decet) timebit, neque ipsum, qui est eorum author & creator immedia-tus agnoscet, est meritò inter ipsos nume-randus, quos sapiens istiusimodi sermonis filo indigitat: Vani (inquit) sunt omnes homines, in quibus non inest scientia Dei, sap.13.1. & de ijs, qui videntur boni non potuerunt intelligere eum, qui est, neque operibus attendentes agnoverunt, quis esset artifex. Et Apostolus de istiusmodi: Revelatur ira Dei de cœlo super onnemimpietatem & injustitiam hominum eorum, qui veritatem Dei in injustitia detinent : Invisibilia Rom, I.18. enim ipsius à creatura mundi per ea, quæ facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque ejus virtus & divinitas, ita, ut fint inexcusabiles &c. Caveat, inquam, talis, ne in eum dirigat Deus fulgurasua directé, & quali ab arcu bene gubernato: Nam sciar velim, quòd fulgura non solum \$19.5.22. sensum habent, sed & ratione quadam mirabili & Angelica imbuuntur ad mandata divina ad versus impios & operum Divinorum contemptores exequenda Fulgura (dicit lob) nunquid mittis & ibunt tob.38. & revertentia dicent, adsumus? Sit ei pro Exemplis puella illa Hiberniensis, quæ pro suo contemptu & blasphemia in codem sui corporis loco, quem cachinnando elegit, erat miserabiliter percussa. Et Peripateticus ille Salopiensis, qui pro sua à divinæ Mejestatis actu derogatione, ut famam opinioni Aristotelis arrogaret, Solus inter cæteros itinerantes, in plano Salopiensi est examimatus. Respiciat exempla alia potestatem divinam in tempestatibus arguentia, à me Sect. 1. port. 4. part. 2. lib 4. Membri 1. cap. 20. expressa & videbit apertis oculis, quòd Dei virtus & potentia insit Meteoris, & quod numinis divini contemptoribus ne parcant quidem.

P 4

EPILO-

## EPILOGVS.

X his, que in sectione hac prima sunt prolata (lector Diefiane judicio & eruditione pradite) immanem illam differentiam, qua interest inter lapientiam mundanam (quam Apoltolus facit meram stultztiam coram Deol otque illam, qua de calo à Potre Luminis descendit (qua est essentialis spiritus (apientia) oculis, ni fallor, apertis discernere queas, & confequenter videreleceat, quod Philosophia Peripaterica, que fundatur super sapientiam bujus mundi, quatenus traditions bominum & mundi Elementes, & non Christo fex Lapidi vero Angulari innititur est inanis faliacia, seu figmentum prastigio sum, & per consequens illa Patriorcharum, Prophetagum & Apostolorum t hilosophia, que fundatur super Christum, seu Spiritum Dei Catholicum, in quo est plenitudo Divinitatis corporaliter, est unicé vera, realis & essentialis que immediaté descendit à Deo. Quare, pro conclusione vos Peripateticos Christianes in verbis istis ipsius Moysis (cujus Philosophia hac nostra est typus exa Elus mili alloque liceat : Contestor bodie contra vos calum & terram, me vitam & mortem , bonum & malum, benedictionem & maledictionem propofuis. se vobis : Quare eligite vitam, ut vos cum semine vestro vivatis & in cognitione atque intellectu veri Des locupletes fiatis: Nam in vera sapientia consistit syncera, pura & fantta Philosophia, in qua sita atque radicata est infallibilis rerum omnium scientia & disciplina: ut testatur Apostolus, dicens, quòd in Chrifto fint omnes Thesauri sapientia & scientia abscanditi, & per consequens non in Philosophia illa Ethnica,

\_\_\_\_\_



Deut. 30. 19.

Çolof.2.3,

Appendix quadam huic sectioni Philosophia Moysaica prima annexa, ex volumine quodam Germanico Francosurti non multis ab binc annis impresso, extrada, cui Titulus est (Tabula revelationis Majestatis divina capite primo Geneseos comprebensa) qua acriter contra Ethnicorum

Dodrinam ac Christianos esus dem discipulos invebitur.

#### Procemium Authoris.

🥆 Vm neminem mente sana præditum latere possit, quam plurimos & quasi infinitos veritatis adversarios ubique in mundo versari, (nullus enim inimicus, scientiæ & sapientiæ veræ ignaro (cujus farinæ hominum ingens ubique terrarum disseminatur multitudo) deterior ac periculosior est inveniendus) necesse habeo credere, me, pro pio & honesto hoc meo conamine veritatis causa suscepto, nil præter risum, cachinnos, opprobria, maledictiones, invectiones Satyricas atque omnium generum convitia, à mundanis partim ignorantia excecatis, partimque Philosophia Peripatetica contaminatis radicaliter, loco mercedis ac præmij fore accepturum, ita, ut quid facerem aut quò me verterem haud quaquam intelligerem, nisi ipsam veritatem; cujus est omnia, imò verò ipium Diabolum cum suis asseclis vincere, pro me pugnantem haberem. At quoniam haud minimum est homini calamitate circumsepto solamen, sidelem & Theodidactum in suis angustijs habere socium, qui sagittarum ex livoris & malevolentiæ pharetra extra-Ctarum, & in eum maligniter emissarum, portionem sustinere, & labores ejus atque icus in eum inflictos alleviare queat, ideo unum in isto meo conflictu elegi, virum, inquam, scientia admodum strenuum & me ipso milies profundius in Mysterijs Dei atque arcanis verbi ejus operationibus immersum, (nam quod ego Theorice & sola contemplatione ac diligenti sacraru literaru lectione didici, hoc ille non solu ipeculatione & lectione, sed etiamnu oculari praxi & reali in Tabula 50phorum inspectione instructus, intellixit, uti ipse in volumine suo antedicto asseverare videtur: Vnde & Ethnicorum errores & vanitates non modò luculenter & ad vivum in eo depinxit, sed etiam acriter adversus eas invehitur: Hinc ergo est, quòd membra nonnulla ex viri illius doctissimi operibus abstraxerim, quæ Ethnicorum librorum inanitatem, & Philosophiæ eorum vanitatem, ac Christianorum ejusdem discipuloru ineptias ad amussim & enucleate detegunt, eaque in unum quafi fasciculum ideò colligavi, ac huic meæ sectioni Philosophiæ Moyfaicæ primæ appendicem feci: inprimis, ut feculi istius malevolis indicarem, me primum non fuisse in istiusmodi pia reformatione motorem aut Authorem: ac deinde eò quòd voluminis illius Dominus, in omnibus mecum convenire & opinionibus meis exactéastipulari videturs Agnoscit enim, omnia ex aqua originaliter fuisse facta: Fatetur, universa à verbo Dei creata, atque etiam num ad hunc usque diem in eo continuata, præservata, aucta, & multiplicata: Dicit, Deumsine creaturarum assistentia per Verbum operari omnia in omnibus, & consequenter nec ullam Ethnicorum naturam, nec causas earum aut secundarias aut tertianas admittit: Narrat aërem seu universum cœlum esse aquam (unde ego illum pro Elemento Catholico habeo) eumque Verbo Dei, mediantibus organis Angelicis duci. Porro ait, quod Angeli movente verbo omnia Meteororum ac Tempestatum genera, in & ex aëre, quasi arca Dei Thesauraria producunt: Concludit que, Verbum movere Angelos, Angelos ventum, & ventum aërem, uti in Appendice

# SECTIONIS PRIMÆ APPEMDIX

dice ista sequenti latius apparebit. Prosecto haud minima erat mihi in lucubrationibus hisce meis consolatio, me virum tam solida doctrina præditum & in prosundis Dei Mysterijs adeo versatum habuisse in tanti momenti negocio comitem, mihique in uno eodemque subjecto tam concinné convenientem. Sed quid mirum, cum in solidissimum & unicé verum sundamentum, lapidem nimirum Angularem Christum Iesum super ædisicavimus ambo.

Membrum hujus appendicis primum, ex

capite sexto libri sexti Tabulæ revelationis Majestatis Divinæ, Capite primo Geneseos comprehensæ extractum: in quo Author, Ethnicorum doctrinam Christianosque ejusdem discipulos acriter reprehendit.



Cripta Ethnicorum adeò palmam in Christianorum Scholis obtinuerunt, ut ipsi ludimagistri parum vel nihil de Biblicis veteris & novi Testamenti scriptis

sciant aut intelligant: cùm tamen Deus in prima sanctione sua, qua cum Moyse & Israclitis collocutus est, jusserit junioribus & provectioribus omnique adeò populo timorem Dei inculcare; ut nimirum ipsum folum invocarent, & præcepta, ordinationes atque sanctiones ejus observarent: Etenim minister ejus Moyses, ex mandato divino universum populum Israëliticum sic alloquebatur. Hæc funt præcepta, mores, & jura, quæ Dominus Deus veiter mandavit, ut ego vos doceam & vos discatis & faciatis ea in regione, in quam proficiscimini occupaturi illam, ut timeas Dominum Deum tuum & observes omnia ejus mandata & præcepta, quæ injungo tibi & filijs ac nepotibus tuis per omne vitam vestram, quo vivatis diu. Audi Ifrael & observa, ut facias illud, quòd Deus tibi dat in mandatis, quo bene tibi sit & valde multipliceris, sicuti locutus est tibi Deus Patrum tuorum, in regione, ubi est lac & mel. Audi Israël Dominus Deus tuus unus est, dilige Dominum Deum tuum ex toto corde & tota anima & ex omnibus viribus: Et verba illa, quæ tibi hodie præcipio semper observabuntur in corde tuo, & filijs tuis ea annuntiabis & recordaberis illorum, & loqueris de illis, quando fueris in domo tua velambulaveris in via, quando sederis vel assurrexeris & alligabis ea pro figno ad manum tuam & erunt tibi in memoriam præ oculis, ac describesea in postibus januætuæ. Timebis Dominü Deum tuü & illi foli servies. Non jurabis per nomē ejus neque alienos Deos coles populoru iltoru, qui vos circundederunt. Etenim Dominus Deus tuus est Deus zelores in medio vestrum, ne exardeat ira Domini super te & consumat te de facie terræ: Non tentabitis Dominum Deum vestrum.

Hic videtis (mi Christiani) qua ratione Deus aperuit Ludum vel scholam filijs suis, jubendo nimirum, ut infantibus quoque timor & præcepta Doministatimabipsis cunabulis proponantur & inculcentur; quinimò etiam, ut in pectore suo præcepta divina secum circumferant, recordentur eorum & loquantur de illis, sive sedeans domi, sub tectissuis, sive peregré per loca aliena transcant, vehantur aut equitent, 4ve dormiant, five ambulent, five furgant. Nec solum recordari debent eorum, sed etiam ea ad actum deducere & omnibus viribus vitam suam secundum illa instituere: Et, nequando obliviscantur eorum, sed in præsenti memoria semper illa secum circumferant, jubentur præcepta divina pro figno alligare ad manus suas & in perpetuam memoriam describere ea in parietibus ædium & postibus januarum suarum. Quòd si verò præceptis illis divinis non fint obtemperaturi, sed insuper adhuc tentaturi Deum, quali non seriò res ageretur, vel nulla pœna transgressoribus foret insligenda, minatur illis Deus in eum casum, izvissimas & gravissimas poenas, quòd velit eos delere de facie terrz. Quamvishze sunt rectissimé à Deo ordinata; attamen vos multas inanes ac futiles rationes in contrarium allegatis, astruentes, quòd juniores istiusmodi res arduas de Deo & præceptis divinis nec percipere, nec intelligere, multo minus ad usum transferre possint; ac propterea illis faciliora & minus ardua proponenda, videlicet FabulæÆsopi, disticha Catonis, Bucolica Virgilij, alia Ethnicorum scripta, quæ huc usque in scholis Christianorum quotidiana ac usitata suerunt, quippe que melius juventuti conveniant : atque prætereà etiam perlegendas elle illis animi causa, Comedias Terentij & Plauti, ac tradendos etiam libros sancti Aristotelis, in quibus tractat de rebus naturalibus & supernaturalibus, ac de essen. tia Dei, describens simul ordine mundum ac cœlum: Ex istis nimirum libris posse juniores haurire Dei & creaturarum divi-

Deut.6

narum ac totius mundi cognitionem. Tum verò posteà jactis hisce fundamentis promovendam esse eandem juventutem ad scripta Rhetorum, Ethnicorum, & exercendum in recitationibus orationum publicarum, quò reddatur tantò animosior, &ut possitea, quæ de rebus naturalibus & super naturalibus, atque etiam de Dei essentia & de creaturis divinis ac mundo addidicit, alijs vicissim constater & magno animo proponere: Quo deinum facto, putatis liberos illos veltros eo modo imbutos atque institutos, esse optimos ac doctis simos oratores & concionatores, ita quidē, ut nemo eos valeat disputando ac edisserendo vincere vel superare. Ad quæ tamen scire debetis, quòd erretis toto cœlo, siquidem nec scripturas nec virtutem Dei sciatis. Anne adeò sagaces estis, & per spicaces, & tamen non intelligitis, quid Deus à vobis requirat? Neque enim animadvertitis, quòd multò majori ac difficiliori labore exscriptis Ethnicorum ineptiæ illæ pueris inculcentur, quam si in timore Dei & præceptis divinis erudiantur. Etenim, si infans quatuor vel quinque annorum legere discat decalogum, & memoria eum retineat, suo satis secit officio. Posteà breves illis interpretationes sunt tradendæ, ut exerceant illas ad invicem per quæstiones & responsiones: Et quamvis hæc omnia per infantiam non fatis intelligant, tamen eam inde utilitatem percipiunt, ut possint ea retinere firma memoria, usque dum adolescant,maturum judiciū consequantur, & in verum eorum fensum ac intellectum inquirant; Quinimò etiam prætereà afluescunt hac ratione ab incunte ætate loqui de Deo, & alios de eo disserentes audire. His postmodum altiora possunt in lege divina, in Prophetis, & Pfalmis facilè proponi & inculcari atque simul etiam interpretationes corundem tradi, ita ut per accuratam & quotidianam exercitationem, illa omnia melius & rectius percipiant, intelligant & memoria retineant, cum nullis circa ea ineptijs Ethnicis distrahantur & impediantur. Atque hæc quidem piè perauntur: Hujusmodi Informationi largitur Deus Spiritum Sanctum & benedictionem divinam, artem, scientiam & intellectum. Verum vos hæc omniadimittitis, & producitis vestros Doctores Ethnicos; circa cos opertet vos multum laboris & molestiæ proferre, antequam doctrinam illam Ethnicam liberis & discipulis vestris possitis inculcare, atque simul etiam discipuli veftri plurimum temporis, & vel decem, viginti, & nonnunquam etiam triginta annos confument, priusquam subtiles illas, alios circumveniendi technas imbibant & addiscant: Quibus tamen omnibus ita plavè perceptis, ut nihil amplius restet, quod non pernoverint, non multo sunt doctiores, quam Michael ille germanus, & neque Deum neque creaturas ejus cognof-

Marth, 22.

Mate. 12

cant, nec aliud quicquam de illis sciunt, qu'am qu'àd gramen est viride, qu'àd vacca sit varijs distincta coloribus, qu'àd equus sit scutulatus, qu'àd aqua sit humida, & qu'àd Deus sit talis, qualem ipsi eum esse ex traditionibus Ethnicorum somniant, ac qu'àd mundus sit æternus.

Hæc & similia phaleratis suis sophisticationibus adeò norunt pingere & exornare, ut velsomnolentum etiam canem valeant per ea ex cineribus provacare: Cum interim ne minimi quidem grani des Magancricens proprietates & virtutes, vel minima saltem ex parte cognoscant. Et tamen docti nihilominus haberi volunt, ac disputare de Deoac operibusejus, in quibus revera magis cæci funt, quam lucem fugiens talpa : ô miseri & occoecati! An non veremini disputare de Deo & operibus ejus, quæ non novistis? Neque enim quisquam novit Deum, nisi solus Spiritus Dei. Quoniam igitur vos tanquam veri-Ethnici Spiritum Domini non habetis, atque ea etiam de causa Deum non cognoscitis, quomodò de Deo & creaturis ejus ullo solidæ veritatis fundamento disseretis aut scribetis? Etenim hic attendendum est ad illud, quærite primum regnum Dei ac justitiam ejus & reliqua omnia adijcientur vobis. Sed vos Deum & doctrinam ejus deseruistis, & loco ejus filijs vestris ac discipulis Ethnicam doctrinam proposuistis ac inculcastis, & propterea Deus vos in erroribus vestris reliquir, ita ut per illam vestram doctrinam Spiritum Sanctum non habearis : Sed per lectionem Scriptorum Ethnicorum in loco Spirirus Sancti Spiritum immundum in Icholas vestras invitatis, qui etiam vobis fideliter assistit & opera vestra promovet, quo & vos & discipulos vestros inpotestatem fuam & fub coronam vel jugum potius imperij sui pertrahat & redigat. Quamvisenim in scholis vestris decantetis canticulam illam. Veni Sancte Spiritus, & postmodum discipulis vestris per integrum diem scripta Ethnicorum summo studio prælegentes, speretis venturum ad vos Spiritum fanctum: Attamen nort ille, sed loco illius idolum vestrum Diabolus, ad vos venit: Ille vobis in scholis vestris opitulatur, ut pote, cujus instrus menta estis, quamdin libros illos Ethnicos tractatis: Sed vos replicatis, haberi etiam fimul apud vos scholas alias, in quibus seriptura facra prælegatur, ne scilicet in alterutro defectus aliquis deprehendatur. Etenim aliquas etiam scholas habendas esse, in quibus Philosophica tractentur, ea quidem, quæ omnium optime Ethnici descripserint, neque enim hauriri ea ex sacris scripturis posses Sed postes demum, quando quis plene ex Ethnicorum scriptis Philosophica præcepta addidicit, facilé eum evadere Doctorem excellentissimum Paginæ sacræ, ô fatu-

## SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

6 faraos delyrantes! Quis uspiam Spirituum immundorum suggessit vobis Philosophiam, vel, uti eam vocatis sapientiam, apud Diabolum & filios ejus ac defertores Dei Ethnicos esse quarendam? Cum tamen Deus ipse attestetur, se solum esfe verum fontem & scaturiginem sapientiæ. An verò non satis superque intellexistis, Deum unicam duntaxat scholam aperuisse, in qua justerit se solum timeri, mandata sua observari & sibi soli inserviri? Quomodò hæc conveniunt, quòd conamini habere scholam sacrarum literarum, atque simul etiam ipsi Diabolo extruere scholam Ethnicam? Neque en im potestis servire Deo & Diabolo. Ad hæc etiam schola illa vestra, quam Theologiam dicitis, formam non haber deo placentem: Etenim nullum vos in eo Doctorem admittitis, nisi scriptorum Ethnicorū rudimenta prima, & velomnimodè etiam fundamenta totaliter ac plenè perceperit atque imbiberit; Quippe hunc demum idoneum esse ad docendamsacram scripturam asseveratis, ita quidem, ut Diabolus in utraque hac schola vestra modo horrendo ad clayum sedeat & maniteste homines ac publice circumveniat & ad se alliciat. Proinde vos ipsi, ô miterrimi discipuli, hæc aliquando alcius considerate, excutite hoc jugum Diabelicum, deserite scholas vestras impias, & convertimini ad Deum vestrum, & maxime idoneum ludimoderatorem, qui ipse vobis ultro scientiam, artes ac sapientiam; Imò etiam Spiritum Sanclum & vitam æternam offert ac pollicetur: Etenim videtis, quòd in scholis ittis Ethnicis, timor Domini & præcepta ac mandata Divina neque ad manum alligentur, neque parietibus & postibus vel januis inscribantur, uti alioquin Deusad perpetuam istorum memoriam fieri justit, inultoque minus aliquem vel domi vel ruri, vel inter dormiendum vel inter ambulandum vel inter surgendum recordari illorum, aut loquide illis: sed contrarium potius est ante oculos, quòd nimirum omnes omrino ædes, parietes, conacula, fenestræ, januæ,postes,libri pocula,patinæ, orbiculi, cultri, gladij, frameæ & annuli, Ethnicorum sapientum sententijs ac dicterijs, loco Dei, atque timoris & præceptorum divinorum sunt completi, ne scilicet domini rerum istarum, obliviscantur unquam Doctoris sui & doctrinæejus. Hoc jam verè elt impudenter Deum ac Dominum fuum tentare Etenim, dum loco scholarum Deo aperiendarum Ethnicas scholas isti homines erigunt, atque hac ratione Deum blasphemant, antuinantes, apud eum non agi hoc negocium seriò nec cordi illi esse: Ac proinde se quoque propter hanc suam mandati divini transgressionem, nulli penitus pœnæ subjugandos esse, tentant hoc jplo, Deum quando nimirum pro concessi-

one Spiritus Sancti eum invocant, atque interim diabolicam doctrinam tentant: quocirca etiam juravit Dominus, se istos blasphematores atque tentatores deleturum de facie terra.

Schola ista prædicta, quam Deus ipse instituit, esse debebat veluti Mater & origo Ecclesiæ suæ Israeliticæ: Vnde etiam tot Sacerdotes, Levitæ, Cantores & Diaconi provenerunt. Illi doctrinam Divinamuna cum Prophetis & politicis sanctionibus in Ecclesia Dei : Inde à Moyse usque ad adventum Christi legerunt, docuerunt, & didicerunt, ita quidem, ut etiam ex istis omnibus virtute Dei omnes iplius creaturas cognoverint plenissimè, & tantam sibi comparaverint sapientiam, qua certò præsciverunt futurum, ut Messias verus Dei Filius ex Virgine in Bethlehem Iudæ nasceretur: Et postmodùm quando natus erat Christus, & suo tempore ad templum ascendit, ibi ille Doctores invenit ac discipulos legentes ac docentes Moysen & Prophetas, absque omni depravatione & corruptela acmixtura doctrinæ Ethnicæ. Quia autem credere nolebant, verum Messiam jam exhibitum esse & legem atque Prophetas in Christo illo præsente metam ac terminum suum attigisse, idcirco Christus Ecclesiam illam Iudaicam in Christianam Ecclesiam transformavit, loco circumcisionis Baptismum instituit, & novas scholas & Doctores introduxit. Atque illi etiam unanimiter contra Ethnicorum doctrinam & eorundem Idololatriam funt concionati, & populum ad folum Christum remiserunt, illum nimirum esse verum Deum cum Patre & Spiritu Sancto, pari Majestate, gloria & potentia: ac humanitatem veram illum peccatorum nostrorum causa assumpsisse. & crucifixum esse pro peccatis nostris, atque hac ratione à morte æterna nos redemisse, tertia quoque die resurrexisse à mortuis, ascendisse in cœlum, sedere ad dextram Dei, unde venturus sit judicare vivos & mortuos. Hæc doctrina tempore duodecim Apostolorum, & post eorum discelsum longo tempore, inpleno fuit vigore, explosa omni Ethnicorum Doctrina & plurimis etiam librorum eorum combustis, donec tandem perversi illi Ethnici, qui etiam ante Christum natum extra Dei Ecclesiam in pretio & Authoritate fuerunt, rursus sese per libros suos apud Christianos insinuaverunt atque sese ipsis immiscuerunt & venenum sum inter ipsos seminaverunt, ac Sophisticationibus suis multos Christianos à semel agnita & recepta fide Christiana averterunt, atque præterea om-nes Christianorum scholas libris suis repleverunt, uti hoc quotidie in oculis omnium hisce nostris temporibus observatur: Tantum enim Satan Ethnicis illis So-

Bernch. 3.

phismatum technis obtinuit, ut non so-Inm multos Christianos à vera fide seduxerit, Sed insuper etiani illos, qui erant residui, tanto dementiæ malo ex cæcaverit, ut Ethnicos illos libros in scholis suis ferant, & radices agere permittant ac tantopere illis delectentur, ut persuderi illis nulla ratione possit, ut tollant illos & summoveant ex scholis, atque veras Dei scholas, sublatis illis, aperiant & instituant. Proinde ut error iste abominandus & horrenda obominatio ex Christiana Ecclesia tandem aliquando extirpetur & scholæ ab illis repurgentur, magistratus in illud seriò animadvertet, & ludimagistros coget, libros ejusmodi Ethnicos abolere & igne consumere. Quo facto verbum Dei strenuè crescet & firmiter permanebit, non secus ac tempore Pauli factum est in Ephefo, ubilibriquam plurimi comburebantur: Et enim, si quis avertere & summo vere voluerit malum, necesse est, ut causam mali tollat. Si vis, ne infans aliquis cultro lædatur, adimendus erit ei cultellus & removendus. Quando quidem igitur per libros Ethnicos tantum Ecclesiae Christianae damnum infertur, meritò omnes Principes debent in id incumbere sedulo, ut primo quoque tempore doctrinam Ethnicorum & libros eorundem ex scholis suis tollant & summo veant, igneque comburant, & severè & fub gravissimæ pænæ comminatione impressionem eorum atque distractionem prohibeant & interdicant: Ac prætereà etiam cum doctis, peritis ac prudentibus viris consultationem atque deliberationem suscipiant, qua ratione possunt ubique locorum scholæ ad præscriptum mandati Diuini institui ac aperiri, in quibus solus timor Dei & præcepta divina una cum Prophetis, Psalmis, Evange-lijs ac politicis sanctionibus Moysis, doceantur & prælegantur. In illud etiam fimul fummo studio & accurata diligentia serio animadvertendum est, ne clanculum & intra privatos parietes rurfus venenum illud & Sophisticatio Ethnicorum aliquibus obrepat, atque hac ratione totum negocium vicissim evertat. Hoc modo resistipossis diabolo, quò minus valeret tantum & tam miserandum malum in Ecclesia Christiana excitare. Etenim omnia ipsius opera sunt inania, nec quicquam aliud somniat, præter solam inanitatem, qua homines à Deo abducit. A quo monitos vos velim, qui estis discipuli. Porro hoc etiam auditu mirum est, quòd Iudzi, Turcz, Ethnici libros nostros tantoperè oderint, ut non solum non legant illos, sed etiam pro scelere & peccato reputent, si quis vel folium saltem aliquod ex illis manu sua apprehendat. Tantoperè nimirum illi religi-

entur, nequid Christiani ei admisceatur. Lætantur etiam summè, quando audiunt vel vident abominandos suos libros in tanto apud nos pretio & honore esseadeòque eos non solum publicè in scholis nostris proponi ac disputari ex illis, sed conciones quoque in suggestu ad populum ex issdem haberi, sententiasque ac dicta illorum pro nostræ doctrinæ & religionis confirmatione allegari. iterum hoc maximum malum emergit, quòd, dum per nostram Christianam doctrinam Ethnicos convertere conamur, tamen nihilominus interim, neglecta Dei schola Ethnicorum scriptis utimur: Illi concludunt, nostram doctrinam omnino falsam, atque suam è diverso veram atque inculpabilem esse. Proinde etiam malunt in confessione sua Ethnica persistere, quam ad veram Christianam fidem converti, maximè cùm nos ipsi etiam, qui Christiani sumus, istorum opinionibus altipilemur arque ita Ethnici efficiamur: Haud cogitantes, quòd Deus impunè ferre hoc iltos Ethnicos Christianos non sinet: Quòd si quis voluerit Ethnicos ab Idololatria sua & falsa atque fictitia doctrina ad veram Christianam Ecclesiam convertere, longè aliâ viâ & modo infistendum erit : Quippe non solum libri ipsorum omnes ex scholis & universa Ecclesia Christiana eijciendi erunt & comburendi, sed etiam opertebit falsa ipsorum dogmata solidis Christianæ veritatis fundamentis confutare, redarguere & infringere, atque è contra verain amoris ac præceptorum divinorum doctrinam una cum facro Sancto Evangelio, constantem & pio Zelo profiteri & concionari. Hac enim ratione demum illi addiscent & intelligent, quis sit Deus Creator, redemptor, protector & salvator noster, & quod falsa ipsorum doctrina & Idolatria in totum ei displiceat & sit damnata, tum vel maximè etiam, quòd omnes illi qui non funt Baptizati, neque credunt Iesum Christum esse Filium Dei, nullam in se vitam habeant, sed cum Diabolo sunt condemnandi : Cùm è diverso illi , qui in Christum credunt, sint cum eo resurrecturi atque hæreditario jure occupaturi regnum cœlorum, & in omnem æternitatem illud in summa lætitia ac gaudio coram facie Dei possessiria Id quidem etiam, quòd omnes Christiani summè in votis habent, ut Ethnicis quoque contingat, & at fimul cum ipsis regnum Dei obtineant & possideant; si modò verè ad Christianam fidem convertantur. Etenim Evangelium etiam Ethnicis licitè annuntiatur, & aperta est cœli janua omnibus illis, qui ad Christum & regnum ejus convertuntur, atque illud ex animo quærunt. Hinc jam videtis vos Ethnico-Christianorum scholaonem ac doctrinam suam amant & tu- rum patroni & ludimagistri, quan-

Digitized by Google

A&.19.

#### SECTIONIS PRIMÆ APPENDIX

tum damnum & malum in Christianam Ecclesiam invehatis, dum discipulos vettros in doctrina Ethnica ab ipsis veluti incunabulis informatis; ac venenum istud veluti præmansum, illis in os ingeritis, quo à vera ac sana doctrina abducuntur: Et quòd etiam hac vestra Ethnicorum Scriptorum professione, ansam ipsis Ethnicis præbeatis, quò minus Christianam fidem amplectantur: Sed, ut in cæcitate sua adhuc obstinationes perseverent. guinem corum, qui sunt seducti atque hoininis à salute æterna impediti, interitum, petet & vindicabit ex manibus vestris. An verò etiam non putatis, futurum, ut vos, in judicio novissimo discipuli vestri, quos à Deo abduxistis, & Ethnici, quos impe-l diviltis, quò minus ad veritatis cognitionem pervenerint, gravissimé sunt accusaturi & summé de vobis conquesturi; illi quidem, quod à verò eos religionis Christianæ tramite, ad avia Ethnicorum seduxeritis; hi verò, quòd publica prælectione ac professione Scriptorum Ethnicorum in Scholis vestris, eos in hæresibus suis & erroribus confirmaveritis, & reddideritis tantò obstinatiores, ita quidem, ut solida veritatis Christianæprincipia & fundamenta apud vos non audiverint; multo minus fuerint admoniti ad deserendam falsam doctrinam & Idololatriam ac amplectendam veram religionem Christianam, & quærendum in illa Chri-At verò tamen vos stum Salvatorem. no vestro malo tandem aliquando nimis vera esse experiemini. Vel an forsam le-

ve vobis videbitur timorem Dei & przcepta divina deserere & falsam Ethnicorum doctrinam consectari? An ignoratis Ethnicorum numina & idola veros esse diabolos, à quibus illi falsam suam doctrinam, artes, vaticinia & præstigias sunt mutuati? Quid fuerant Apollo, Diana, Iuppiter, quid Sybillæ? Quid foeminæ montanæ, Pygmæi? Quid Dei fylvestres? Quid virgines seu Nymphæ aquaticæ? An non hos omnes in necessitatibus & difficultatibus suis consuluerunt? deserentes interim verum ac unicum Deum, qui samen vobis omnem gratiam atque misericordiam ultrò offert, quòd velit vobis præterita, præsentia & futura; imò verò admiranda & magna mysteria una cum Thesauris suis aperire & revelare. Et verò tamen nihilominus & vos agitat dementia, ut malitis diabolum & mendacia illius oracula sequi ,& confilia ab ijs petere , falfamque & commentitiam illorum doctrinam promovere & tractare, quam verò & vivo Deo Soli adhærere & salvari. An non novistis, illum esse Deum fortem, zelotem, qui non vult honorem suum dare alteri,sed requirit, ut se solum timeamus & præcepta ac fanctiones suas solas observemus, omnesque res Ethnicas atque Idololatricas aversemur, neque ulla ratione Deum alium præter ipsum habeamus & adoremus. Ita videtis omnes vestras actiones atque opera meram esse inanitatem, in qua etiam funditus peribitis, nisi Ethnicæ doctrinæ nunnondum hæc ita futura creditis; sed mag- | tium miseritis & toto pectore ad Deum & doctrinam ejus fueritis conversi.

Membrum hujus appendicis fecundum, ex libri feptimi capite 16. Tabulæ Revelationis Majestatis divinæ extrahitur, in quo probatur, quòd quibusdam istius seculi, spiritus sanctus conceditur : ubi etiam declaratur, quod miracula juxta quorundam mentes non sint penitus hisce noitris seculis extinca, & in exilium ab hominibus relegata.

Vamvis essentia spiritus sit eximié stueri : Cujus rei & mali causa unica tanlucida & splendida atque ignea: attamen splendor ille cum luce atque igne suo nullatenus conspicitur, sed latent ista omnia corporeos oculos, ut pote, qui densis tenebris sunt obducti atque impediti; adeò quidem, ut vix Solis splendor penetrare atque illuminare eos valeat, ut postint visibilem hanc lucem perspicere & creaturas Dei contemplari. Et, licét hi fancti in essentia sua sint admodum magni, ac prætereà quoque ipsum pellucidum cœlum una cum aere, spiritibus atque Angelis istis omnino sit repletum; nemo tamen mortalium ejus est sanctitatis atque probitatis, vel etiam eo modo reconciliatus cum Deo, ut vel minimum faltem spiritum possit oculorum suorum acie con- | stremum quoque lapidarent.

tum funt, opera illa carnalia atque damnabilia, quemadmodum injusti, scortatores, adulteri, lascivi & incontinentes Sodomitæ, avari, luxutriosi, blasphemi &c. Ita quoque ijsdem nullum penitus Spiritum sanctum aut Angelum in essentia ejus vera videbunt: Et, si forsan etiam alicui contingeret istiusmodi Spiritus essentiam, qualis illa perse est. videre, uti Stephanus essentialiter conspexit Gloriam Dei simul cum Christo Iesu, protinus tamen ille mendacij argueretur & pro incantatore & venefico reputaretur, colludente cum Beelzebub; quin imò etiam omnes illum persequerentur odio infestissimo atque ad po-

Tanto-

Tantoperé nimirum occœcatus est hic mundus, ut nemo credat, eam à Deo gratiam homini posse exhiberi, ut videat aliquem spiritum: Hæc incredulitas prodit ac indicat falso Christianos, quorum fides ne magnitudinem grani sinapis exæquat, quin potitis nulla prorsus: Pro Christianis tamen hi ipsi ac pro Filis Dei haberi volunt, cùm tamen nullam habeant fidem, quæ alicujus sit effectus & viva: ore tantum credunt, nullatenus autem corde, adeòque sufficere sibi putant, si ore tantum & labijs suis fidem confiteantur, cùm interim sit cor eorum ab illa quam remotissimum, nec minori ab eo spatio ac intervallo distet, quam sejungitur Oriens ab occasu. Radicare oportet fidem in corde & pectore, atque exinde furfum succrescere & proferre fructus homine Christiano dignos. Proinde frustra hi fidem suam jactitant, cum ne minimus quidem fructus fidei in illis deprehendatur. Quisnam ex illis sidei suæ magnitudine & constantia restituit proximo suo sanitatem? Vel quis ipse per eam convaluit? Quis visionem aliquam divinam fidei suæ virtute conspexit? Vel quis etiam, per ejus veritatem ac constantiam memorabile aliquid aut notabile obtinuit? Prodeat vel unus faltem ex multis millibus millium, atque indicet minimum duntaxat fidei suæ effectum. Sponsionem tecerim ego, nili omnes sitis dicturi, quòd filium Decurionis sanare non potueritis: atque simul interrogaturi, quid namsit in causa, quò minus volueritis illud præstare: Sed respondebit vobis Domines, quòd impossibilitas illa sit penes indedulitatem vestram: Si non poteritis certò aliquid operari, fidem veram non habetis: Quod si fidem veram non habetis, Christiani non estis: Sin autem non estis Christiani, quid gloriamini de fide Christiana? Præcludenda sané esset hæc gloriationis & jactantiæ via, & excommunicandi effetis, donec promissio fieret, vos admissuros atque præcepturos in Scholis Christianis meliorem & pleniorem fidei informationem.

Quamdiu autem hoc non fit, habendi estis pro Ethnicis incredulis, & ex societate Christiana exterminanda: Ignominia namque Christum afficitis, dum nomen ejus atque fidem profitemini & in mendacijs veltris deprehendimini. Etenim, inde Christi nomen inter Gentiles Blasphemia & convitijs proscinditur, quod fides vestra inanis & mortua, nihil omnino in nomine Iesu præstet aut efficiat. Vos Magistratus, quam curam geritis Scholarum vestrarum? Quomodò juventus veltra in fide informatur ? V bi funt libri vestri Christiani? Quaratione proponunt Doctores vestri Moysen, Prophetas & Evangelia una cum Epistolis? Quando tandem subsequentur fructus at-

que operationes fidei ex doctrina illorum? Qui fit, ut nullus videatur illius rei effectus ? Profecto Ethnici atque venenati libri vestri, ac damnabiles Sophisticationes in culpa sunt & impediunt, quò minus possitis edere ullum fidei opus aut fructum. Verum enim verò vos longè aliud habetis, quod respondeatis, asserentes nimirum, non opus esse hoc tempore miraculis, quippe signa illa in Primitiva tantum Ecclesia suisse necessaria, ut per illa infideles ad Christianam fidem converterentur: illud autemhac nostraætate non amplius desiderari, sed sufficere, ut fides hominibus per conciones sine miraculis proponatur. Ego verò amici mei, velim ad unum mihi respondeatis: Quid fecit Christus ? Quid Apostoli ejus, dum in hoc mundo funt peregrinati? Nonne ita est, quòd docuerint atque annuntiaverint poenitentiam, & remissionem peccatorum, ac regnum Dei ad vitam æternam per fidem in Iesum Christum ? Quòd itidem etiam ægros & corpore & anima lanaverint, Dæmonia ejecerint, atque ita exemplum posteris reliquerint, quòd in docendo populo & fanandis ægrotorum corporibus & animalibus sequerentur? Vel, an non etiam ablegavit Dominus Apostolos suos in mundum hoc modo? Ite in mundum universum & Evangelium annuntiate omni creaturæ, qui crediderit & baptizatus erit, salvus erit; qui verò non crediderit, condemnabitur: Signa autem, quæ consequuntur eos, qui credunt, sunt hæc. In nomine meo eijcient Dæmonia, novis linguis loquentur, serpentes abigent, & , si Marc.16. quod venenum biberint, non nocebit eis, imponent ægrotis manus & sanabuntur. Imò, etiam credentes edent miracula multo majora his, quæ ipse Salvator edidit. Ita etiam Dominus opera sua per internuntios fignificavit, nimirum, Matth. 11. videre cæcos, claudos ambulare, le- i prosos sanari, surdos audire, surgere sai os. mortuos & Evangelium pauperibus annuntiari: ita videtis, qualis esse debeat vestra doctrina in Scholis vestris, quid debeant dicere Doctores vestri, & qua ratione oporteat eos fidem simul cum fructibus ejus proponere, annuntiare &

propagare. Citra&extra fructus fidei vestrædocere & credere, non alio modo habendum est, quam illud, quod est Ethnicorum infidelium, qui neque fidem annuntiant, neque fructus fidei operantur. Quinimò etià vos estis, ipsis Ethnicis pejores & sceleratiores, utpote, qui Gloriamini de fide & nullo tamen facto eam comprobatis: Etenim oportet secundum Dei mandatum conjungi doctrinam & opera: Sed ausit aliquis intra limites vestros accedere; qui sanet fide sua ægrotos, qui precibus & jejunijs Dæmonia eijciat, aliave opera

# SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

Christiana expediat: Nonne ita est, quòd | favoris, sapientiz ac intellectus & Spiritus sitis in continenter asseveraturi, illum esse Samaritanum & habere diabolum, cujus virtute & potentia ista omnia perficiat? Quòd si verò diabolus hoc præstare potest, quid nam vos poteltis? Vel, an efficacior est diabolus, quam fides vestra? Oporter vos per fidem in Christum Iesum eijcere Dæmonia: Sed vos hoc plané invertitis & diabolo illum honorem attribuitis, quòd boc atque illud efficiat, quo quidem ipfo ille vos oblidet, & fidem vestram debilitat & labefactat. Egregios verò Christianos! Quando unquam diabolus ullus eijciet alium? Quomodò regnum ejus subsisteret ? Quando unquam diabolusægrotos corpore & anima lanavit? Et siquidem diabolus tam magna præstare potest, ubi est fides vestra Christiana, quam oportebat istiusinodi signis subsequentibus commonstrari ? Protectò frigidi estis & oscitantes Christiani, nec fidem vestram cassa nuce emerim, utpote per quam nullum penitus effectum valetis producere. Scholæ vestræ partim Ethnicæ sunt, partim Christianæ, atque hinc omnis mali origo, dum liberos veltros ineptijs illis corrumpitis, quò minus possint verum fidei Christianæfundamentum assequi & amplecti: Illic Ethnicorum libri & Scientiæ ipsis præleguntur, arque altissimo interim silentio præteritur, qua ratione Deus pro benigna suz Gratiz,

fancti concessione, sit invocandus, & quomodo dona ista divina una cum fidei confirmatione sint impetranda atque obtinenda; ita ut sanari in efficacissimo illo nomine Iesu Christi omnes morbi, damonia eijci, & increduli ad veram Christianam fidem converti possint: Circa hoc occupari oporteret Doctores vostros atque Ludimoderatores. Verùm persuaderi isthæc vobis non possunt: Vnde etiam fit, ut ne granum quidem sinapis fide vestra possitis provocare. Quomodò igitur consequemini à Deo oculorum vestrorum illuminatione, qua possitis aliquem Spiritum sanctum, vel Angelum aut ipsum etiam Deum ingloriosa sua essentia videre? Adeònimirum vestris tenebris istis estis excæcati, ut neque diem à nocte, neque verum à falso discernere atque dijudicare possitis, multòque minus cavere vobis à veneno Ethnicorum illo, referto pestiferis diaboli sagittis, quippe quo jameltis tantopere infecti & occupati, ut in cæcitate ilta vestra commisceatis facra cum profanis, & neque Deum neque sanctos ejus in essentia sua cognoscatis aut videatis. Convertimini tandem, repurgate Scholas vestras, corda vestra emundate, invocate in Spiritu sancto, ita demum confirmabitur fides vestra, ut possitis signa edere fidei veltræ & res spirituales con-

Membrum hujus appendicis tertium ex cap, 105. lib. 5. Tabulæ Revelationis Majestatis Divinæ, in quo adversus Peripateticorum de Lapidis Ceraunij creatione agitur.

M Axima pars hominu adduci nequit, ut credat, ex aere aliquid in terram decidere ac deijci. Et, siquando ranæ, vaccæ ac vituli aliaque miraculosa decidunt, existimant hæc omnia prius subitò vi venti in aerem fuisse sublata atque ita poltmodum rursum in terram prolabi : Quando vero audiunt, jaculum tonitrui, veluti ex pellucido aliquo Christallo politum, aut eriam Ceraunium lapidem albo, cœruleo, viridi varijsque alijs coloribus cœlitus demirri, quibus ædes, turres, arces, imò & quandoque petrosæ rupes comminuantur, confringantur, & conflagrent, respondent, lapides illos ex subtili pulvere per Solis ardorem sursum elevato, atque in humidas nubes attracto, nafci, & partim oblonga & partim rotunda forma constringi, atque ita concretos, ruríum vehementiore calore vires suas in nubes humidas exerente, cum impetu deijci ac deturbari: Hæc nimirum est illa tantopere decantata Philosophia Aristotelica, ut dolendum sit ita futiliter, inepré ac ridicule, eos de miraculis Dei loqui,dum veræ scientiæ tergum obvertunt, & mendacibus istis somnijs loco veritatis utuntur & delectantur: adeoque etiam ja-

ctare ac gloriari in illis non erubescunt. Sed durum est, eos ab ineptijs suis avertere, cum tamen scire illos oporteret, lapides istos per Angelos Dei præparari ac desuper immitti. Animalia etiam ista superioribus locis in aqua nasci, uti anteà brevibus indicatum est; aërem quoque ipsum & cœlum ex aqua factum arque etiamnum aquam esse: omnesque in terra gemmas & metalla ex aqua oriri & crescere. Sequitur ergo, quòd gemmæ & metalla in aëre seu cœlo, ex aqua fieri, & nonnunquam conijci in hæc inferiora, atque ita silices quoque illos aureos aliosque lapides superius in aqua natos, multis in locis desuper ad nos homines in terram deijci, quibus miracula divina revelantur atque Deus in genere huma. no celebratur. Quamvis autem hæc & alia pro explodenda Ethnicorum doctrina plurimis in locis sæpissimé disputentur, proponantur & folidis veritatis fundamentis in cœtu Christianorum confirmentur & annuntientur, nullus tamen inde effectus veré & realiter sequitur. Siquidem etiamnum hac nostra ærare videre licet, qua ratione Ethnicorum libri non folum in omnibus Academijs & Trivialibus scholis, in

urbibus & oppidis legantur & juventuti inculcentur, sed insuper etiam immensis commentarijs, non sine summa devotione, labore & sudore tam ab Ecclesiasticis, quàm secularibus illustrentur: in quibus varié disputatur de immortalitate animæ, ac de ejus essentia & actionibus, alijsque rebus plus quam notorijs, ita tamen, ut nihil inde subsequatur aliud, quam siqua vacca lambendo detergat vitulum, vitulus enim ille tum nihilominus manet. Eodem, inquam, modo se res habet circa istiusmodi glossas & commetaria, ut quamvis multi multa ad ista Ethnicorum scripta comminiscantur, illa tamen, uti ab initio erant, ita etiam ex post facto maneant venenata ac damnata Ethnicorum doctrina: Atque adeò etiam illi ipsi Doctores reverendi, si Dijs placet, quia sacram scripturam é manibus dimittunt, multoties & integris suis commentis non recté intelligant aut assequantur, quid sit anima, quid spiritus sanctus & ejus dona, atque ubi Spiritus sanctus habitationem ac scholam suam habeat & exerceat: tantoperé nimirum fatuosillos exagitat Ethnicorum Scriptorum dementia, ut sacram quoque scripturam ex traditis Ethnicorum interpretari, vel rectius de | ejecti sunt.

pravare non erubescant; cùm tamen illa non per tenebras Ethnicas, sed per illuminationem tantum Spiritus sancti sit explicanda. Quis igitur temerarijs istis & nequam hominibus liberos suos committet, ut venenum Ethnicum ab ijs hauriant, atque una cum magistris ac doctoribus suis efficiantur filij perditionis. Veri ac synceri Christiani hoc à Deo mandarum acceperunt, ut Moysen & Prophetas, imò Christum Dominum suum audiant & sequantur. Ab hisce igitur omnes Ethnici Doctores ac discipuli remoti sunt & exclusi, asserente Christo ipso, cum inquit: Qui non est mecum & verbum meum non audit, contra me est, neque discipulus meus est: Qui non colligit mecum, dispergit, qui me non sequitur, non est me dignus. Iam verò Ethnici Doctores nihil horum faciunt: neque enim Moysen audiunt, nec Prophetas, nec Christum: Quòdsi audiunt eos, contemnunt; discipuli eorum dici non possunt, sed ab ijs seu ex numero eorum funt exclusi, si ex eorum numero sunt exclusi, non sunt filij Dei, sed impij, si impij funt, non funt participes regni cœlorum & consequenter à Deo penitus remoti &

## Membrum quartum est caput. 78. lib. 7. tabulæ Revelationis Majestatis divinæ: quod aëris mysteria, verumque Meteororum contra Peripateticorum mentes explicat.

Mnia creata sunt per verbum Dei: Proinde quoque omnes res verbo Dei gubernantur moventur & ducuntur-Hoc nolunt admittere sapietes hujus seculi, sed peculiariter sibi confingunt opinionem, qua statuunt, naturam omnia peragere, &, quòd natura per causas secundas in tertias operetur, & stultum ex stulto generet: cum tamen ilta eorum figmenta & opinationes nibil fint aliùd, quam pura puta mendacia: Neque enim natura illa in tota rerum Vniverlitate existit, quæ aliquid operetur aut producat, sicuti Deus facit, qui omnia Verbo suo creavit, & quam ille cuique creaturæ benedictionem largitus est & attribuitei, ipsa ob temperat, atque verbo illi ac justui Divino obsequitur, ac ne latum quide unquem ab eo discedit. Omnes omnino creaturæ in metis ac terminis obedientiæ divinæ persistunt, homine excepto, qui à Deo recedit, contemnit præcepta ac doctrinam ejus, confingit sibi ipsi Deos, Idola; religionem ac fanctiones fibi peculiares in ædibus sacris constituit, de pravat verbum Dei, compellit alios, ut & ipfi ordinationes atque traditiones fuas præferant Verbo Dei, sanctos invocent, reliquias sanctorum pro sacris venerentur, orent pro defunctis, sacram atque à Christo institutam comam sub una tantum specie administrent, & siquæ sunt alia istius

generis deliria, quæ observantur in dedecus & extenuationem Verbi divini: id tamen, quod firmum nihilominus permanobit & contemtores suos tandem aliquando judicabit. Eodem quoque modo delirant Sapientes mundi seu Philosophi, quippe, qui non concedunt, Deum operari omnia in omnibus, & quòd verbum ejus omnia moveat, concitet & conservet, sed natura illud suæ ascribunt, prætendentes, Deum operari per media, & quidem per secundas & tertias causas: atque ita delirantes illisapientes vel ultro intelligere nolunt, quod Deus unice per verbum suum, non autem per ulla alia media, atque ita etiam nequaquam per istas ab illis allegatas causas, sed in illis tantum operetur. Primum corpus, nimirum aquam Deus madidum seu humi. dum per verbum suum creavit, atque hoc ipsum etiamnum hodie post lapsum tot mille annorum humidum manet : Nulla istic videtur causa alia, quæ aquam humeetet vel madidam reddat, super & in aqua Deus condidit aërem, ut natet super aquas & impellat ac moveat illas, atque in liquida & fusili illa substantia ipsas conservet. Hoc itidem fit etiamnum hodié. Cum aëre etiam simul creavit verbo suo Angelos & spiritus, qui in aere circa directionem tempestarum, pluviæ, nivis, grandinis, pruinæ, nubium, fulguris, tonitrui, ignis, Chasma-

# SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

tum, fulminis, aquarum, caloris, frigoris, humiditatis, siccitatis & aliorum id genus quam plurimorum, munus suum ac officium obeant & exequantur. Atque hoc ipsum quoque etiamnum hodie fit in verbo ejus. De hisce omnibus seculares illi sapientes seu Philosophi libros sibi conscribunt mire ineptos, in quibus ne punctum quidem unum, nedum integra litera vera elt, fed quicquid ex cerebris eorum in calamum atque inde ulterius in chartam dimanavit, hoc tantum in illis legitur, quod nihil prorfus est aliud, quam purum purum mendacium. Quin imò etiam ipse Spiritus orisin sapientibus istis omnino mendax & falsus est: volunt tamen illi nihilominus sapientes vocari, & conanturalijs persuadere, ut libros suos ante omnia discipulis in Scholis suis proponant, ac probé cos in illis exerceant, quò doctiores inde evadant; consistere namque in illis totum omnium reliquarum artium fundamentum Attende autem, quàm futiliter de istis jam commemoratis rebus scribant, unde nimirum nubes, pluviæ, nix, grando, pruina, calor, frigus, fulgur, lapis Ceraunius, aquarum inundationes & tempestates bonæ ac malæ oriantur. Profecto, ne ineptiora quidem fomnia alicui obvenire possent, quam quibus asini isti res commemoratas de pingunt. Fit autem id unicé inde, quod neque Deum neque Sacrosanctum ejus verbum cognoscunt, atque adeò etiam iacram scripturam contemnunt, neque legunt in illa, sed delirijs suis duntaxat incumbunt, & mendacium mendacio assuunt. Quod si Scripturam sacram eo studio perlegitient, quo libros & volumina fua mendacia evolverunt, vera de aëre & tempestatibus invenissent: Quod nimirum non eo modo circa illas sese res habeat, atque illi in libris suis mendacibus de illis scripserunt: Sed, quòd Deus pro hisce jam commemoratis speciebus peculiares suas arcas Thesaurarias habeat, ex quibus ventos ac tempestates producit, & quòd Angelos ac spiritus suos faciat ventos, & flammas igneas: Quæ quidem omnia si ex Biblijs sacris deprompta & in unum veluti fasciculum colligarentur, uti forsan aliquando in peculiari libro illorum omnium pro parte delineatio fiet, quo vos ardeliones mendaces cum illis vestris figmentis & delirijs fugeretis? Quoniam enim Deus ad varietatem tempettatum inducendam, peculiares suas arcas Thefaurarias habet, & Angelos ac Spiritus, atque inde omnia illa inducit, quæ videmus: quam mirifice nimirum tempeltates oriantur, quam mirabiliter lapis Ceraunius coalescat, qua ratione æstus & frigus generent tonitru, ita, ut ad arces, zdes ac arboresusque illud pertingat, quonam unquam veritatis prætextu hæc & aliavestra deliria , ô mendaces impudientissimi , contra expressam sacram scripturam probabitis aut desendetis? Nunquam videlicetillud

probare poteritis, ut vel maximé etiam de animarum vestrarum salute agatur, nisi forfan facra scriptura falso sit & mendax. Sed illa jam per tot millia annorum examina sustinuit sua, & in actis præteritis suit deprehensa vera, atque mendacia vestra ac malitias detexit, eaque ratione vos cum libris veltris confludir, ut non magis, quam Pater vester, diabolus in examine potueritis subsistere. Quid igitur jam prodest vobis tot tantaque mendacia effinxisse, descripsisse & publicé inter homines divulgasse? Nimirum, mundo universo risui estis, & ludibrio, nec quicquam magis in votis habetis, quam factum fieri posse infectum. Porro Deus etiam lucem, Solem ac Lunam & stellas, diem & noctem verbo fuo creavit, & sua ipsius servitia imposuit, atque proptereà etiam illa omnia fecundum verbum illud munera sua obeunt. Vbi igitur natura vestra, quæ peragat ista? Nihil plané uspiamest, præter unicum & solum Verbum Dei, quod ilta omnia operetur. Orbem terrarum Deus Verbo suo condidit & firmavit; ille igitur etiam in verbo illo firmiter consistit : Vbi ergo natura vestra, quæ globum terrestrem in continua hac ejus et immota firmitate conservat? Fecit Deus, ut terra omnis generis plantas per se-mina earundem proferæt, hoc omne fecit ille in Verbo Dei. Vbi igitur natura vestra Peripatetica, quæ producat ea? Condidit etiam Deus omnia animalia in terris, in aëre, in aqua, atque ad postremam etiam hominem ex terra fecir, atque verbo suo Sacrosancto benedictionem illis divinam impertivit, ut crescerent, multiplicarentur, & replerent terram. Hæc omnia quoque Verbum Dei efficaciter inde à mundo condito usque in præsentem horam in ho minibus & animalibus quibuscunque est operatum; ita, ut omnigena animalia& homines nati fuerint, creverint & multiplicati repleverint terram: Hoc omne, inquam, operatum est huc usque Verbum Dei in animalibus & hominibus & etiamnum idem operatur. Vbi igitur natura Aristorelica ? Proinde nemo non inde per solida veritatis fundamenta intelligit, quòd omnia per Verbum Dei creata sint, & per idem quoque verbum, in indito sibi primitus in creatione cursu dirigantur, gubernantur, moveantur ac ducantur: Prout etiam aer in verbo Dei natat, & per constitutos ad hoc Angelos Dei, ducitur, quò & quomodò Deus vult: Atque ita etiam ex mandato divino per Moysen difficiles tempestates movebantur & concitabantur in Ægypto secundum voluntatem divinam-Etenim Deus folus & præter eum neme clavem tenet ac clavum tempestatum, omniumque aliarum rerum & operationum, quibus movet & impellit & horfum retrorsum, pro libita ac placito suo, nec quisquam illi in eo ullum obitaculum, impedimen. tum aut remoram obijcere potest, nullus

etiam adest illi coadjutor, nulla ibi natura valet, de qua delirantes illi seculares tam multa garriunt ac scribunt, quibus excæcare homines & pellicere eosad mendaciorum suorum libros conantur, à quibus tamen cavere sibi debent & prospicere filij lucis. Vos inspectores legitimo ordine ac modo efficite, ut libri ilti mendaciorum veteres ac recentiores ex scholis vestris tollantur & comburantur, in mandatis date Doctoribus vestris, ut de novo Biblia universa accuratissimo studio evoluant, & omnia, quæ de tempestatibus atque alijs huc usque commemoratis rebus eò pertinentibus in illis deprehenderint, diligentissimè cum omnibus circumstantijs inde accerssant, in ordinem certum redigant, & verborum facræ scripturæ convenientium ac aptorum, ornato ritu extendant, explicent, & facris Textibus Biblicis confirment: Atque tum posteà ea discipulis condecenter ac debité proponant & inculcent. Dei.

Quamvis enim hoc ipsum leve nonnullis videri possit, attamen est illa res ardua ac maximi momenti, & concernit etiam honorem Divinum, ut filij Dei verè & ex fundamentis sciant & intelligant tempestates, atque alias eò spectantes operationes, non motu proprio, aut casu fortuito, neque etiam tali modo inepto, qualem prædicti illi mendaciorum libri illis affingunt; sed ex providentia Divina & Thesaurorum arcis induci & provenire, ac desuper in hunc mundum inferiorem demitti, quò, si quando tempestates periculosæ suboriantur, in vocare Deum possint, ut velit illud tempestatis periculum clementer avertere, & loco ejus pluviam benignam largiri, atque insimul etiam fructus terræ, unà cum hominibus & pecoribus ab omni malo defendere, tueri & conservare, ac ut prætered etiam circa hæc omnia considerent alia, quæcunque cedere possunt in honorem

#### Membrum quintum ex cap. 22. lib. 7. Tabulæ revelationis divinæ extractum: In quo Angelorum officia & actus describuntur.

tensam aquam, quæ cœlum vocatur distinat atque in sua effentia conservat, omnibusque rebus crescentibus & viventibus mirificè motum tribuit : Secundo loco positi sunt Cherubin, qui custodiunt & obfervant arborem vitæ:Ita etiam prænuntiant nonnulli res futuras, & docent homines, alij occidunt & repellunt hostes, alij nivem, pluviam, fulgura & tonitrua dimittunt in terram, & sic in cæteris: Omnes tamen simul serviunt Deo, dum voluntatem ejus in rebus omnibus expediunt, in cœlis, in aëre, in terra: Atque adeò in omnibus omnino locis, & id quidem etiam varijs ac mirabilibus modis, ut ex scripturis elicere fas est.

Ex cap. 1. lib. 8. Revel. Majeft. Div.

Porro sciendum est, quòd permotus aer omnia illa, quæ in officij sui executione præstat, perficit, quippe, qui per Angelos aeri præstitutos, in verbo Dei Spiritualiter, ordine, & efficaciter concitatur. Eodem quoque modo res omnes spirituales & | ratus. &c.

PRimus inter Angelos est magnus ille corporales inter cœlum & terram atque spiritus, qui immensam & latissimè exadeò etiam in ipsa terra, per motum peraguntur: Verbum Dei movet Angelos & Spiritus movent aërem, aër movet aquas; aqua sua humiditate radicali res omnes visibiles in terra connectit, & omnigenos terræ fructus in verbo Dei protrudit. Homines & animalia omnia moventur per verbum Dei, ut pote, per quod acceperunt benedictionem, ita ut in motu illo generent, crescant & multiplicentur &c.

Vos Doctores Ethnici Christiani, pa-Ex cap. 17. rum vel omnino etiam non estis solicitide Sanctis Spiritibus & Angelis, aut, quid illi ex mandato seu verbo divino egerint omni tempore, atque etiamnum agant, sed contenti estis Ethnicis vestris Evangelistis, Prophetis ac Vatibus: Vnde non est mirum, sinescitis, an illi aliquid agant & quidnam operentur. Sed sciatis velim cum discipulis vestris, quòd Deus omni tem-pore inde à principio usque in præsentem horam fuerit per fanctos fuos Angelos ope-

Membrum ultimum ex capite 48. lib. 7. & cap. 106. lib. 5. extra-Aum, in quo asperitatem & duritiem ejus in loquendo ad Christianos Ethnicorum discipulos excusat, & optimum finem, ad quem omnes ejus sermones tendunt paucis explicare videtur.

Vrum & grane est hæc omnia præscribere, & forsan etiam tibi multo
gravius est ea audire: ac dices haud dubiè,
hæc nimis asperè ac duriter scribi & judicari: Scire autem te velim, quòd unidò, & qua ratione cavere sibi debeant

## SECTIONIS PRIMÆ, APPENDIX

Christiani, ne incidant in retia diaboli. De | ce illa evadere enitantur & tenebris inhiet, quibus omnibus etiam Evangelium, unà cum omnibus Epistolis Apostolicis enuntiat hæc verba: quòd adverfarius vester diabolus circumeat tanquam leo rugiens, quærens, quem devoret. Finis autem, ad quem tendere debet quilibet Christianus est, ut quærat lucem omnimodè essentialem, at mundani, tenebrosi, & Ethnicæ doctrinæ fectatores non animadvertunt tantam lucem in primo hoc capite Geneseos accenfam esse, ac prætereà etiam lucis istius splendorem non observant, atque inde præ cæcitate sua neque Deum neque creaturas fuas neque etiam feipfos vident: Idcirco voluit Deus, hanc illis declarationem ad agnoscendum lumen illud præscribi, quò intelligant, quid sibi velit hoc ejus Verbum FIAT LVX ET FACTA EST LVX, Quam laté fese hæc lux in loca omnia superiora, inferiora & collateralia extendat, omniaque penetret & illuminet, quo illa ipsa opera Dei, Filijs ejus obvia & in rebus omnibus perspicua & nota fiant & reddantur: sicuti etiam omnia verba hujus capitis primi Geneseos, eo modo sunt luce illa illustrata, ut ad splendore eorum Deus una cum creaturis fuis agnosci & apprehendi & in perfecta cognitione ac scientia retineri possit. Quid debuit Deus ultra facere, quam ut eos in luce hujus luminis & scientiæ rerum omnium constitueret? Cum ipfiè diverso, omnibus viribus ex lu-

quibus jam tum funt collo tenus immersi. indeque ad nullius & ne vel infimæ quidem etiam creaturæ divinæ cognitionem pertingere valeant, ut taceam interim, quòd etiam hoc Verbi Divini lumen in totum'à fe exturbaverint : Quando autem Deus ipfis & universo mundo lumen verbi sui Divini atque adeò etiam cognitionem omnium operum suorum prædicto modo accendit,& hanc insuper declarationem præscribit, monere eos hoc ipso vult, ut ex istis fuis tenebris tantoperé fibi defideratis, tandem aliquando ad ejus lucem emergant, eâque illuminentur & veram rerum omnium cognitionem adipiscantur, atque unice illa ad ejus laudem ac honorem & ad ipforum falutem ac proximi utilitatem pié

Hæc ille: atque permulta ubique sparfim alia adversus artium hujus seculi incongruentiam, defectum & contaminationem, atque etiam Philosophiæ & Scientiæ Ethnicorum infufficientiam, quæ omnia hoc in loco describere nimis forer longum, & lectori fortaffe tædiofum. Sufficit, ut per ista quiliber sagax & mentiscompos videre queat, artes & Philosophiam Ethnicorum esse veritati seu sapientiæ sanctæ (quæ est veræ Philosophiæ fundamentum) adeò oppositas & ad invicem contradictorias, ac sunt Lux & Tenebræ, Bonum & Malum, ac denique Deus & diabolus.



PHI

Fol.66:

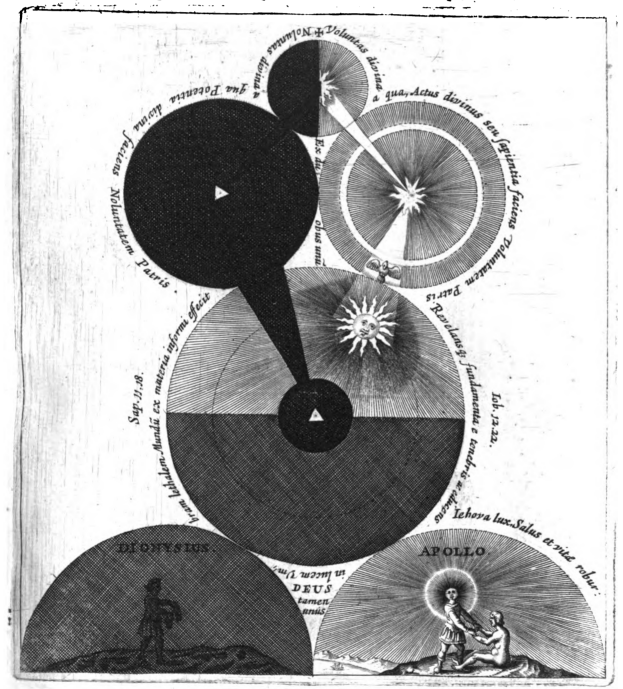
# PHILOSOPHIÆ MOYSAICÆ SECTIO SECVNDA

IN QVA

Fundamenta radicalia tam Sympathiæ sive

attractionis naturalis, aut coitionis concupiscibilis, & consequenter omnis Magneticæ Curationis, quam Antipathiæ sive odibilisexpulsionis, atque adeò cujuslibet morbi & infirmitatis in, fallibilibus naturæ rationibus probantur, Philosophorum ac Cabalistarum Sapientissimorum assertionibus sustinentur, inviolabili Scripturarum sacrarum Testimonio confirmantur, ac tandem varijs experientijs ocularibus demonstrantur.

Gemina fecit Deus omnia, quorum alterum est contrarium alteri, nec quicquam factum est, quod mancum est. Ecclesiastici cap.42.vers.25:



Ego Dominus & non est alter formans Lucem, creans tenebras, faciens bonum & creans malum: Ego Dominus faciens hæcomnia. Isa: 45.67,

### SECTIONIS SECUNDÆ CONTENTA.

Mystica Divinitatis entitas capite 1.) Æterna actus lucidi potentiæque divinæ progenies cap. 3. Enucle Primo. Abstrusa & radicalis Animæ mundanz, atque omnium Animarum particularium origo: cap. 4. & 5. J Primaria Sympathiæ & Antipathiæ Principia docer. capite, 1. Quomodo & quibus vehiculis actus contrarija superioribus ad inferio-Primum. ra descendant. cap. 2. & tertio & 4. oftendit. Actiones in anima seu Spiritu explicat, quæ Sympathiam & Antipathiam producunt: cap. 5. Lapidis magnetici mysterium aperit: cap. 1. & 2. Secundus in Hominis natura in regno Animali, duo memcum illa magnetis in minerali bra distincomparat, & in quibus conveniunt guitur, atquibulve dissentiunt explicat: caque isto-Secundam pite. 3.4 & 5. Diabolum nihil certi seu Veritatis per rum. se, hoc est sine creaturis Dei præstare posse, sed more tantum præstigioso agere demonstrat cap.6. Sectio hac secunda Virtutes magnetis Animalis, cum illis in tres partitur limagnetis mineralis confert.cap.1. bros, quorum. Quatuor in Homine mumias describit, earumque operationes more magnetico variformiter demonstrat cap. 2. ActionesSympatheticas quæinter res a Deo creatas fiunt post mutuum contactum ad distans, enucleat cap. 3. & 4. Arguit, ipsa Vegetabilia, Spiritus magneticos æqué bene in se conti-Prius. nere, ac animalia & mineralia: cap.5. Curationem magneticam probat Argumentis fide dignis, esse natura-lem & non Cacomagicam, cap. 6. Mysterium curationis per transplan-Tertius etitationem detegit cap. 7. am in duo Secretum in microcolmo magnete, dividitur modumque extrahendi illum domembra cet: cap. 8. quorum. Effectus tam Antipathiæ quam Sympathiæ vni eidemque Spiritui inesse posse demonstrat cap. 1. Quod sir licitum & admodum ne-Posterius. cessarium ve mysterium tam Antipathiæquam Sympathiæ (intelligatur a quolibet medico perito, quo melius malo cacomagico præveniat, cap: 2. Quomodo Sympathia in Antipathia possit alterari, docet.cap.3. LECTO-

E scire velim (lector doctrind & pietate ornate) quòd, ut pracipua se-Ationis Tractatus hujusce Philosophici prioris intentio sit, creatorem in creaturis idque mente elevata contemplari, ita quidem sectio bac posterior circa admirabilem & arcanam Sympathia & Antipathia tam (peculationem, quam praxin versatur: Quas duas in mundo tam cælesti, quam sublunari proprietates oppositissimas, Majestas divina pro suo placito vel ad creaturas amore & concordia conjungendas at que conciliandas, vel ad invicem odio ac livore prosequendas exercet. Observa ideo & enuclea cum diligentia, si placet, abstrusam hujus sectionis secunda medullam, mysterium profecto omnium profundissimum & intellectu atque observatu difficillimum, ac proinde inquisitione perpensa dignissimum. Principia illa tria Moysaica iterum pro perspicujori arcani tam profundi enucleatione, hoc in loco remetire, ifque medullam adhuc magis vivam ac essentialem ut addam, me urget necessitas ipsius rei, suadet que animi mei ad tuum intellectum elucidandum cupido: vale.

## LIBER PRIMVS SECTIONIS SECUNDÆ de Sympathia & Antipathia.

Libri hujus primi Argumentum.

Postquam hujus tractatus Author, inquisitione diligenti præeunte, intellexisset, omnë Sympathiam & Antipathia immediaté à quibusdam differentibus animæ seu Spiritus vivificantis passionibus fuisse ortas; quarum una est concupiscibilis; altera vero Irascibilis, & tamen eas ab effectu creaturis tam animalibus & vegetabilibus, quam mineralibus inesse percepisset, ad causam ejusdem rei radicalem inveniendam atque dignoscendam desiderio haud minimo incendebatur. Cùm autem secum iterum iterumque reputasset, æternam virtutem (quæ est caput & radix omnium) esse simplicem & absolutam naturam in se, nullam talem in ipsius essentia diversitatem decernere potuit, quatenus ipsa non nisi unica eademque Identitas in se ipsa æternum existit: Nam juxta sacræ Scripturæ intentionem, sicut tenebræ ejus ita & lux Phil. 138.11. ejus. Vnde colligebat, quod binus æqualis effectus, quorum unus est alteri conditione seu dispositione contrarius, debeat necessario à duobus diversis in eadem essentia integra proprietatibus emanare, videlicet ab ejus Noluntate & Voluntate, quarum una per tenebras, altera per lucem exprimitur: Nam, quando mens æterna & lux infinita (in qua revera non funt tenebræ ullæ) non vult, tunc se à creatione distrahit & in se ipsa reservat, hoc est, reslectit ardorem suum in se ipso, atque ita nihil sua præsentia lucida aut creat aut informat, sed univertam abyssum (quæ in hoc statu in divina potentia dicitur existere) tenebris undique obrutam, informem & splendore vivifico destitutam reliquit. Atque hæc sua negativa seu contractiva actio est perfectus suæ noluntatis Character, cujus effectus generales sunt Tenebræ & privatio: Sed, cùm è regione, abstrusa illa unitas, benignum & salutarem suæ essentiæ (quæ est voluntatis suæ expressio) radium & splendorem in Chaos seu abyssum deformem emittit, tunc tenebræ & privatio luci & positioni, ut pote vitæ atque formalis existentiæ actui locum cedere cogantur. Per istiusmodi ergo suæ contemplationis objectum percipiebat, quod actus ille tam voluntatis, quam noluntatis in unica unitate essentiali continebantur, quæ in se & per se est tota bonitas, & consequenter, quod noluntas in ea sit nihilaliud, quam ejus voluntas: Nam, quatenus ipfa est unum & omnia, ita quidem ejus voluntas & noluntas non est, nisi unica Identitas in ea & tamen omnia & per omnia: Nã, mediante ea, operatur, quicquid vult more tã privativo, R 3

Dan.4.

Digitized by Google

## SECTIONIS SECVNDÆ ARGVMENTVM. LIB.I.

quam positivo, cum in coesi virtutibus, tum in habitatoribus terræ: Quare sequitur, quod tenebræ & lux sunt unum & idem in unitate ista Archetypica: Quoniam omne in ipsaest bonum, quatenus ipsain se est sola & absoluta bonitas: Ad effectivam & informantem lucis emanatione quod spectat, ipsæ profecto apparent creaturis tales, & varias imò verò infinitas huic mundo contrarietates, producere videntur, quæ à mortalibus secundum effectus, quos ex ijs compériunt, aut bonæ aut malæ æstimatur: Vt cunque Authori videtur evides, quod istæ duæ effluxiones seu extensiones contrariæ in effectu ab una eadeque æternitate essentiali procedentes, fuissent rerum omniam principia, quatenus Chaos obscurum à suis visceribus aquas præsentia lucis edebat, quæ erant unica illa materia, à qua cœli & terra, ac consequenter integer mundus erant facta: Nam vivifica æternæ lucis emanatio eis formam, figuram virtutem & motionem impertivit: Hisce ergo ab Authore serio consideratis ratio ipsius protinus eum informavit, mundum fuisse ex materia seu subjecto dispositioni contrario compactum atque fabricatum: Non est enim possibile, ut parentes natura ab invicem dissentientes, proles sibi conditione & natura consentientes & concordantes pariant: & tamen hujusmodi erat Creatoris voluntas, quod istæduæproprietates, quasi toni dissonantes, in unisoni sive unitatis unionem quasi ad suam ipsius imaginem per inviolabile Spiritus æterni amoris & concordiæ vinculum colligari deberent, ut exinde materia, quæ est aquarum tenebrosarum substantia, loco sœminæ, formali & masculinæ emanationi, sive Spiritui illuminanti ab unitate emisso, inserviret: Quo tandem Triunum Typicum, ex dualitate sive unitatum confusione ad imaginem Archetypi statueretur, qui merè Spiritualis existens, suit vita æterna illa radicalis & mundi essentia, quæ erat sine principio: Atque ob istam rationem necesse est, ut mundus, quippe ad imaginem Archetypi creatus; animâ Catholicâ fruatur, qua mediante agere & vivere potest ad exemplar ipsius, à quo tum forma tum materia ejus derivantur, & per consequens opus est, ut binis Prædictis proprietatibus, nimirum illa Voluntatis & Noluntatis induatur: Hinc ergo animadvertit author, quod, cùm internus, Tum externus Typus, seu mundus Typicus debeat necessario contrarijs passionibus atque alterationibus subijci, quæ à binis illis in unitate Archetypica proprietatibus oriuntur: Nimirum, quandoque anima ejus est apra ad dispositionem tenebrosam & privativam, sequendo in ista sua proprietate naturam aquarum, quæ sunt Tenebrolæ Abyssi. sive chaos informis soboles, in quam potentia divina habet Dominium: Atque hoc statu videtur induere Noluntatis in unitate Characterem, & quandoque ipsa affectat & imitatur actionem & proprietatem lucis quæ ab æterno unitatis fonce emanat: Atque in hoc statu videtur manifeste agere, informare & quasi velle, seu positivam & lucidam induere naturam, & per consequens sigillo seu impressione voluntatis in unitate obsignari. Atque hic est efficax ille voluntatis sacræ effectus: Nam, videbatur Authori, quod, quatenus totus mundus effet ex duabus proprietatibus contrarijs conflatus, nimirum ex luce formali & materia humida oblcura, debet consequenter sequi, quod Catholica in mundo anima, seu Spiritus ejusdem, generaliter vivificans, & per consequens quælibet particularis existentia formalis; quæ ab anima Catholica derivatur non aliter, quam radij infiniti ab unico sole, passionibus & alterationibus conditione oppositis sit obnoxia seu subjecta. Hinc ergo oritur Illa assidua amicitia & inimicitia, quæ observatur esse inter bonos Angelos & Spiritus malos. Hinc quotidianæ illæ mutationes & variationes, tam amabiles, quam odibiles, quæ rarione varietatis influentiarum vel convenientium vel ab invicem discordantium tam

in cœlo æthereo, quàm elementari eveniunt, Hinceffectus illi contrarij procedunt, qui à ventis tum loco tum conditione oppositis vel natura convenientibus in Elementum Sublunare Catholicum expirantur: Vnde tam concordia, quam discordia cum diversitate multiformi meteororum in eo producuntur. Hinc est affectionum multiplicitas, dispositionum oppositio, Spirituum passiones, &, ut verbodicam, sympathia & Antipathia illa, quæ observatur esse inter creaturas tam simplices, quam compositas sive sint animales, vegetabiles aut minerales, Concluditigitur Author hisce fundamentis statuminatus, quod sit æquum & justum hisce duorum excellentissimorum Philosophorum Heracliti & Empedoclis de hac re opinionibus astipulari, quarum una est, quod omnia fiant per litem & inimicitiam, hoc est ex Inimicitia & Amicitia: Altera, quod ex quatuor Elementis & ex amicitia & lite composita sit anima. Hinc inde arguens contrariam illam dispositionem, quæ est inter Spiritum aqueum seu naturam humidam mundi, & clarum mentis lucidæ radium, respectu eorum originis: Nam, perlitem intelligit tam contentionem Spiritualem, quam corporalem, respectus scilicet illius potentiæ sive fortitudinis contrariæ: quæ est inter formalem & omnia informantem lucem & Tenebrosam materiam, tam ratione corporis in actione corruptionis, quando anima parata estabço discedere, quam in Antipathetica seu irascibili passione respectuanimæ, in qua Spititus laborat & præter naturaliter patitur. Atque hæ prædictorum Philosophorum opiniones non videntur à sensu sapientis discrepare, qui dicit, zedel. 42.25. quod Deus gemina fecerit omnia, quorum alterum est contrarium alteri, nec quicquam factum est, quod mancum est.

#### CAPVT. I.

In hoc capite demonstratur, quod Deus sit pura, simplicissima & Catholica illa unitas, que numerum & multitudinem omnemin se comprehendit.

Tnemo est, ut cunque Mathematica V perfectionis sphera exaltatus, aut pro-funde in mysticis Arithmeticæ abstrusæ visceribus immersus, qui agili maturioris sui intellectus intuitu, rem aliquam observare aut discernere potest, quæsibi vel ordine vel antiquitate locum ante unitatem meritò vendicare queat, (unde unitas à Philosophorum sapientissimis agnoscitur esse principium & radix omnium numerorum & multitudinis) ita quidem quilibet sibi constans negare non potest, quin, quòd radicalis ista identitas, ut in pura & simplici sua natura consideratur, ab ulla dimensione quantitativa limitari, aut in numero aliquo includifive comprehendi, aut in portiones distinctas dividi, aut substantia aliqua seu Entitate definiri ne queat. Atque hinc à sapientibus concluditur, quòd unitas sit antiquissimum & maximé radicale rerum omnium principium, ut pote, quæ comprehendit in se omnes substantias, quantitates & qualitates, non aliter, quàm punctus in Geometria, in nuda & simplici sua essentia consideratus, observatur esse indivisibilis, quippe, quid vix perceptibile & quasi nihil determinabile : Et tamen punctus agnoscitur à Mathematicis I

esse radix infallibilis, non modò lineæ cujullibet Geometricæ, verum etiam omnium aliarum continuatarum in Mathest & Physica dimensionum, quatenus ipse omnes in se comprehendit magnitudines & à nullo comprehenditur.

Ita duo dimensionum quarumcunque Principia, quatenus ordine & tempore omnia alia in rerum natura præcedebant & excellebant, Mathematici experti invenerunt, ad imitationem Typicam sive imaginem internissimi, centralissimi & abstrufissimi in divinitate puncti, sive unitatis splendidissimæ in eodem statu manentis, quo ante mundi creationem extitit, nimirum, quando se ipsam in se occultam & secretam, hocest ab omni creationis actureservavit: Ita, ut in ista hujusce existentiæ unitatis conditione, nec pro Deo haberi potuerit, quatenus ipía ad huc nullam creatione produxit creaturam, à qua pro Deo coleretur, nec pro Patre rite haberi potuit, quoniam nullum ad huc filium five Archetypum sive Typicum genuisse apparebat, nec pro summo bono æstimari videbatur, quatenus abyssus tenebris ad huc obruta, seu hyle deformata, de lucidâ & vivificâ ipsius bonitate nondum participaret: Nam, adhuc

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.I.

erat pulchra & formosa, quia pulchritudinis sua radios nondum cum creatura communicaverat: Nec directé æternitas vocari debebat, quoniam in isto suo statu abscondito, humanæ capacitati comparebat non omnino existere imò verò pro nihilo æstimari & per confequens nullum habere aut cum æternitate, aut ævialitate, aut temporalitate, commercium. Porro etiam nomen Principij in tali conditione sibi vendicare non potuit, quoniam nullum adhuc ad rem aliquam creandam habuit relationem, adeò erat occultata & obscurata à mortalium apprehensione & in ipsius ordine & antiquitate adeò incognita, atque etiam tam inscrutabilis & incomprehensibilis in sua essentia, ut nullo modo aut pro substantia aut quantitate aut qualitate concludi potuisset, sed potius pro quodam Ente Transcendente, in se ipso solummodò reservato atque consistente; nullum habens principium seu radicem, à qua extraheretur: in cujus nihilominus divina potentia, quasi in loco continente sine fine & termino omnia, quæ jam explicitè apparent, complicité continebantur : tametli exilis mortalium capacitatis respectu, pro Nihilo æstimabantur. Atque ob istam rationem, nonnulli in veræsapientiælegibus versati, monumentis corum æternis, reliquerunt, quòd Mystica hæc unitas, cum esset. Tenebrofæabyssi nebulis involuta & quasi vacua Reuclin, lib. 3, atque otiosa maneret, pro ? ? ? nihilo de Re. Cabal. habebatur. Non ens non finis. Quoniam tenuitas & paupertas capacitatis ingenij humani in rerum divinarum consideratione est talis, ut soleat ea imaginari & judicare non omnino esle, quæ non apparent oculis: Propter hanc causam turbæ Cabalisticæ præltantiores, illam radicalem unitatem in fua abitrufa & occulta conditione Aleph Tenebrosum dictitarunt, quæ litera Hebraica recipitur inter Iudæorum Doctores vel Rabinos, pro figura unitatis in Arithmetica, & per consequens intelligitur Hieroglyphicé pro Deo, in absoluta sua natura Monadica, quatenus nimirum in se sola videtur esse sine ullo emanationis signo contracta: In quo quidem statu Mercurius Trisinegistus ipsam in verbis his describit: Monas (ait) ante mundi exordium sibi ipsi & non alijs reluxit: Fralibi planius: Erat umbrainfinita in Abyssi aqua insuper, & spiritus tenuis intellectualis per divinam potentiam in Chaos inerat. Et Moyfes: Tenebræ fuerunt super faciem Abyssi. Quibus sapientes licet de longé discernere queant, quid esset potentia divina, priusquam creatura ulla é tenebroso Chao explicitè apparebat, atque etiam de facili concipere possunt, quo i nam esset radicale tene-brarum principium, videlicet radiorum actualium lucis æternæ in lucida ista unitate, in qua non funt tenebræ ullæ, retentio

sive occultatio: ita, ut Tenebræ Originales I

adhuc vacua erat & inanis : neque dicenda | pro Nihilo alio haberi queant, quam mera lucidæ à radicali unitate emanationis absentia, quæ est omnis actionis sons & origo, neque etiam potest lux illa vivificationis divina adeffe vel emanare, ubi voluntas illius simplicis & absolutæ in unitate absentiæ est negativa: Hinc ergo ex necessitate sequitur, quòd tenebræ essent super faciem abyssi, & quòd terra esset vacua & inanis seu informis, antequam essentia divina emicabat & ferebatur super aquas : &, quod tenebræ essent sactæ otij atque quietis Tabernaculum: quoniam, ubi actus divinus, seu sacra emanatio abest, vel saltem agere & radios suos emittere non vult, omnia dicuntur in potentia manere, & consequenter sine actuali virtute, hoc est, quasi mortua & immobilia existere: &, quòd durante potentiæ privativæ dominio proprietas frigoris & stupiditatis sit in vigore, quoniam calor à motu generatur, & motus est quid à luce inseparabile: & lux ista radicem suam habet in unitate lucida, quæ ob hanc rationem luminis Pater dictitatur. Quare sequitur, quòd divina ista essentia in hoc statu contrahit & retinet seipsam in se: & tunc Chaos obscurum in divina potentia reservatum, debet motu & calore privari: & quòd sit ad densitatem & inspissationem ratione dominij frigoris inclinatum: Et quòd sit privationis fundamentum & consequenter vitæ & creaturarum essentiæ inimica, quatenus natura ejus actui, motui, & calori, qui funt divinæ emanationis ministri est opposita, & per consequens est mortis, corruptionis & deformitatis origo,

Concludimus igitur, quòd, ut lux sit vitæ, positionis, motionis & voluntatis divinæ in sua revelata natura initium, sic etiam tenebræ primordiales funt caput & fcaturigo mortis, inanitatis, privationis, quietis ac denique noluntatis divinæ essentiæ: Atque hinc testantur scripturæ sacræ,quòd quando Deo salutares sui vultus radios creaturis emittere placet, ipfærecreantur bono & vita: at quando in parte abscondit faciem suam lucidam, tunc ægrotant & conturbantur, sed si totaliter auferat vitæ aspectum, immediate expirant & moriuntur. Hinc etiam Moyses: Deus malos relinquit & abscondit faciem suam ab ijs, ut Pst 104.29. obveniant ijs mala multa. Et David alibi: quousque abscondis vultum tuum à me? exhilara me vultu tuo, visitatio tua conservat spiritum meum. Quibus patet, quòd rGL13 1. essentia hæc divina actionem suæ noluntatis & voluntatis tam post ejus mundi creatione, quam ante illam observet: in quoru priori detinere solet vitam à creatura mediante privationis actu, in posteriori impertit ei vitam, eamque prælervat: Nam per proprietatem suam rarefactivam creavit arque vivificavit mundum & emnia, quæ in mundo funt.

CAPVT.II.

Digitized by Google

Pimand.3.

Gen. I.

#### CAPVT. II.

In quo probatur, quod omnia fuerunt complicité & Idealiter in Deo & ex Deo, priusquam explicité aliquid compareret aut factum effet.

Rom, 11.36 I. Cor.11.12. Ephel.4.6. Coloff, 3,11, Eccleff,

Ad Afder.

CTatum & existendi modum unitatis Dæternæ,priusquam aliquid erat creatu, secundum exiguam Ingenij mei validitatem; simul atque effectus, quos in potentialiseu informi rerum omnium subjecto produxit, satis manifesté in præcedentibus explicavi: atque etiam ibidem expressi, quòd omnia in eo statu essent complicitè & occulté in omnipotente & incomprehensibili divinæ persectionis puncto comprehensa, in qua eorum conditione manebant & existebant quasi Nihil, quoad nos: quatenus nulla forma (cujus est assignare rebus nomen & esse ) erat induta, atque ided in statu informis virtutis hujus, respectu nostrum, existentiæ, sapientes ipsam vocaverunt potentiam Divinam: Sed, ut boc totum, Authoritate facra clarius confirmare queamus: Apostolus air: Exipso, per ipsum & in ipso sunt omnia. Et alibi: Omnia sunt ex Deo. Et alibi: Vnus Pater omnium, qui super omnes, & per omnia & in omnibus nobis Atque iterum: Omnia per ipsum & in ipso creata sunt, & ipfe est ante omnes & omnia in ipso constant. Et alibi : ipse est omnia in omnibus. Et Syriachus: diximus multa, nec tamen affecuti sumus: summa dictorum est, ipsum esse omnia Hisce sacrisPoëtæ videntur convenire dicentes: Iupiter est, quodcunque vides, quocunque moveris. Et: omnia Iovis plena &c: Quibus facillimé est colligendum, quod Deus genuerit, produxerit, fecerit & creaverit nihil, quod non esser æternaliter ex seipso & in seipso, ita, ut ab ipso omnia emanarint & processerint, nimirum ex abscondito in manifestum, ex incognito in cognitum ex Simplicitate pura & Archetypica in similitudinem Typicam, ex fonte in mare, & ex punto in circulum: illud sagacis Philosophi verificando: Deus est omnium centrum, cujus circumferentia est nullibi: vel, ut alij volunt, ipse est centrum & circumferentia: Hinc ergo mihi liceat inferre, quòd omne genitum, principiatu, creatum, productum, separatum venit ab ingenito infinito, incipiente, improducto, in separato, uno: Omne inferius ex superiori, omne corporale ex spirituali, omne visibile ex invisibili, omne téporale ex zvo, omne zviale ex æterno. Hinc sicut Deus dicitur, quòd ex iplo & per iplum & in iplo funt omnia, ita etiam dicitur, quòd ipse super omnia & per omnia & in omnibus: Sequitur ergo consideratio per egressum & descensum universi, vel quasi per progressum à centro versus circumferentiam. In Deo omnia crant, nihil nisi meré Deus, ex Deo omnia

veniebant in principiü, & tum omnia erant nil nisi meré principium, manente tamen Deo in se ipso. Ex principio omnia procedebant in Verbu, & tum omnia nihil erant, nisi meré Verbu, manente tamen principio. Ex verbo omnia procedebant in Spiritum Domini, & tum nihil erant, nisi merè Spiritus Domini, manente tamé Verbo. Ex Spiritu Domini omnia procedebant in aquas scilicet superiores & tum omnia nihil erat, nisi merè aquæ, manente tamen SpirituDomini. Ex aquis superioribus omnia descenderunt in aquas inferiores, & tum omnia nihil erant, nisi meré aquæ inferiores, manentibus tamen superioribus: Exaquis inferioribus, quali Elemento Catholico quadriformiter alterato & astris invisibilibus omnia procedunt in corpora visibilia & tunc omnia nihil funt, nisi meré corpora visibilia, manetibus tame Elementis & astris invisibilibus. Tandem explicatis atque absolutis hisce omnibus totum universum in quintum esse, hoc est, in hominem est contractū, ubi omnia pihil aliud funt,nifi merè homo, salvo tamë & integro manente Vniverso: sic postremus omnium existit homo, qui habet & gerit in se omnia, & est omnia, quippe, qui essentialiter est imago ejus, qui erat prior omnibus, qui est benedictus Deus, qui erat omnia, qui fudit omnia, & qui in hominem concludit omnia. Quod quidem totum testimonio sancto & Cabalistaru assertionibus confirmare possumus: Nãin scripturis babemus, quòd Deus om- sap.11.18. nium fons creaverit tenebras, & quòd hæc loh.1. tenebrosa abussus esser a communication tenebrosa esser a communicat tenebrosa abyssus esset principiū informe, quod complicité comprehedebat in se omnia: & quòd Verbū illud, esset in principio, atque iterum, quòd Verbum hoc é tenebris egressü esset: Et, quod Spiritus Domini ferebatur super aquas, quæ apparebat ex Tene-brosæ abyssi visceribus. Et quòd omnia in principio essent aquæ, luminoso tame spiritus vigore non extincto: Et, quod hæ aquæ essent in superiores & inferiores divisa, sed prima creationis vis in illis superioribus patebat, cum cœlum Empyreum ellet ante Elementu sublunare creatu: Tunc ex aquarum superioru cum spiritu lucido, quo cœli erant ornati, aquæ inferiores essent formatæ & ordinatæ: Nam inferiora reguntur à superioribus. Denique omnia composica ex aquis inferioribus mediantibus aftris invisibilibus ab aquis superioribus emissis creata funt, ac tande omnium perfectio Adam ad imagine Dei est factus compendium totius mundi in se habens, Hermes hæc: Pimander mens divinæ potentiæ mutavit formam & universa subitò revelavit: Cernebam enim

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. I.

que jucundum, quod intuentem me mirificé oblectabat: Paulo post umbra quædam horrenda, obliqua revolutione subter labebatur, in humidamque naturam migrabat, ineffabili tum vultu exagitatam, unde fumus magnus in sonitum erumpebat. Et sonitu vox egrediebatur, quam ego luminis vocem existimabam, ex luminis voce Verbum factum prodijt: verum boc naturæ humidæ astans, eam fovebat; ex humidæ autem naturæ visceribus syncerus ac levis ignis protinus evolans, alta petit, aer quoque levis spiritu parens mediam regionem inter ignem & aquam fortiebatur, terra verò & aqua sic invicem commixta jacebant, ut terræ facies aqua obruta nusquam pateret. Terra postmodum animantia, quæ intus habuerat, peperit: At Pater omnium intellectus, vita & fulgor existens, hominem fibi similem procreavit &c:Quibus arguit, quòd Deus seu mens divina in unitate sua fimplici esset potentia divina,& sic in Deo omnia erant nil nisi veré Deus Tunc mutavit se in principium Tenebrosum, & tunc omnia nihil aliud erant, quam principium Tenebrolum, quippe cui omnia inerant coplicité, manente tamen Deo, tunc emanatio lucida est facta, qua, fugatis tenebris ex principio Verbum factum est, & tunc omnia nihil erant nisi Verbum, manente tame principio. Ex verbo omnia procedebant in Spiritum Domini, & tunc erant nihil nisi merus Spiritus Domini & sic in cæteris. Porro etià scriptum est in libro Bahir: Nihil est principium, nisi sapientia, hæc còm sit in abyslo tenebrarum retracta & immanens quasi otiosa, vel (ut ajunt) ad nihil respiciens, idcirco dicitur Ain. Nihil. Non ens & non finis, quia nos tam tenui erga res divinas ingenij paupertate mulctati, de ijs, quæ non apparent haud secus atque de ijs, quæ non sunt, judicamus : At, ubi se ostenderit, quòd sit aliquid & revera subsistat, tunc Aleph tenebrosum in Aleph lucidum convertitur: sive Aleph magnum, quando exire cupit & apparere omnium rerum causa, per Beth proximè sequentem literam & nominatur Jyi Ab id est, Pater omnis generationis & productionis; facit enim res omnes. Hæc ille: Vnde liquer, quòd illa digressio fit consensutam scripturæ facræ, quam Philosophi & Cabalistæ sapientissimorum. Si autem more retrogrado, à circumterentia rerum in centrale earum punctum quasi à terra in summum cœlum ascendere velimus, cum homine incipiendum putamus, utpote qui erat ultimus atque infimus scalæ superioris gradus,. per quam à cœlo in terram demonstratione à priori, & quali ab Alpha ad Omega descendimus : atque ita demonstratione quali à polteriori & quali ab Omega ad Alpha procedemus in hunc modum: Eva, Mater omnium viventium non ex absoluté nihilo facta est, sed essentialiter ex Adamo, dendum, & rei veritate nihil præter unitate

omnia in lumen conversa suave nimiùm at- 1 qui dicit: hoc os ex ossibus meis, & caro ex carne mea: & antequam Eva extraheretur ex Adamo, tunc quidem in Adamonihil erat, nisi ipsissimus Adam, qui erat microcosmus & complicatio totius universi. Adam microcosmus non ex nihilo factus est, idest, non ex seipso, nec per se ipsum, sed ex Macrocosmo, mundo majori: & antequam extraheretur inque proprium esse veniret, tum ipse in macrocosmo nihil aliud erat, quam ipsissimus macrocosmus seu mundus major. Macrocosmus non ex mere & absolute Nihilo est factus, sed ex aquis: superioribus, hoc est ex mundo Angelico extitit,& antequam hoc fieret, mundus major in superioribus aquisnihil aliud erat, nili iplissimæ aquæ superiores, vel ipfiffimus mundus Angelicus Mundus Angelicus seu aquæ superiores non ex nihilo extiterunt, sed ex spiritu Domini, qui eas ex se ipso effudit & super eas ferebatur, & antequam hæc effulio fieret, omnes aquæ superiores vel Angelicæ substantiæ in Spiritu Domini nihil aliud erant, nisi ipsissimus spiritus Domini, sine omni distinctione aut multitudine: Spiritus Domini non ex nihilo venit, sed ex ipsissimo verbo ex ore primogeniti prolato, &, antequam Spiritus Domini distingueretur seu procederet ex verbo in proprium esse seu personam, tum ipse in filio & cum filio nihil aliud erat, nili filius sine ulla distinctione aut multitudine. Verbum sive Filius non ex Nihilo venit, hoc est, non ex seipso, sed ex principio juxta illud: Verbum erat in Principio: Et antequam hoc verbum ex principio in propriam personam nasceretur, tunc ipsum verbū in principio nihil aliud erat, nisi principiū, in & cum principio essentialiter unū, fine distinctione aut multitudine. Principiù verò, in quo erat Verbum non ex nihilo, neque ex leipso ortum est, sed ex Deo: Ex ore enim Altissimi prodijt, & antequam prodiret, tum principiū in Deonihil aliud erat , quam ipsissimus Deus essentialiter, æternaliter & Timplicissimé unum & idem fine distinctione. Sic Deus, omnium unitas , omnia ab æterno in se habuit , & ipse, ut est in se unum, ita etiam fuit omnia, ita tame, ut ipsemet in se manserit absque mutatione aut diminutione sui ipsius. Atque ita omnia ab initio produxit & quodlibet in proprio esse distinxit ipse, nihil negotij habens cum Negativo ullo Nihilo, cujus supra mentionem fecimus, cum ipse in se sit unum, seu unitas illa æterna, omnia complicité in se comprehendens, & per consequene est fons & origo, à qua omnia tam ævialia & temporalia procedunt & in sua essentia consistunt: Non aliter, quam omnes numeri Arithmeticæ procedunt seu emanant ab unitate & in unitate compreheduntur: Nam, utcunque largè se extendit numerus, semper habet unitatem ad ipsum incipiendum, atque ad ipsum pariter concluhabet ad partes ipsius interiores constituendas. Sed pro meliori vestra instructione per diligentem in numeros Cossicos inspectionem observare possitis, quomodo Divina & centralis atque essentialis hæc unitas om· nes creaturas tam ante, quam post earum creationem in le ipla comprehendat : Nam feire debemus, quòd sit nihil in hoc mundo, quod non estaut radix, aut quadratum, aur Cubus, aut aliqua alia figura existis composita: Radix repræsentat principium omnium proportionum five magnitudinum Cossicarum, quadratum designat figuram simplicem & Spiritualiter Principiatam, quæ creatur seu efficitur ex Radicis multiplicatione; Cubus autem ex quadrati seu figuræ principiatæ augmentatione in sua radice conflatur: Vnde videre licet quòd integrum corpus cubicum & consequenter ipsum quadratum in radice contineatur, & in conclusione est nihil aliud, quam ipsa radix in se & a se ipsa multiplicata: Sed, ut ista mea demonstratio propius adhuc ad intellectus vestri intuitum accedat, suadeo, naturam & proprietatem divinæ istius Monadis seu unitatis accuratiori paulò diligentia consideretis, nimirum, ut ipsa, in simplici & syncera sua existentia se habet, tunc ipsam in mundo typico sine ulla à punctuali seu centrali sua profunditate egressu, tres prædictas dimenliones cossicas in se complicité, & consequenter omnes alias res, quas jam per creatione explicité produxit continere deprehendetis. Atque hoc lucide per istā Arithmeticam demonstratione probatur: Nam si unitatem in se ipsa & per se ipsam, tanquam radicem explicaverimus, nihil præter se ipsam pro quadrato producer, quod iterum in se ipsa, multiplicando solummodò se ipsam, loco cubi proferet, nimirum meram unitatem, ita ut radicem, quadratum, & cubum nihil nisi unum & idem invenietis: Vnde evidens est, quòd tametsi habeamus hic tres unius puncti ramos, qui videntur in formali sua progressione differre (intelligo radicem, quadratum & cubum) tamen in veritate essentiali, non est, nisi ista realis & radicalis unitas sive identitas, in qua res omnes manent potentialiter seu complicité, idque more abstrusissimo: Et, ob hanc rationem sapiens ait: Deo omnia | vunt rationes: Et Bœtius habet hæc.

funt cognita, antequam crearentur. Et Ef- Esclef. 23. dras: Dei potentia ante omnia creata finis 4. Estr 6. & initium omnium est. Et Hermes. Ex Pimand. 10 uno principio cuncta dependent, principium ex uno solo, & principium movetur, ut rursus extet principium, ipsum tamen unum præstat, nec recedit ab unitate: Hoc idem etiam intimare videntur ista Salvatoris verba: Ego & Pater unum sumus, Pa-10h,13.10h ter in me & ego in Patre & Pater in me manens ipse facit omnia. Etiam in hunc sensum videtur Hermes loqui de Archetypa mundi structura, ad cujus imaginem mundus ille typicus erat formatus: Quare eum alibi visibilem Dei filium vocat: Monas (ait) generat Monadem & in se ipsum reflexit ardorem. Quibus verbis arguere Pimand. 4 videtur, mundum Typicum complicitè in mundo Archetypo (Deo sic volente) fuisse descriptum, quem tum posteà explicite depinxit. Quibus liquet, quòd mundus iste sit factus ad imaginem mundi Archetypi-Sed ni aliqui captioli, in istam meam opinionem invehentes, exceptionem contra istam meam opinionem caperent, allegantes eam Antiquorum Ecclesia, Patrum consensui omnimodè contradicere, ego hoc in loco nonnullos ipsorum de hac re sententias explicabo. Ait D. Augustinus: Ideæ Lib.osing. quæst. 46. lib. sunt formæ æternæ & incommutabiles in 1,dia.3. mente divina. Scotus dicit, quòd fint res objectivæ, cognitæ ab intellectu divino: At nihil est in Deo, quod non est Deus, quoniam Deitas non est nis unus idemque spiritus: Vnde sequitur, quòd Idez in Deo, tametsi secundum varia divinitatis placita funt plurimæ (nam homo factus est uno modo, & equus alio &c.) tamen omnia funt non niss unum in Deo, ut D. Augustinus videtur alibi luculentius in his verbis confirmare. Primus & summus intellectus De Trinit. elt ars quædam Omnipotentis atque Sapie- lib.6. 629. 414 tis Dei, plena omnium rationum viventium incommutabilium,& omnes unum in ea, sicut ipsa unum de uno cum quo unum. Eralibi ait: Tu es Deus meus & Dominus omnium, quæ creasti & apud te omnium stabilium sunt causæ & omnium mutabilium, Apud te immutabiles manent origines, & omnium rationabilium, & irratio- Soliloghionabilium atque temporalium semper vi-

Tu cuntta superno Ducis ab exemplo, pulchrum faberrimus ipse. M undum mente gerens, similique imagine formas.

Denique Anselmus modum & progressionem cujuslibet rei exemplaris à fonte Ideali quam doctissimé sic exprimit : Forma rei, ait, Artificis elt Archetypa & veritas, & dum à potentia in actum producitur motus est, in materia verò jam producta est similitudo & imago, atque hac de causa Odo Abbas illedoctissimus ait: Numerus Ternarius est principale num: Term- in animo Conditoris exemplum Conden-

anteà citato: Monas generat Monadem & Pimand, 12. in se ipsam reflexitardorem, quòd unitas in mundi Idealis sive Archetypici tabrica emiserit verbum, quasi essentiam à se ipsa genitam, & in unitate ab co haud quaquam distinctam, ac tandem reflexit illum spiritum sapientiæ ab ambobus procedentem in se ipsam. Hinc filius Syrach: Eccles. 1,5. Fons Sapientiæ verbum Dei in excelsis, & egressus illius mandata æterna: In dorum. In quo etiam sensu Hermesloco | hunc igitur modum erat mundus Arche-

Digitized by Google

lib. 3, de con-

In Tract.de

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.I.

typus ante omnia in & ex una eademque | re adaptatione procedunt. Et Proclus: Vt Vnitate, sed ratione triplici creatus, nimirum per egressionem unius quali quadratu æternum ab uno, quasi radice æterna, & per regressionem illius emanationis quasi in formam Cubicam, ad rerum omnium Idealium Archetypi complementum, quo tres divinæ in unica essetia infinita proprietates facile discerni queant, atque etiam ratio, qua omnia mundi typici complicité ante ullam creationem essent in Archetypo idealiter comprehesa. Concludimus igitur, quòd fecundum istam imaginem idealem mundus iste Typicus in triplicitate varietatis esset tum postea formatus & proportionaliter adaptatus, nimirum ad divinæ similitadinis exemplat: Nam, ex unitate in divina & abstrusa sua existencia, nimirum, ut in tenebris seu chao potentiali esfet originaliter quo ad nos abscondita, flamma splendidissima formalis essentiæ Catholicæ emanabat, & spiritus sapientiæ ab utroque procedens, conjunxit formalem illam emanatione cum materia aquarum potentiali, ita ut horum trium unione, nimirum divinæ lucis, & substantialis materiæ tenebrarum, videlicet aquæ cœli erant prius & Terra & consequenter totus mundus, , ut testatur D. Petrus: Sed hæc optime hisce paucis confirmat Psaltes Regius: Verbo (inquit) Domini firmati sunt cœli, & spiritu oris ejus omnis virtus eorum: Quo sermone totum aperit: Nam, per Dominum intelligit Patrem, à quo omnia, per Verbum Filium, per quem omnia & spiritum ab ore utriusque mediantem, quò omnis essentia & virtus seu actus in hoc mundo est derivatus. Concludere igitur possumus, quòd si unitates mundildealis sint ab unitate unica radicali, quasi filij ab uno Patre extractæ, & ab eadem, quæ est infinita in se, includantur: debet sequi necessario, quòd triplex membrum mundi istius creati debet esse in & ab illa unitate, quatenus mundus Typicus cum suis membris sit ad imaginem & repræsentationem Archetypi effectus, qui est æterna illa monas, in qua sunt omnia, unde haud injurià dicitur ab Apostolo omnia in omnibus. Atque iterum: Omnia creantur per ipsum & in ipso & ipse erat ante omnia & omnia in ipso constant. Et alibi: Ex ipso, per ipsum & in ipso sunt omnia: Vnde haud injurià dictitatur circumferentia & centrum: Atque centrum omnium, cujus circumferentia est nullibi. Et, ab Apostolo Pater omnium, qui est super omnia & in omnibus. Hinc Rabbi Zoar: Omnia funt unum respectu Dei, licet varia videantur respectu nostrum. Et Plato ait, quòd non modò omnia sint in Deo, sed etiam omnia quæ jam existunt, ut pote, quæ (quatenus funt in Deo & ab eo procedunt) non funt nisi unica Enritas. Et Hermes in Tabula sua Smaragdina: Vt omnia essent media-

tione unius, ita etiam omnia ab ista unica

omnia ab uno funt derivata, ita quidem cursu continuo ad illam iterum unitatem reverti festinant, cum qua, quò grandior est concordia, per quam sibi invicem occurrunt, eò plus de ipsa participant. Iterum Plato alibi: Omnia à Deo Altissimo procedunt & fumma ope contendunt, ut ad eum revertantur, quoniam in ipsosummum ipsorum Solamen, sustentatio & finalis requies consistir. Propter istam ideò rationem Leucippus Philosophus fecit unita-Leucippus. tem istam summ summum bonum. His ergo videre licet, quód Antiqui Philosophi à Biblij sacri Harmonia nullo modo differant. Denique Iob hæc omnia adhuc clarius: Revelat, inquit, Deus fundamenta è tenebris & educit in lucem umbram letha. lem: ubi per fundamenta intelligit aquas, quæ in tenebrosa abysso continebantur, ex quarum tum posteà existentia cœli & terra, & consequenter totus mundus est fabricatus, mediante Verbo prædicto secundum exemplar sive imaginem Archetypi. Quare haud injuria concludere possumus, quod principia conditione oppolità, ab una eademque unitate sive Identitate procedant : videlicet ex pihilo quo ad nos , seu tenebris privativis, & quasi ex umbra lethali, mutatione formæ ejusdem identitatis à potentia privativa in actum politivum per emanationem lucis è tenebris. Hinc Salomon: Manus Omnipotentis sap.11.18. mundum ex materia informi effecit. Et 10b.26.7. Iob: Aquilonem extendit Deus super inane & vacuum & suspendit terram super nihilum, hoc est, super rem inanem & vacuam formà: Nam per inane, vacuum, & Nihilum intelligit informes illastenebras & umbram lethalem, de qua mentionem fecit anteà, sive materiam informem Salomonis anteà citatam, quæ, quandiu erat in potentia divina, erat in debili mortalium sensu meré Nihil, ut dictum est, quatenus nondum erat informata- His ergo manifesté constat, quòd omnia essentialiter in ista radicaliunitate æterna comprehendantur, quippe, quæ, ut est una, est etiam infinita, & in eo quod sit tam in suis dimensionibus & essentia, quam potestate seu virtute infinita, necesse habet, ut in se finita omnia contineat: Vnde scripturæ: Ipse est omne in omni: ipse implet omnia & tamen est extra & ultra omnia & in comprehendendo & concludendo omnia, est solummodo

verbum ejus Fiat & Factum eft. Iamque quod principium privativum sive tenebras lethales ab infinito omnium rerum centro, cujus circumferentia est nullibi extraximus, nos satis profundé in formalis & vivificæ lucis seu principij activi naturam immergemus, quod ab cadem radice primordiali originem suam duxit,

in se ipso: & tamenà creaturis suis nun-

quam absens, quippe quas verbo suo effor-

mavit: & primum voluntate ejus processit

Plato.

Coloff.3.11.

Coloff.i.16.

Rom.11.36.

2.Petti,3. Pfil.

Rabbi.Zoar. l'lato.

Hermes. Proclus in Problemat. Theol.

Digitized by Google

ut hac ratione præstantioribus intellectus midam sive aqueam à profunda tenebramei coloribus formam illam essentialem rum captivitate & quasi umbra lethali reexcellentissimam, quæ naturam mundi bu-

#### CAPVT. III.

Quomodò amabilis & splendidus amoris Catholici & vivifici Spiritus à fonte totius bomtatis effulserit, tenebrasque litigiosas atque odiosas ab obscuri Chaos sive Abyssi deformis Throno removerit, ut exinde mundus pulcherrimus ex Nihilo actuali ipsius prasentia creare. tar & divina ejusdem pulchris tudine ornaretur.

Dmirabile est & ultra captum humanum, quòd ex unica Vnitate in essentia, rami duo, proprietate, more tam opposito inter se differentes excrescerent, nimirum tenebræ, quæ sunt informitatis, erroris, deformitatis, contentionis privationis & mortis,origo: ac lux, quæ est vehiculum & causa unica informationis, veritatis pulchritudinis, amoris, politionis & vitæ. Non eat pro nihilo, quod Manichæi tantâ confidentià tenerent, quòd duo essent principia coæterna, quorum unum fecerunt Deum, quem luminis principem vitæque & sanctitatis omnisque bonitatis authorem agnoverunt, & diabolum finxerunt alterum, quem tenebrarum principë dictitarunt, & originem seu initium contentionis, mortis, ægritudinis & totius mali. Atque diabolum ideò ipsi Deo in sua essentia fuisse coæternum existimabant, quonia nulla potest esse bonitas, quæ ad fuum contrarium, nimirum malitiam non habet relationem: Hac (inquam) ratione volunt, ut Deus malitiei & pravitatis, sit coæternus in sua existentia cum Deo bonitatis: quibus fuis imaginationibus non modò diabolum ex creaturatum limbo excludere, sed etiam unitatem ex haturæ limítibus expellere & Diade sive dualitatem (quæ rei veritate est nihil aliud, quam unitatum confusio) loco illius erigere atque coronare tentant. Et profecto ilte punctus seu hoc dubium tam difficilis videbatur discussionis arque resolutionis, ut nonnulli ex Poëtis & Philosophis sapietioribus viderentur ipsis hac in re quodammodo altipulari, uti apparet per quasdam mysticas & allegoricas ipforum expressiones, quas more ænigmatico: discursibus fabulofis involvebant: Inter quos Poeta Pronapis nomine in suo protocosmo asserit, quòd Demogorgon (per quem intelligit Deorum summum) undique cum Æternitate & Chao rudi fuisset ante omnia stiparus, fingitque, quòd quodam tempore, dum Æter. nitas in fua majestate maneret, magnum tumultum & commotionem subità in visceribus Chaos ex ortum animadverteret: Vnde, ut ipse ei auxilium in difficili hoc partu præberet, manum suam ad parturientem porrigit & obstetricis officio fungendo, istud subitò parere fecit monstrum quodda

deforme & tempestuosum, cui nomen ob contentiosam suam conditionem Litigium erat impolitum, quod, postquam magnas perturbationes & commotiones in aëre excitaliet, & alis ambitiolis sursum volare & adversus Demogorgonem suum Creatorem pugnare conaretur, à Demogorgone protinus in abyssum profundum præcipitaretur: At observante ipso, quod Chaos novo iterum partu laborasser, & quod in laboribus suis suspiria ferventia cum sudoribus gravibus emisisset, ipse noluit manum suam ab eo removere, quousque secundum edidisset partum, in quo Pan cum tribus fuis fororibus, quæ dictæ erant parcæ effet natus. Cum verò Demogorgon egregia pulchritudine & forma Panis esset captus ipsum omnium mundanorum negotiorum præsidem & gubernatorem effecit, justitque tres ipsius sorores, ut more ancillaru & ministrarum fratris sui mandatis obedirēt : sequebatur exinde, quod Chaos suo onere feu magna illa congerie, feu massa, qua la-borabat jam levatu, Pana suum (sic suadente Demogorgone) in suo Throno constitueret: Hæc est fabula illa Parabolica de Demogorgone & Chaos comuniter à Poëtis recitata. Allegoria eoru importat, quòd generatio & procreatio omnium ab Alissimo & summo Deo Creatore procederet, quem per Demogorgonem important, cui Æternitas vinculo indisfolubili in unica societate essentiali conjungitur: quoniam ipse est solummodò dicendus ærernus, qui est & semper fuit principium, seu prima rerum omnium causa: Er fingunt etiam, quòd Chaos locum tertium in æterna illa focietate sibi vendicet, quippe, quòd est (secundum Ovidij relationem) materia seu subjectum illud confusum arque indigestum, ex quo omnia hujus mundi conflantur: arque obistă causam Antiqui tradiderunt, ipsum fuille Deo coæternum, ut pote, quæ erat rudis illa congeries, ex qua Demogorgon universalium Pater res omnes juxta voluntatem suam creavit seu formavit: & per consequens subjectum sive materiam istam omnium fuisse generalem rerum omnium Matrem existimaverunt, ex qua & super quam Vniversalis cunctorum Parer: genuit & efformavit resonnes: Unde con-S 3 cluse-

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. I.

cluserunt, duos suisse cunctorum genitores Catholicos ab omni avo, quorum unus erat Pater, alter verò Mater. Et tamen in hoc consentire videntur, videlicet, quòd Deus esser causa principalior, voluntque, ipsum Chaos loco socij passivi Demogorgoni inservire, ut ex ea quasi genetrice universali res omnes generet: Et quamvis sa-piens & divinus Plato innuere videatur, Chaos ab omni antiquitate socium Dei fuisse, tamen nobis tam ipse, quam alij similis profunditatis illud à Deo æterna quadam generatione seu productione processisse, ipsumque tum posteà ex co omnia fabricasse intimant. Quocirca concludunt, quòd à Deo procederet Chaos & ab ipso minimé est dividendum, atque etiam ei loco Sodalis fœmininæ pro generatione & procreatione inservit : haud aliter, quam Eva ex Adamo extracta, dicta erat socia & adjutorium ei in generis humani productione: Hæcest tam Philosophantium Ethnicorum, quam Cabalistarum mysticorum opinio: Sed ad prædictæ allegoriæ explicationem procedam: Manus Demogorgonis importat divinam potentiam, primogenitum & deforme Chaos, nimirum Litigium, significat principem tenebrarum, qui est oppositionis, discordiæ Pater: Vnde obe jus ambiriosam adversus lucis & vitæ Dominum rebellionem, in Abyssi tenebrosæ voraginem præcipitabatur: Per secundum ejus partum, qui erat Pan, universam mundi naturam, atque concordem Elementorum dispositionem indigitant: inde arguendo, quòd post magnam illam discordiam seu commotionem & per turbationem, quæ in prima uteri Chaos dilatatione se offerebat concordià pacificà secundo ejus partu sequeretur, quæ erat tam formosa & acceptabilis Deo in ultimo hoc ejus partu, ac discordia deformis esset ei fœtida, odiosa & ingrata in primo. His ergo videre possitis, quomodò omnia Elementa in principio in confuso Chaos ventre luctarent & contenderent: Tres parcæ seu sorores fárales dictæ Clotho, lachesis & Atropos, quæ cum Pane erant, denotant tres temporis ordines, nempe præsens, præteritum, futurum: Clothonis curæ tempus præsens committitur, ejusque officium est filum vitæ nere: Lachelis præest tempori futuro, respicit materiam illam, sive Canabaceam five lineam, quam Clotho aggreditur nere; & Atropos tempus præteritum, quod est irreparabile & irrevocabile importans scindendo filum finit opus. Ego fuper parabolicam istam relationem infero, quòd tametsi Chaos seu tenebrosa Abysfus effet cum Deo & in Deo ante mundi creationem, tamen infinita & sola æterna unitas & essentia radicalis eam creavit & produxit ex se ipsa: Nam illa in sua persona hæc loquitur: Ego Dominus, & non alter est, formans lucem & creans tenebras, faciens pacem & creans malum: Ac si dix-

isset: Ego sum Pater lucis seu fulgentis sapientiæ Spiritus, & ego creavi Tenebrofum Chaos, ex quo tum posteà mundi existentiam atque etiam tam discordiam, quam concordiam Elementarem, hoc est, litigium & pacem in hunc mundum introduxi: Ita ut sit evidens, non nisi unicam unitatem æternam esse, quæ in se est mas & foemina: & omne quod imaginari potest, quæ ex seipsa & in seipsa produxit omnia, haud aliter, quam Adam comprehendebat in se Evam, quæ erat tum posteà microcosmi mater: Hinc ait Mercurius Tris- Pimand I. megistus: Mens autem Deus utriusque fexus fœcunditate plenissimus, vita & sux cum verbo suo alteram mentem peperit-Et scripturæ hoc idem videntur teltificari, dicentes: Qui cæteris generationem tribuo, an sterilis ero? Quare manifestum est, quòd ex una eademque unitate radicali æternum existente tam materia, quam formæ omnium procedunt & quod appareans in respectu earum existentiæ & progressionum solummodo æviales, hoc est, habentes principia, sed sine fine: ut cunque in essentiali earum radice, nimirum in Deo abstrusissima unitatum unitate, à qua procedunt, funt æternæ: Ita, ut quemadmodum tenebrosa Abyssus, seu Chaos obscurum, & lucidus informans spiritus, sunt duo principia opposita & ad invicem conditione & proprietate contraria (nam à tenebroso principio discordia, malum, frigus, congelatio, quies, mors, privatio, negatio seu noluntas procedunt: ut é regione ab illo lucido, quod est pulchritudinis & gratiæ typus, lux, concordia, bonitas, calor, rarefactio, motio, vita & politio seu voluntas derivantur) ita etiam ambo hæc funt non nisi rami generales ab una cademque unitate effentiali aflurgentes, qui cum limites sui fontis infiniti excedere nequeant, funt in eo lux & tenebræ & consequenter nullo modo differunt in sua essentia à radice, à qua scaturiunt, quæ est omnia in omnibus. Hinc ergo Pfaltes: Tenebræ sunt ei 161,138,12. ficut lux ipse: Nam omnia sunt unum in eo. qui est solummodò unum & idem in se ipfo, ex quo per quem & in quo omnia: Nam Rom, 11.36. ejus voluntas & ejus noluntas sunt tantum unum in eo, qui est una simplex Identicas; & quæ est ejus voluntas illa est tam ejus affirmatio, quam negatio, quæ non funt nisi unicum bonum in eo, qui est tota bonitas: Et tamen respectu creaturæ, cùm ipsius negatio dominatur, ipie lucem vultus sui benigni obscondit, & totum est quasi tenebræ,& tunc operatur privative, quo ad nos: Nam, ubi abicondit faciem suam, omne videtur deforme, inane & ellentià & bonitate destitutum. Ecce hic voluntarem negativam seu privativam, quærecté nominari potest respectu nostrum ejus noluntas, quia in suo velle respectu sui, videtur nolle, respectu hominum, quibus denegat suam præsentiam: E regione, si ejus affirmatio

Esai.45.7.

seu positiva proprietas habeat Dominium, tunc emittit nobis lucidam suæ pulchritudinis benignitatem, arque ita spiritus creaturæ ipsius præsentia recreatur, & per consequens ipsius bonitate repletur: Ecce etiam hic voluntatem ejus affirmativam seu politivam, quæ respectu tam Dei, quam nostrum, dicitur voluntas: Sed, ne hoc videatur alicui alienum, observet velim sedulò naturam radij illius mentalis in homine: Nam Deus mentem ei ad ipsum informandum & ratione atque intelligentia induendum impertivit: Spiritus (inquit Iob) est in homine, at inspiratio Omnipotentis facit éum intelligere: Et tamen ista unitas essentiæ, quæ est imago Dei per duas contrarias proprietates in genere operatur, quarum una est affirmare, dare & concedere petitioni petentis per emanationem quandam amabilem : Ecce hîc actum politivum in spiritus humani unitate depictum. Alia est negare & auferre aut se opponere petitioni & desiderio quærentis, per privativam quandant ablationem seu recusationem præmij desiderati. Ecce hic est effectum negationis seu noluntatis ex hac parte descriptum; nam radius mentalis non emicat seu emanat petitori, sed in se contrahitur seu reservatur. In his duabus actionibus contrarijs non nisi unicum effectum laudabilem in hac fola unitate observamus: Nam, tametsi concedit mens meaper amicam & misericordem radij mentis emanationem, ita, ut arrideat expectationi petentis: aut si é contra negatur petitio quærentis ad magnum iplius damnum leu malum, tamen menti cum nolentis, tum volentis, tam affirmatio, quam negatio videntur bonæ, ut pote bona ratione fundatæ: Vnde pater, quod ambæ illænon sunt mihi nisi unum & idem in effectu, utcunque petenti appareant differre. Pari etiam ratione in æterna & archetypa unitate (quæ & mens divina dictitatur, cujus typus & imago est intellectus seu mens humana) actus tam voluntatis, quam noluntatis est unus & idem, & non est, nisi bonitas in ea, quæ est tota & absoluta bonitas, quæ contrarietatem in se non admittit, tametsi creaturæ, quæ subijcitur effectibus tam privativæ, quàm positivæ voluntatis ejus privativa seu negativa actio videtur mala: ut è contra ejus politiva seu affirmativa emanatio quippe benignitate & amore plena habetut ab eo pro bono & consequenter cum gaudio Ecclef. 11 14. recipitur: Nonne docemur authoritate san-. ctâ, quòd bonum & malum , vita & mors, paupertas & divitiæ à Deo sunt? Et alibi; quòd, Deo abscondente faciem suam à creaturis conturbantur, recipiente spiritum eorum, expirant, emittente spiritum suum recreantur bono. Et alibi: Visitatio tua præservat spiritum meum. Atque iterum: Attolle faciem tuam & emitte lucem fupra nos, & efficiet, ut videamus lucem & splen-Deuter.31.17. dentes efficiet tenebras nostras. Et Prophe-

ta: Tenebras ponam ijs in lucem. Et Iob: Tenebris in die incurrent astuti & quasi in nocte palpabunt in meridie. Et Apostolus: In tenebris est & in tenebris ambulat, qui odit fratrem. Et Propheta: Tenebræ perfequentur inimicos Dei. Et Moyses: Deus abscondit faciem suam abijs, ut obtingant ijs multa mala & angustia: Et tamen nulla est istarum duarum proprietatum, quæ non est absolute in essentali & radicali sua unitate bona, utcunque ultima sit privativa, passiva, odiosa, deformis, contentiosa & mortalis creaturæ, quæ eorum sentit & patitur effectus. Nonne scribitur, quòd ipse Sap. 16.13. habeat potestatem vitæ & mortis, & quòd deducat ad portas mortis & reducat? Et tamen totum efficitur secundum duplicem ejus proprletatem videlicet nolentem & volentem in unitate essentiæ, in qua nihil est malum. Vnde sapiens Philosophus à scripturarum sensu in hoc non dissentiens. Non est in monade divina, nisi unum & M. Trismegist. bonum, in ipso enim factore nihil malum, nihilque turpe. Atque ob istam rationem, quando Iob seipsum sentiret à Deo percusfum, idque fine caufa & præter justitiæ (ut ei videbatur leges), quatenus pro viro justo æstimabatur, & (ut Textus ait) secundum cor Dei erat: tamen ipse (non obstantibus suis pœnis) pio quodam erga creatorem suum zelo instigatus (utcunque agnovit totum suum malum ei ab aversione faciei Iehovæ evenisse) ait: Et tamen absit à Deo impietas & ab Omnipotente iniquitas &c. Prætereà patet cuiquam etiam in Philosophia mediocriter perito, quòd Deus tam circa creaturæ corruptionem & privationem, quàm generationem & positionem versetur. Et tamen nemo Christianorum ignorare potelt, quin utraque istarum proprietatum in unica, syncera essentia sit absolute bona, quatenus ipsa est in bonitate completa, tametsi exaltera parte nihil est magis terribile, timendum, abominabile & perniciosius creaturæ, quam est ipsius inpropria mors seu corruptio. Si nos Christiani negaremus proprietatem in divina unitate, tam ad deprivandam creaturævitam per contractionem radij sui vitæ in fe, quam ad vitain impertiendam per dilatationem radij ejuldem à centro luæ unitatis versus circumferentiam: non sine ratione nos poetis atque Philosophis Ethnicis júdicio & captu viliores æstimari possumus: ut pote, qui testantur cum sapiente, quod bonum & malum, vita & mors, honestas & paupertas à Deo sint. Quo arguitur, quod ista unica essentialis diviniras operetur proprietate duplici & more opposito in creaturis mundi. Proclus sequendo antiquam Orphei, Hesiodi, Euripidis & ÆschyliTheologiam(qui omnia arcana illa quæ dedicerunt à personis in mysterijs Dei profundis, suis historijs fabulis involverunt) proprietates istas in supremo & archetypico Sole sub umbra Solis Typici &

**T** Gl. 18.29.

Iob.9.

Mai.42. r.ioh.i.

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. I.

visibilis agnoscit: Nam ipse & prænominati Poëtæ mystici, unitatem istam vocant Apollinem diurno tempore: Nam prætendunt, quòd in politiva & benigna sua natura, quæ manifestatur per vivisicantem ejus in Sole virtutem, ipse componit creaturam ex septem partibus (nam numero quaternario Pythagorici fignificarunt materiam Elementarem rerum, utpote quæ est quadratum, ad radicem duo, qui est numerus imperfectus & proinde designat materiam; & per ternarium, qui est numerus perfectionis, Hieroglyphice depingunt formas rerum, ita ut ex horum numerorum conjunctione exfurgat numerus septenarius qui includit perfectum creaturz complementum, quod in animæseu sormæ & corporis seu materiæ compositione sive unione perficitur. Iterum unitatem hanc eandem Dionysium nocturno tempore vocant, nimirum in tenebrosa seu privativa sua proprietate, asseverantes, quòd ipsa sub isto titulo soleat creaturam dominio Apollinis seu diurno tempore creatam seu compositam in septem partes dilacerare: ita, ut videantur arguere, quod una eademque unitas in essentia sit author tam destructionis & corruptionis, quam generationis & vivificationis: Quare duplicia ei assignant nomina, non respectu essentiæ ejus, quæ est unica, sed ratione proprietatum infius, nimirum ut proprietatem ejusdem essentiæ unicam distinguant ab alia per variationem nominis. Hinc à Cabalistis dicitur in una sua proprietate, videlicet privativa & tenebrosa, Aleph Tenebrosum, nimirum, quando contrahit radios suos in se seu avertit faciem à creatura: In alia verò ejus proprietate, nimirum positiva & lucida, eam vocat Aleph lucidum; nimirum quando emittit benignitatis & pulchritudinis & vitæ radios. Ex his ergo nobis Christianis apparet, quòd Ethnici seu Gentiles cum scripturis facris agnoverint & scriptis parabolicis mandaverint, quòd sit in potestate. unius ejusdemque unitatis radicalis salvare & destruere, hocest, vitam dare autillam auferre, sive aut velle aut nolle, & (ut verbo dicam) operari omnia in omnibus juxta placitum suum: Atque ita confirmatum habetis, quod duo inembra naturarum oppolitarum ab unica radice æterna scaturiunt, & quod ista membra seu proprietates essentiales & principales more contrario in mundo agunt, & per consequens effectus ab invicem differentes producunt: Vnde patet, quòd, cùm aquæ, ex quibus & per quas (telte D. Petro) cœli erant prius & terra ex tenebrosa abysso prodierunt & erant quasi secundus iplius Chaos partus, quem Poëræ fingunt esse Pana sive naturam humidam universalem; Facillimum erit sapienti Philosopho considerare, quòd passiva istius mundi portio ad proprietatem & conditiones tenebrarum instinctu quodam naturali inclinet, ita, ut si non esset dum, ita, ut in tali statu lux esset tenebra.

ratione præsentiæ formalis hujus mundi portionis, quæ procedit à lucido spiritu sa-pientiæ, quæ (teste sapiente) est vapor virtutis Dei, & syncera emanatio claritatis omnipotentis, & splendor luminis divini, & speculum sine macula bonitatis ejus, quae dividit aquas in distinctos orbes sive sphæras & dat pondus aëri & appendit aquas seu nubes in mensura, facit pluviæstatuta & viam fulgetro Tonifruum; si ipsa (dico) 106.26.7. non adesset aquis, easque sua præsentia& actu non excitaret, illæ procul dubio sine ulla differentia in uno statu sine alteratione permanerent. Est iste spiritus, qui dixit ab Ecclet3. ore Altissimi prodij & rotunditatem cœlorum circumivi folus, in profundo abyssi ambulavi: Est illa sapientia, inquam, lucida, quam (teste Salomone) Ichova posside- Proverb. 8... bat in principio viæ suæ ante opera sua, ante omne tempus, antequam mundus erat creatus, quando nullæ essent abyssi, antequam fontes erant creati, aut montes elevati, aut terra ordinata: quando posuit cœlos, ibi aderat; quando fortificaret superiores aquas, ibi erat, quando mare limitibus esset terminatum, quando terræ dedit fundationem, ipse aderatei, tanquam omnia componens. Denique ab ipso omnia sunt loh. I. facta & sine eo nihil est factum: Ita, ut si non esset per præsentem formalis istius spiritus actionem, materia mundi aquea in statum deformem suæ matris Chaos reverteretur: Nam, quatenus manet in hoc mundo, inclinatur ad dispositionem suz matris: Est enim passiva, fœminina, frigida atque etiam est rerum omnium mater, & in alio respectu, vivifica & splendida unitatis æternæ emanatio est masculina, activa, & Pater rerum omnium, quippe, quæ omnia in hoc mundo vivificat: ut ait Apoltolus, & juxta prædictorum Poëtarum sententiam, qui ipsam sub nomine Apollinis proponunt.

Hoc igitur bene à nobis considerato, haud difficile erit ex horum duorum principiorum detectione, nimirum lucis & tenebrarum ad radicalem veræ Sympathiæ & Antipathiæ cognitionem pertingere: quoniam evidens elt, quòd illud ab amabili, concordanti & vivifico atque appetibili amore procedit, qui à benigna Creatoris emanatione procedit, quæ femper cum fuo fimili conjungi atque uniri appetit, fuumque simile præservare per unionem intendit: Hoc à discordanti, privativa & contentiosa illa affectione derivatur, quam tenebræ& deformitas filijs lucis & vitæ pariunt: Ex his itaque apparet, quod, ut anté harum duarum proprietatum differentiam seu effectum unius unitatis separationem, nempe lucis à tenebris, quæ mediante verbo seu spiritu divino efficiebatur, omnia erant unum & idem sine distinctione aut differentia: atque hæc unitas seu unum nullo modo erat inter res creatas numeran-

nulla ab humano captu discernenda, nihil realiter distinguendum, sed omnia erant unum in prima rerum omnium materia, Col.1. 16 17 quæ consiltebat in æterna unitate: In Christo, ait Apostolus, omnia sunt condita, per Christum & in eo omnia sunt creata, ipse ante omnia & omnia in ipfo constant &c: ita, ut in illo respectu, nec erat lux nec tenebræ, nec dies nec nox, nec cœlum nec terra, nec Spiritus nec corpus, nec bonum nec malum, nec purum nec impurum, nec generabile nec corruptibile, nec hoc nec illud: & tamen nihilominus omnia ista, sive sint spiritualia sive corporalia, pro cedebant abillo subjecto potentiali, quòd manebat complicité in illa infinita unitate, quæ fuit, elt & eritomnia in omnibus & super'omnia. O admirabilis Dei in operibus suis sapientia! Omnia (dico) ab una sola materia, quæ nihilominus est nihil corum, quæ facta sunt. Omnia fuerunt abstrusa & abdita, sed secundum dictum Salvatoris nostri: Nihil est tam secretum & occultum, quòd non debet manifettari seu revelari: idque mediatione operationis penetrativæ verbi admirabilis Fiat, spagyrica spiritus æterni actione & virtute illud unicum in duo principia conditione contraria dividente, quibus nomina naturis fuis convenientia funt assignata. Nam unum, ut dictum est, lux, atque alterum Tenebræ vocabatur. Primum etiam Diem, & alterum Noctem dictitarunt, atque îta purum ab impuro separabatur. Hinc ergo erat, quòd mundus originaliter in duo regna contraria prædictis duobus ramis ab unitate exurgentibus correspondentia divideretur: Qua quidem relatione facillimum erit enucleare, quid in veritate Sit lux & tenebræ, quid dies & nox, quid bonum & malum, quid cœlum & quid infernus, quid veritas & quid falsitas, quid humilitas & quid superbia, quid justitia & quid injustitia, quid gaudium & quid tristitia & mœror, quid dulce & quid amarum, quid pax & concordia, & quid litigium & concordia, quid actio & passio, quid vita & quid mors, quid generatio & corruptio, quid purum & impurum, quid fanitas & quid morbus, quidque salubre & quid insalubre, quid medicina & quid venenum; ac denique quid amabile, & quid odiosum, & consequenter, quid sit Sympathia & quid Antipathia illa, quæ interinfinitas hujus mundi creaturas dominatur. Quòd.

autem totus mundus & quælibet ejuídem creatura ex hisce duobus conflatur contra-

rijs sive naturis oppositis, teltantur non

modò Philosophorum Ethnicorum sapien-

tiores, sed etiam Scripturæ sacræ: Nam Heraclitus asserit, omnia in hoc mundo ex

lite & concordia componi. Et Empedo-

cles, animam ex Elementis (hoc est, ex

spiritu aqueo & lite atque amiciția) con-

& tenebræ lux, & consequenter harum

flari tradit. Et Syriachus adhuc clarius: Gemina sunt omnia, quorum alterum est Eccles, 42.23. contrarium alteri, nec quicquam factum est, quòd mancum est.

Denique, ne lector aliquis scrupulosus me pro tam longo super bina ista principia contraria, discursu condemnaret, operæpretium existimo, ipsos, qui sunt pietate & judicio præditi, certiores facere, quòd exacta illorum cognitio sit haud exigui momenti seu importantiæ, quatenus duo prædicta primordia observantur esse solida ac realiatam universæ Philosophiæ, quam Theologiæ fundamenta, utpote quorum radix & basis in vera cognitione horum duorum contrariorum sita est: & per consequens, si ipsa non sint bene in primo loco enucleata ac explicata, quomodo tum posteà, erit possibile, ut recté in vera Philosophia pertractentur, aut in ijs sacræscripturælocis intelligantur, in quibus toties repetuntur? Ad iltius autem quæltionis abstrusæ sive ænigmatis Sphyngiaci refolutionem arque explicationem quòd attinet, videlicet, cur Deus sive Vnitas æterna in suo arcano sensu, intentione sive consilio mentali, ex tenebrosæ abyssi visceribus seu materia informi, idealiter in ipso consistente, contraria ista duo ordinaverit & excitaverit, ad efficiendum, ut, mediantibus illis, omnia mundana in mutuam diffonantiam, pugnam & conflictum permanerent: ita, ut nihil inveniatur de bonitate participans, quòd fuum non habet contrarium, hoc est, de malitia & pravitate non participat: imò verò ipíum fummum bonum, videlicet Majestas divina sine suo opposito non existit: Profectò tam occulta est ista cabala, ut à mortali capacitate explicari at que enucleari nequeat, quippe, quæ est mysteriorum divinoru profundissimu, nisi illud nonnullis electis & Theodidactis immediate à spiritu sapientiæ (qui est solus Mylteriorum talium (crutator & revelator) concedatur, qui spiritus etiam in nobis est, & spirat, ubi & quando vult, & in scripturis multis nominatur nominibus; nimirū dicitur spiritus veritatis, spiritus sanctificationis, spiritus illuminationis, spiritus revelationis, qui erat primus interpretator secretoru divinoru in pagina facra contetorum: Neque profectò nos decet ex nobismet ipsis, ut inquiramus, cur Deus hoc vel illud fecerit, aut quomodò vel quare illud sic vel sic formaverit: Sed zeloso Christiano convenit, hæc omnia ad illud tempus referre, in quo secretum hoc revelabitur: quod quidem evenier, cum sigillum septimum aperietur. Tunc enim Mysterium hoc profundum, quod tantæ in mundo contrarietatis causa est, detegetur, & ostendetur ratio finalis; nimirum, cur providentia Dei se ipsam per ista duo principia opposita revelabit,& omnem hujus mundi inimicitiam & discordiam extinguet. Pro finali dissonantiz seu discordizistius termino, Apostolus

Digitized by Google

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.I.

illum testatur eventurum, quando Filius I regnum Patri tradiderit, & postquam omnem Principatum & Potestatem & Virtutem evacuaverit : tunc enimipse regnare debet, quousque inimicos suos superaverit, & ultimus ille inimicus, qui destructur, erit Mors, ita, ut quemadmodum duo contraria ab una unitate procedebant, ita etiam ambo hi ramis dissonantes; is, quasi unitatum confusio in unitatem unicam amabilem & concordantem, in qua nulla est invenienda dissonantia, finaliter reducetur; nempe, cùm verba ista Revelationis funt completa: Ecce omnia nova facio:

Vetera enim transierunt. Sed discursum hunc allateralem relinquendo, ad argumentum meum Sympatheticum & Antipatheticum procedam, in quod, ut majori celeritate & facilitate penetre, & in actionum ipfarum oppositarum inquisitionem altius me immergam, conveniens erit, ut în primo loco modum & rationem describam, quo mundus ex horum oppositorum participatione & commixtione, lucis scilicet & aquæ, quæ est tenebrarum filia, existit & vivit; & tum posteà, quid de anima mundana antiqui Philosophi determinaverint, paucis expediam.

Apocal, 21.

#### CAPVT. IV.

In quo evidenter tam antiquorum, cum Poëtarum tum Philosophorum sententia, quam sacrarum literarum authoritate, atque alys rationibus firmis probatur, quid sit & ex quibus principys componatur mundi anima.

Ihi, in istius de anima Mundi discur-I sus introitu, propositum est, tam antiquorum Cabalistarum, & Rabinorum mysticorum, quam Philosophorum sapientum opiniones, de isto subjecto, adeò à quibusdam mysteriorum tam profundorum imperitis & ignaris condemnato, & tanta constantia ab alijs, qui oculis sui intellectus lynceis in fecreta naturæ viscera penetrarunt, & cum debita reverentia centralem & æternum ejusdem agentem sunt contemplati, stabilito atque celebrato, recensere; ac tum posteà in animo meo est, concordantiam illam, quæ est inter eorum opiniones & facrarum literarum fensum sive mentem explicare, aggredior: Cabalistarum est sententia, quod magnus Angelus, quem nomine Mitattron nuncupant (quòd nomen interpretantur Donum Dei) est Catholicus ille spiritus, qui universaliart. Cab. lib. 3. ter animat universum mundum : Vnde Rabbi Moyses illum capit pro generali intellectuagente, à quo omnes formæ particulares descendant. Et volunt, quòd ab isto spiritu universali omnes virtutes tam animales & vitales, quam naturales procedunt, quas etiam Angelos vocant, quorum numerus respectu nostrum infinitus existit. ExPhilosophis Democritus, Orpheus, cum varijs Pythagoreorum, non multum ab ista Rabbinorum & Cabalistarum opinionibus, præterquam in fola nominum varietate differentes, autumaverunt, omnia fuisse Dijsplena, quibus in creaturis divinos attribuerunt honores, eofque (preces & facrificia ijs offerendo) vario cultu & ceremonijs differentibus adoraverunt, præeunte tamen confideratione & cautela tali, quòd hos omnes Deos, unico, seu Iovi, seu potius Ichovæ, unitatiæternæ, rerumque omnium Patri referrent. Ista nihilominus eorum intentio, ab ignorantibus malé intellecta, erat præcipua Idololatriæ

inter Gentiles occasio, ut pote, sub quo prætextu creaturas loco Creatoris, seu divinitatis in creaturis venerabantur. Ob istam ergo rationem Salomon: Vani funt homines natura, in quibus est ignoratio Dei, & sap.13.1. qui ex ijs, quæ spectantur, bonis, eum, qui est, intelligere non potuerunt, neque ex operibus confideratis ipfum opificem agnoverunt, sed creaturam pro creatore receperunt. Similiplané ratione Platonici virtutem illam universalem, qua mediante omnia generantur & præservantur, Animam mundi nuncupaverunt. Hisce etiam ipsorum intentionibus videntur Astrologi Arabici astipulari, quippe, quorum est animus peculiarem rei cuilibet hujus mundi animam à generali isto spiritu Catholico derivatam, assignare. Huic etiam opinioni Mercurius Trismegistus, Theophrastus, Avicenna, Algazel, & alij tam Stoici, quam Peripatetici, adhærere videntur. Iterum Zoroaster & Heraclitus Ephesius concludunt, quòd hæc mundi anima sit immensus ignis invisibilis, ex quo & per cujus actionem omnia generantur, & à potentia in actum producuntur. Virgilius, Poeta ille eximius, illam vocat mentem, quæ per artus & compagines mundi transfunditur, qua tota ejus moles abstruso quodam modo agitatur. aitenim:

Spiritus intusalit, totăque infusa per artus Mens agitat molem &c:

Marcus Manlius, Boëtius & Augurellus in sententiam Virgilij incidere videntur: Manlius autem hæc habet:

Hoc opus immensi constructum corpore mundi

Vis animæ Divina regit &c. Boetius etiam ista:

Tu triplicis mediam naturæ cuncta mo- Lib. I. Chrife. ventem

Connectis animam. Et Augurellus ait:

Nonnul-

Digitized by Google

Reuclin, de

Nonnulli quicquid diffunditur undique cœli, Aëraque & terras & lati marmorisæquor, Intus agi referunt animà, qua vivere mundum Cuncta putant, ipsumque hac mundum ducere vitam: Aft animæ quoniam nil non est corporis expers, Mundusat & mundi partes quoque corpore constant Spiritus hic intermedius fit, quem neque corpus Aut animam dicunt, sed eum, qui solus utroque Participans in idem simul hæc extrema reducunt, &c.

Alchimistarum atque etiam Philosopho | coelorum in utroque mundo est in se morrum sapientiores faciunt animam istam infinitam quandam naturam seu virtutem, quæ in omnibus similia ex similibus procreare solet: Nam natura ista generat omnia, eaque multiplicat, nutrit & sustentat: quam etiam ligamentum Elementorum vocant, quo ipsa utcunque inter se concordantia symphoniaca, harmoniæ pacificæ nexu ligantur. Denique Rabbini Mystici affirmant, quod iste ignis occultus, sit ille Domini Spiritus sive amor igneus, qui quando movebatur super aquas, ipsis igneam quandam virtutem Harmonicam impertivit, sine cujus præsentia & assistentia seu calore benedicto & vivifico nihil ex 1js potest generari aut multiplicari.

Ex his ergo colligere potestis, veterum cum Cabaliltarum rum Philosophorum & Poetarum de anima mundi intentiones, quæ non funt tam impiæ & profanæ, ac nonnulli istius nostræætatis Christiani.ma· gis superstitiosé zeloss, quam intelligenter docti existimant, si res recte, pro ut est: consideretur & cum sacrarum literarum fensu conferatur: Moyses ergo habet, quòd Spiritus Domini ferebatur luper aquas (& August in Ge-Augustinus addit) igneum ijs vigorem impertiens. Iam verò, ut vidimus, quòd homo, qui vocatur Microcosmus, exanima & corpore componatur, quorū anima ejus pro ejus cœlo seu parte spirituali vel aquis superioribus; corpus verò cum humoribus ejusdem & quali aquis inferioribus, quarum basis est terra, haud injuria, atque quod ambæ hæ partes sunt informatæ, unitæ& vivificatæ à spiritu illo vitæ, quem Deus ijs inspiravit: Ita observamus, quòd cœlum, sive spiritualis humida natura macrocosmi æterna emanatione seu spiritu sapientiæ divino, animetur & vivificetur: Et quemadmodum sit facillimum discernere, quòd cœli macrocosmici sunt duplices, ut pote, quorum inferiores, quos Elementa vocant ex aquis inferioribus existunt; illi verò superiores, quos æthera dicunt ex aquis superioribus seu spiritualibus constant: Haud aliter in mundo minori seu microcosmo nimirum homine, cœlestis spiritus receptaculum dignoscitur esse aër : Vnde medici ratione istius differentiæ distinguunt inter vitales seu æthereos spiritus & naturales seu Elementares: ita etiam considerare debemus, quòd materialis humidus spiritus

tuus, sed respectu coelestis emanationis, quæ ijs inest, eosque informat & vivificat, dicuntur vivere, movere: & funt vel tenuiores vel densiores, prout vel majorem vel minorem spiritus informantis portionem seu præsentiam, quam Deus ijs assignavit in se habent: Nam, quo magis vel minus abundat spiritus ille vivificans in ista aëris regione, eo est ipsa tenuior, purior, activior seu agilior ac dignior. Iob ait: Sapientia 10h 28. aptat pondus aeri, & appendit aquas in Pfalm.14.74 mensura: Fecit terram in fortitudine sua & præparavit orbem in sapientia sua: & prudentia sua appendit Aquilonem super inane & suspendit terram super nihilum in cœlorum structura, & cum Deus strueret fundamenta terræ, ipía aderat cuncta componens. Atque iterum sapientia dicit : Ex Ecclesi24. ore Altissimi prodij primogenita ante omnem creatură, in initio ante seculum creatus fum, usque ad futurum seculum non desinam, habitatione sancta coram ipso administravi: In cœlis feci, ut oreretur lumen indeficiens,& sicut nebula texi omnem terram: in altissimis habitavi, & Thronus Arriot.t.
meus in columna nubis, coeli gyrum cir- terem.st. cumivi sola, profundum abyssi penetravi, 10b.26. in fluctibus maris ambulavi & in omni terrasteti. Feci Arcturum & Orionem, con-verti in mane tenebras, diem in noctem mutavi, vocavi aquas maris, effudi eas super terræ faciem; cœlos denique mediante spiritu meo ornavit Deus: Converti coelum in gyro in locum suum uno die, omniaque numero pondere & mensura disposui & temperavi &c: Quibus testimonijs, & permultis alijs, quæ produci poslunt, lucidè apparet, quòd omnes in mundo mutationes, alterationes, actiones, ornamenta pulchritudinis, motiones, numeri, pondera, mensuræ & consequenter omnes illæ operationes & diversitates, quæ fiunt in generali homogenea aquarum maila efficiuntur ab isto divino spiritu, cujusradix est verbum, quippe qui solus teste D. Paulo operatur omnia in omnibus. Hinc Propheta regius: Operatur Deus mirabilia, & 1.601.12. ampla funt, quæ omnia fecisti in sapientia. 24.
Atque iterum: Verbo Domini firmati sunt cœli, & spiritu ab ore ejus omnis virtus eorum: Quæquidem verba inferre videntur non modò marerialem mundi substantia, quæ per vocabulum cœli innotescit, sed

Digitized by Google

Gen. I.

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. I.

etiam'ejus formaminactuantem ac agente, videlicet principium omnia vivificans, quòd arguitur per Verbum & Spiritum, à quibus aquæ prius receperunt suam originem ac tum posteà ex aquis istis Catholicis cœli & terra erat numero, pondere & mensura ordinata, hoc est, per Spagyricam Verbi virtutem in orbes differentes distin-&a, juxta illud D. Petri: Coeli erant prius & terra de aquis & per aquas consistentes Verbo Dei. Ac siquis diceret, quòd postquàm Spiritus Domini ex tenebrosa Abysso emersisset (nam, teste D. Johanne, verbum erat in principio) & actum atque formam & nomen aquis dediffer, ille Spiritus Domini revelaret & operaretur explicité, & particulariter illud totum, quod Chaos feu Tenebrosa Abysius generaliter comprehendebat in se complicité & more confuso. Quare, postquam ipse universalem rerum materiam revelallet, quæ erat aqua; illam paulatim & gradatim anatomiza-vit, secretam ejusdem medullam meatusque occultos penetrando, illud jam manifestavit, quod ab omni æternitate esset in potentia Divina occultatum: & primum substantia & existentia mundi ex ea in genere est producta: Manus Omnipotentis (ait Textus) mundum ex materia informi effecit: tunc aquea & humida illa fubstantia dividebatur in cœlum & terram, distin guendo nimirum aquas ab aquis virtute ejusdem spiritus: In habitatione sancta (ait Sapiens) coram ipso ministravi. Et alibi: Sapietia apud eum fuit cuncta componens. Sed hoc luculenter ex isto Mercurij Trifmegisti sermone indicatur: Ex luminis (inquit) voce verbum factum prodit, verùm hoc naturæ humidæ astans, eam fovebat: Ex humidæ autem naturæ visceribus syncerus & levis ignis protinus evolans alta petit, aër quoque levis spiritus parens in mediam regionem inter aquam & ignem sortieba. tur; terra verò & aqua sic invice commixta jacebant, ut terræ facies obruta nuíquam appareret &c: Quibus evidenter probatur, quòd tenuis ilta aqua spiritualis seu natura humida non sit magis anima orbata, quam spiritus humanus vivisicante vitæ actu sit destitutus. Nam, ut in anima cujuslibet creaturæ viventis duo sunt præcipué requirenda, nimirum agens & patiens, ita, ubi unum ex istis deest, ibi nulla potest anima creata exiltere, quippe, quòd mundi anima effet sola inspiratio Dei sine vehicu-Io humidi Spiritus creati, quòd est materia cœli, tunc illa mundi vita foret simplex Identitas & unius ejusdemque proprieta-

tis; & consequenter, nulla foret autactio-

nis in mundo varietas aut contractio & di-

latatio rerum in Syltole & Dialtole, &

tunc sequeretur, quòd nec actio nec passio

animæ ineliet. Nam line natura palliva

virtus activa confiltere nequir, ut é diverso

fine moru activo passivum esse non potest.

seu passivi ad actum Demogorgonis sive Dei : Pariter actus seu forma, quæ procedit à divinæ lucis emanatione seu effluxu est masculinus actionis fons & scaturigo, ut & aquæ, quæ à Chaos ventre sunt sortitæ, sunt passionis subjectum. Hinc ergo de facili est colligendum inprimis, quid six anima mundi & per consequens ex quot & quibus partibus consistat. nam considerare debemus, quòd, ut quælibet creatura habet suum internum & externum: ita quidem oportet, ut nos in primis animæ mundanæ internum & externum, quatenus ipsa est creatura, inquiramus: atque iteru, quòd sit creatura, in eo declaratur, quia non est Identitas, sed alteritas, qualis est existentia Angelica. Nam si esset Identitas. nulla foret inter ipsam & divinam unitatem differentia, & consequenter, creationis actum, utpote æterna, non admitteret. Iam verð quod ista anima sit alteritas, & consequenter creata , ex eo constat , quatenus ex duobus juxta Angeli consistentiam conflatur; utpote, cujus internum est lux seu slamma illa vivificativa, quæ immediaté procedit à lucida & splendida spiritus ætemi emissione, ut ejus externum est Spiritus ævialis creatus seu purior & limpidior aquarum superiorum substantia, qua creatur, & animatur ab actu seu virtute Spiritus Divini: Et, quoniam natura 18113 ..... tialissimi & nunquam morituri dicitur esse tialissimi & nunquam morituri dicitur esse phes.4. Coloss, 2013 ..... Scripturæ dicunt, quòd Christus impleat i si. 139.7 omnia; & quòd sit omnia in omnibus: Sap. 12.1. Et quòd Spiritus Dei sit in cœlo, in infer- sap. 12.1. no, in extremis maris, in nocte & tene-Sap.I. bris &c: & quòd sapientiam suam effuderit Deus super omnia opera sua: & quòd Spiritus Dei incorruptibilis in sit omni re: Et, quòd cœlum sit ei sedes & terra scabellum pedum ipsius. Et, quòd Spiritus sapientiæ impleat orbem: quatenus, inquam, est in omni mundi particula & in universo ipsius spiritu, ita, ut jam propter ipsius præsentiam dignitate plenus est ille, qui anteà erat vilis & deformis: Certum est, quòd sit iste solus spiritus increatus, æternus & centralis in suo externo spiritu. mundi creato, qui facit mundum vivere, atque ideò Spiritus iste Angelicus seu alteritas ilta est dicta mundi anima: Quoniam est Catholicus seu generalis ille mundi Spiritus, purissimo & lucido aquarum superiorum amictu ornatus, atque ab origine animatus, qui vivificat omnia. Hinc ergo quæstio illa toties inter Peripateticos agitata, & tanta ingenijexilitate resaluta, potest solida istiusmodi speculatione plenè enucleari atque resolvi : Nimirum, quæ nam sit interanimam, mentem divinam atque spiritum differentia: Cùm sit evidens, quòd mens in stricta sua significatione particulariter considerata pro nudo æternæ emanationis ab unitate Chaos (uti dictum est) erat loco foeminini | radio accipitur per se, hoc est, simplici fua natura

2.Pet. 1.

\$1.11.qc2

Eccles.24. Proverb.9.

Pimand.I.

habito): At si Catholice consideretur, pro universali Spiritus Divini à fonte unitatis effluxu capitur, quem ad spiritum seu naturam humidam mundi universalem informandum seu creandum emisit Pint. I. Creator. Sic Mercurius Trismegistus vocavit Pimandrum, id est, Deum Creatorem mentem divinam, à qua omnia funt facta, ut in sermone ejus primo denotatur: Philip.2.6. Hæc erat forma Dei in homine, qua mediante Apoltolus dicit, non fuisse rapinam arbitratam se esse æqualem Deo; cujus ratione dicitur alibi, templum Spiritus sanchi & membra Christi: at verò spiritus in genuina & stricta sua significatione est internus ille mundi spiritus creatus, seu subtilis & spiritualis aquarum superiorum substantia simpliciter & in se considerata, quæ à mente illa Divina abilla Archetypica emanatione seu Spiritu Domini, qui ferebatur super aquas, informatur, ani-matur & illuminatur. Denique animam inpuro & integro suo sensu vocamus eam unionem seu mixtionem, quæ facta est inter effluxum illum æternum ac subtilissimum mundi spiritum ipsius præsentià creatum: Ita, ut ex istis discernere possimus imprimis quid six forma informans seu natura naturans, de quibus tot cecinere Peripatetici etiam in tenebris palpantes & reitam profundæ penitus ignari: & quid forma informata seu natura naturata. Nam liquet ex prædictis, naturam naturantem fuisse mentalem istam ab unitate æterna emanationem seu effluxum omnia creantem seu informantem sua præsentia, juxta illud: Misit spiritum suum & creavit Iudid, 16.17. omnia. Forma informata seu natura naturata est lux creata seu purus mundi Spiritus præsentia mentis Divinæ informatus: ita, ut quemadmodum divinitas in homine dicitur Verbum incarnatum seu veste carnea indutum: ita quidem Spiritus Divinus spiritum creatum, quasi veste induens potest optimé ad verba ista Psaltis referri, Amictus lumine quali veltimen-7 Gl. 142. to. Inveniemus ergo in eodem Exodicapite, quòd organum spirituale, in quo Spiritus Dei operatur & residet, quandoque dicitur Angelus, nimirum quatenus est alteritas, hoc est, respectu ipsius externi. Atque iterum ibidem, Iehova quandoque dictitatur, videlicer ratione formæ æternæ seu identitatis illius puræ, quæ agit & operatur in eo. Et alibi dicitur, quod Angelus præcederet I fra elitis in co-Exod3. lumna nubis diurno tempore & in columna ignis nocturno. Atque iterum dicitur

in eadem Hiltoria, quòd Iehova eos in eo-

dem ordine & modo præcederet Et sa-

piens dicit: Fuit sapientia ijs regumentum

interdiu & lux stellaris noctu. Atque hu-

jus rei ratio alibi sic exprimitur: Noli

(ait Textus) exacerbare Angelum meum,

quem mitto ante vos, quia non feret dete-

fua natura ( nullo ad mixtionem respectu e ctionem vestram, quoniam nomen meum est in eo &c: ubi per nomen ejus intelligit Verbum seu Spiritum divinum in externo Angelico, quod illud inspirat & animat, ut ex loco præcedenti Sap. 10. 17. Quòd autem mens divina, quæ apparet. suo actu vivificat mundum, ut sumitur simpliciter, sit effluxus, absolutus mentis seu unitatis æternæ in spiritum mundanum, ex isto Textu colligimus: Animam Hebr.4. & spiritum dividit & discernit sermo Dei vivus: Vbi per sermonem seu verbum intelligitur radius mentalis, & perspiritum intenditur natura mundi humida & paffiva, quæ præsentia verbi seu radij mentalis existit; cujus ablatione annihilatur anima creaturæ per difjunctionem partium illius. De spiritus illius mentalis ablatione&adhibitione ab anima creaturæ: hæc dicit Da- Pfil.104.29. vid: Deo recipiente spiritum suum à crea-30. turis expirant; emittente spiritum, recreantur bono &c: Quibus tam animæ ex spiritus mundani cum illo divino unione creatio, quàm spiritus Divini à spiritu mundano divisio & separatio arguitur. At jam istud totum definitionibus animæ in genere nonnullis quorundam Ecclesiæ Patrum atque Philosophorum cum Christianorum tum Gentilium, tum quatenus relationem habet ad corpus aliquod, quam ut consideratur simplicatur in se & in conditione sua separata ostendam: Damascenus air: quòd pamascenus. anima sit substantia spiritualis, à divinis fontibus emanans, simplex, indissolubilis, immortalis, libera, incorporea & indivisibilis quantitate, figura, pondere & colore carens. Cui etiam astipulatur D. Bern-Bernhardus hardus. Et Augustinus eam definit in hunc Augustinus. modum: Est mens divina omnia intelligens, omnibusque se assimilans. Atque ob iltam etiam rationem Philosophi nonnulli volunt, quòd ad similitudinem spiritus sapientiæ sir efformata, qui cognoscitur esse Sap.7. imago Dei: quoniam secum portat, & in se continet cujullibet rei similitudinem: ab ipsis ergo definitur cujusliber rei similitudo: unde virtutem in se habet omnia comprehendendi Iterum omni rei assimilatur,quatenus est unum in omnibus. Sunt etiam ex Philosophis Mysticis, qui animæ humanæ naturam pleniùs in ista definitione concludunt: Anima est lux quædam divina ad imaginem Verbi, causæ causarum, primi exemplaris, creata, substantia Dei, fi gilloque figurata, cujus Character est verbum æternum. Alij eam definiunt sic: Est res Agrin lib. 3. incorporea omni decore adornata, sanctæ cap.37. Trinitati assimilata, æternæ gloriæ adæquata; vel sic: Est spiritus intellectualis semper vivens, semper in motu. Et secundum fui operis officium varijs nuncupatur nominibus: Dicitur vita, dum vegetat; Spiritus, dum contemplatur; senius, dum sentit; animus, dum sapit; mens, dum intelligit; ratio, dum discernit; memoria,dum recordatur;dum vult, voluntas: At ista T 3

Exed. 23.20.

Digitized by Google

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.I.

At ista omnia non sunt nisi una essentia, sed | proprietate diversa &c: ubi eam mentem & spiritum non secundum essentiam, sed respectu proprietatum operandi: Ego verò cos tetigi quasi partes animæ constituetes: Sciatis autem velim, definitiones has posteriores ei assignari, quatenus cum corpore conversatur. Iam verò si more debito istas omnes descriptiones de essentia & proprietatibus animæ, tam in ipsius libertate, quam tempore incarcerationis in corpore humano examinaverimus, inveniemus quidem, quòd à prædicta mea intentione nullatenus discrepare videntur: Nam, primum probatur, quod sit divinitatis seu emanationis divinæ soboles, & tunc quòd habeat pro suo externo subtilissimum spiritum mundi creatum, quæ mixtio facit eam alteritatem, seu ex duobus compositam, videlicet ex lucida externi fontis emissione & ipiritu mundano, atque ideò in prædictis definitionibus dicitur respectusui interni, nimirum in prima definitione substantia spiritualis à divino fonte emanans: insecunda thens divina: in tertia imago seu similitudo divinæ sapientiæ: in quarta lux divina secundum imaginem verbi, & substantiam Dei, cujus Character est Verbum: in quinta similitudo sanctæ Trinitatis, coæquata gloriæ divinæ: Quòd autem ista divinitas participet cum spiritu mundano, apparet ex definitione sexta & septima, in quibus (respectu suæ substantiæ externæ) dicitur spiritus, qui spirat in corpore & est vehiculum formalis actus, qui est effectus virturis radij divini. Vnio igitur spiritus mundani cum mente divina constituit animam, ita, ut anima includit mentem & spiritum; quorum illa est increata; hic creatus, quasi internum & externum unius alteritatis seu compositionis Angelicæ. His igitur in primo loco consideratis, prædictas Philosophorum & Cabalistarum opiniones per testimonia sancta confirmare aggrediar. Et primum cum magno Cabaliltarum Angelo Mitattron, quasi dono Dei exordiar, quem dicunt esse Catholicum intellectualem agentem, à quo omnes particulares formæ descendunt. Apostolus ait, 2.Tim. 6.13. quòd ipse vivificat omnia. Et Salomon: Quòd Spiritus Sapientiæ sit arbor vitæ & fons atque origo vitæ: Et si iste spiritus sit fons vitæ, tunc respiciatis velim ista filij Syrach: Deus effudit sapientiam super omnia opera sua & super omnem carnem secundum datum suum: atque hic erat Catholicus & Angelicus iste spiritus, quem Deus, quasi nuntium spiritualem ex se ipso in forma emanationis emisit, ad movendum super aquas eosqueinformandas & vivificandas, non modò generaliter in majori mundo, sed etiam in qualibet ejusdem particula: Atque ista emanatio erat in verbo Domini, à quo omnia funt facta & vivificara, utpote in quo erat vita, teste D. Iohanne. Hinc ait Apoltolus: Christus im-

plet omnia, & est omnia in omnibus: & Ephel 4. in principio fecit cœlum & terram & om. Coloss. 3. nia: eaque verbo virtutis suæ portat. Hoc Heb.I. verbo Domini cœli fuerunt firmati & virtute spiritus ab utrisque procedentis omnes coelorum & consequeter munditorius vir- PGI.33. tutes, & per consequens mediantibus ijs mundi vita, actus & præservatio est orta: Vnde concludit D.Paulus, quòd Deus non A&17. aliquo indigens dat vitam, inspirationem & omnia: & quilibet Philofophiæ peritus agnoscet, animam nihil esse aliud, quàm illud, quòd tam corpus, quam spiritum animat sive vivificat: Cur igitur dubio ulteriori moveamur, an spiritus divinus Catholicus, qui implet omnia & omnia in omnibus operatur, sit fons & origo atque caput vitæ ac animæ mundanæ, qua vivit, movetur & existit: & per consequens esfentialis vita & centralis & mentalis forma sive anima mundi, cujus vehiculum seu amictus est spiritus Catholicus mundi tenuissimus, quem mover & excitat haud aliter, quam corpus ab ipla anima movetur & exagitatur, vel, ut spiritus vitæ à Deo Adamo inspiratus movetur, & exagitatur mediante organo subtili aëreo in corpore ipfius ? Quid ? Existeme æternus & vivisi- Sap. 1 cans sapientiæ spiritus, qui dicitur implere Eccles. omnia & ubique ad esse, & in se habere Catholici & primitivi creati Angeli naturam: Nam (teste Sapiente) prior omnium creata erat sapientia: existime, cum sir Catholica mundi anima seu vita omnium, quatenus est emanatio claritatis omnipotentis & splendor claritatis æternæ, & speculum fine macula Majestatis Dei & imago boni - Sap. 7. tatis iplius, qui est unicus, simplex, subtilis, permanens in se ipso & magis penetrans & mobilis omnium rerum (quæ omnes proprietates Angelo à D.Dionysio & à Patribus anteà allegatis animæ in abstruso assignantur) existerne, inquam, in omnibus, & cœlestem mundi utriusque spiritum nimirum majoris & minoris implebit, & nonne in ijs actus sui vivificantis & multiplicantis effectus producet? Anne manebit in creatura otiofus & vacans ? Anne spiritum fuum agilem & vivace in mundum mitteret, ut quiesceret, & activa sua functione abstinerer? Non certè: Nam Pater operatur in ipsum secundum suam voluntatem ordinando, & ipse voluntatem ejus in creaturæ spiritu, quem inhabitat, accomplet, ordinata sui Patris exequendo: A Deo Pa- 1. Cor. tre, ait Apoltolus, omnia per Iesum Christum Dominum nostrum. Hinc Iudith: Indith. 16. Deo serviat omnis creatura, quia dixisti & facta sunt, missiti spiritum & creata sunt. Ita, ut magnus mundus cum homine gloriari queat, quòd ad imaginem Archetypi sive Dei Creatoris esset factus, & quòd in eo vivat, moveatur & exiltat, secundum illud Apostoli ad hominem, quiest mun- A&.z. dus minor. Videris ergo ex his, quòd Mitattron seu Donum Dei Cabalistaru, quem pro intel-

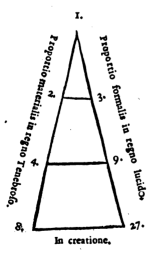
Digitized by Google

Froverb.3.

Ecclef. I.g.

Joh.I.

prointellectuali agente Catholico habent, est nihil aliud, quam universus ille sapientiæ spiritus, quem Deus à Throno suo, vel, ut alibi habetur, ab ore ejus, tanquam maximum erga mundum utrumque sui amoris & benignitatis argumentum & donum emisit; ut pote, cujus præsentia ejus substantia ex nihilo deveniunt aquæ, & il-Læ aquæ à deformitate & non existentia reducuntur in actum & pulchritudinem vivam, ijsque vita & existentia explicité attribuuntur, quæ anteà erant complicité in tenebrosa quasi mortis umbra inclusæ; intelligo ex deformi Chao, seu Tenebrosa Abyllo, in formă jucundă ex fomno lethali & quiete quasi tenebrosa in viva actione & motionem & ab obscuritate in luce producuntur. Atque iste utrique mundo benefador, dictus est meritò Mitattron, seu Donum Dei Catholicum, ut pote mediante quo universum nihilum deforme univerfale aliquid speciosum redditur. Sed, ut melius possim vobis naturam Angelicam Istius supremæ intelligentiæ dictæ Mitattron, & consequenter mundi animam, demonstratione Philosophica indicare, velim in primo loco modum, intelligatis, per que Philosophi antiqui ac potissimum Platonici suammundi & spiritus ejusdem harmoniam demonstrant: Heptachordum, quod Plato invenit, & ad animam mundi probandam adaptavit, ex septem Chordis sive proprietatibus partim paribus, partimimparibus consistebat: Nimirum 1.2.3.4.8. 9.27. Quas quidem proportiones tametsi Proclus & Porphyrius in unica linea descripserunt: nihilominus mihi videtur, quod Adrastus & Calcidius illas magis propriè lateribus Pyramidis seu Trianguli adaptârunt in iltum modum.



In cujus Pyramidis cono seu summitate

exprimitur, quæ unitas, quatenus ex
uno latere participat cum materiali exishentia, nimirum cum 2.3. & 4. & ex alio
satere cum emanatione formali commercium habet, evidens est, quòd iste punctus
seu 1, unitas, à qua ambæ hæ lineæ differentes procedunt, est fons & origo tam

materiæ, quàm formæ: Vnde est tam Synesij, quam aliorum Theosophorum opinio à sensu scripturarum minime discedens, quòd Deus sit omne, quod est; quippe à quo, per quem & in quo sunt omnia: quòd synes. sit mas & fœmina, vel (ut Mercurius Trismegistus habet) utriusque sexus fœcundissimus, quòd sit potentia & actus, quòd sit forma & materia : Imò verò, ait, nihil est, quod ipse non existic. Sed hoc totum (ut diximus) cum harmonia sacrarum literarum convenit; ut pote, quæ agnoscunt, Deum esse omnia in omnibus & super omnia: &, quòd in ipso omnia consistunt, & quòd ex ipso, per ipsum, & in ipso omnia. Sex aliæ figuræ correspondent inter se di-Rom. 11. recté se ipsas à latere materials ad illud formale respicientes: nimirum numeri in regno materiali pares, illos regni formalis impares, ipsis proportionaliter convenientes, intuentur: Nempe 2. respicit 3. & 4. intuetur 9. & 8.27. Quibus equidem correspondentijs species omnium creaturarum cum suis Harmonijs vivaciter exprimuntur, & in prima serie gradum illum Harmonicum animæ mundi, qui erat in principio & in codem statu adhuc permanet, more quasi Hieroglyphico designat. Nam, inprimis secundum Archetypi exemplar, ab(1) uno sortita sunt (2) duo, qui numerus à Pythagoricis unitatum confusio dictitatur; atque ob hanc causam est radicalis & incipiens imperfectionis numerus, qui respectu suz confusionis & imperfectionis est in eadem relatione ad unitatem, à qua ortum suum habet, ac lucida æterna unitas est ad tenebtosam Abyssum sive informe Chaos, quod à Poëta dicitur rudis indigestaque moles. & quam rectissimé dicitur imperfectus numerus : quoniam lucis ærernitas effluxus, qui est omnis perfectio, illu quali aquas in potentia nondum sua præsentia fecisset perfectum: Et, obistamrationem materia aquea, quæ ex Chaos est extracta, est per se confusa, imperfecta: haud aliter, quam numerus binarius (2) æstimatur respectu Ternarij (3) imperfectus, & non nisi unitatum confusio, quoniam omnis perfectio consistit in tribus terminis; videlicet principio, medio & fine, ita, ut, si eligatis unam unitatem ex 2. pro principio & aliam pro medio , nihil relinquitur profine, & per consequens deest ipsi perfectio: Si ponatis unitaté pro principio, & aliam pro fine, tunc ad funt duo extrema, sed deest illi unitas pro medio: si unam unitatem promedio & aliam profine assignaveris, tunc déerit principium. Quare sequitur, quod iste numerus sit in se imperfectus, & consequenter aquæ per se funt imperfectæ, ut pote in quarum constitutione natura abysii Tenebrosæ, seu matris & naturæ humidæ adest; sed deest formalis illa unitas, quæ in se, quasi in Pyramidis five Trianguli Isoscelis cono adhuc se continet. Pariformiter, si unitas actua-

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.I.

lem suum effluxum, ur perpulchram & 1 splendidam vitæ unitate non emissset, numerus 2, seu deformes aquæ, in ventre Chaos in suo obtulo, confuso autimperfecto statu mansisset, hoc est, sine forma alicujus rei perfectæ: nempe, Nihil aut aliquid in sola potentia; ita ut materia seu aqua Catholica, antequam ab unitate lucida (quæ tertiam facit unitatem) erat informata, efset planè vacua & inanis : quatenus ei deerat Vnitatis informantis præsentia, mediante qua vacui & inanitatis indispositionem deponit & pulchritudinem plenitudinis induit: ita, ut ejus vacuitas mutatur in plenitudinem, ejus potentia in actum, ejus renebræin luce & ejus deformitas in lympidam, spetiosam & vivificam pulchritudinem: ac denique ejus imperfectio in perfectionem est mutata. Atque hinc dictum est, quòd Deus vidit, quòd creatura ista esset bona, hocest, impleta erat vivisica divinitatis essentia, quæ est absoluté & tanrummodò bona. Hac igitur ratione, nimirum additione formalis unitatis, numerus confusionis & imperfectionis, quæ erat in materiali dualitate cum Chao (quod est materiæ mater) Symbolizante, in mundi lucem editur & producitur perfectio seu numerus Ternarius. Nam unitas illa formalis animando & induendo aquas superiores facit primariam, perfectam & dignissimam mixtionis speciem, uniendo scilicet unitatem mentalis lucis & cœlestem spiritum in Angelica essentia, quæ tum posteà traditur omnia mundana animare atque informare. Atque formalis ista unio fignificatur Symbolice per 3 · seu numerum Ternarium, qui ob istam rationem dicitur perfectionis, & numerus animæ seu radicalis numerus formæ in cursu naturæ. Hinc ergo est, quòd Platonici & Pythagorici exprimant materiam, que est imperfecta in se paribus sive imperfectis numeris & quemadmodum in mundo Archerypo per 1.2. & 3. in forma sacræ Trinitatis designato, non apparent nisi tres Ideales dimensiones in unica divina sive æterna natura & essentia, quæ in modo suæ progressionis defignant in arte Cossica radicem, quadratum & Cubum, quæ important animam supremam & spiritum & corpus mundi idealiter in Archetypo depictum: Et liquer, quod ista tria videntur ab unica 1. seu unitate exurgere: Nam multiplicando 1. per 1. producitur 1. & se ipsam, quæ sunt duo, quali simplex ideale quadratum, & iterum multiplicando quadratam illam unitatem in se assurgunt 2. & unum, quæ faciunt 3. sive cubum simplicium unitatum, qui arguit perfectionem mundi Idealis, qui est in Deo: ita, si accipimus radicalem & simpli-.cem numerorum ex duabus unitatibus pro radice, producemus ad exemplar prædi-Aum Archetypicum mundum Typicum creatum, nimirum, si tres materiæ dimenstones, videlicet. Longitudinem, latitudi-

nem & profunditatem ejus per progressionem à radice in quadratum, & à quadrato in Cubum materiæ inquiramus: Radix ergo materiæ erat 2 : Nam, tametsi suprema unitas se ipsam multiplicet & dilatet in 2. exinde arguens suum primogenitum; tamen, quoniam Spiritus sanctus illuminationis non emanabat, omnia fuerunt tenebrosa quo ad nos: Quare imaginari debemus, quòd materiæ multiplicatio in hoc mundo est nibilaliud, quam lucis formalis in abyffum aqueam five multitudinem materialem penetratio: Nam, quo densior existit materia, eò propinquiùs accedit ad fuam radicem 2. five tenebrofum Chaos. Iterum, quò ipsa per opulentiam & abundantem lucidæ manationis formalis præsentiam facta est tenuior, eò propinquiùs ad formalis unitatis radicem accedit. Hoc, inquam, Mysterio recté intellecto, omnis scientia etiam in Philosophia abstrusissima facillimé discerni potest. Radix ergo materiæ, quæ est, 2. Tenebrosum Chaos importat: Radix verò formæ, quæest 3. arguere videtur, quòd radix 2. quæ designat aquas tenebrosas sit per formalem & splendidam unitatis seu 1. emanationem sive extensionem animata; atque ita primus(2) seu numerus binarius erat completus & anima mundi creata seu revelata, nimirum, per Angelicam emissionem seu essluxum. atque hoc modo Cabalistarum Mitattron seu Donum Deiseu anima mundi erat primitus producta, quæ juxta traditiones corum dicta est prima creatura seu primum omnium creatum. Hoc quidem optime Ecclef.r. cum hoc Syriacho consentit: Prior, inquit, omnium creata est sapientia: Deus creavit illam in Spiritu Sancto. Atque in & per istam creationem Angelicam omnes etiam alij Angeli sunt facti: Vnde dicitur: Christus est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, in quo edita funt universa in cœlo & interra visibilia & invisibilia, five fint Throni, five Dominationes five Potestates, omnia per ipsum & in ipso omnia funt, & ipse ante omnia & omnia in iplo constant &c: Ecce hic descriptum habetis verum Spiritum Catholicum, qui non omnia tantum fecit, sed & est omnia, quippe, qui ea vivificat, cum omnia fint in ipfo, sed etiam facit voluntatem Patris in omni creatura quam formavit. Hinc ergodicitur à Rabbinis Mitattron seu Donum Dei, & à Propheta magni Consilij Angelus: & vocabitur nomem ejus (ait Propheta) mag- Ifai: 6. ni consilij Angelus. Itaque multiplicando 3. in eo habebimus quadratum formale creatum, quod importat 9. ordines Angelorum, qui proprietate dicuntur variate secundum dispositionem & proprietatem effluxionis illius sanctæ, quæ ab infinito luminis fonte ad multiformiter in hoc mundo operandum emittitur. Et formale quadratum 9. in sua radice 3. multiplicatum, producit corporalem cubum: ita, ut omnia.

omnia corpora sint conflata ex substantijs tenuibus, multiplicando quodlibet quadratum in sua radice, & prodibunt 27. pro cubo formali & 8. pro illo materiali: Quæ arguunt, quodlibet corpus Elementatum sive materiam compositam: & quemadmodum materia, quò magis multiplicatur in se, eò levior, tenuior, spiritualior & clarior erit creatura, quam informat, ita, ut formalis radix, quadratum & Cubus importent essentias & animas creaturarum tam super cœlestium seu zvialium, quam cœlestium & Elementarium, quæ secundum majorem vel minorem formæ proportionem vel magis vel minus digniores redduntur. Nam lecundum istas in forma multiplicationes creaturæ magis vel minus in valore & gloria exaltabuntur. Videtis jam, quam longe & quibus proportionibus tam spiritualibus, quam materialibus harmonia mundi Platonica se extendat, atque etiam ex ijs observare possitis, quòd, ubi proportio ista Har-monica non est inter materiam & formam, necesse est, ut ibi adsit tam corporalis, quàm spiritualis dissonantia seu discordia, & per consequens Antipathia. Videmus prætered, quod vitæ radix in compositione Angelica seu alteritate fixatur: nimirum in mixtione simplicis & æternæ atque increatæ lucis & puræ spiritualis materiæ: ita, ut æterna sapientia est actus primus & anima essentialis Angelorum, & ævialis seu Angelicus Spiritus est actus & essentialis vita Stellarum seu corporum cœlestium & influentiarum eorundem, & influentia Stellaris est vita & anima ventorum seu Elementorum (nam vis vitæ impluitur ab Intelligentijs Olympicis in illas elementates) seu ventorum præsides & emanationes spirituales seu effluxiones à quatuor ventis quadrupliciter informant Elemenrum Sublunare Catholicum five aquas in-Ac tum posteà Elementum juxta proprietatem, quam ventus prædominans ei assignat, multis modis informat meteora five impressiones Meteorologicas, ex quibus tum polteà compolita Elementata fiunt, quæ hac ratione à fonte divino totam suam essentiam & vivendi rationem multiformiter trahunt, idque ratione differentiæ organorum, per quæ & in quibus indifferenter agit in hoc mundo. Vnde apparet, quòd Deus in principio cœlum superius sive Empyreum & spiritum intellectualem, quod cœlum elt Angelorum sedes primum animaverit, quod radici comparamus, ubi 2. animatur à 3. per additionem 1. seu lucis formalis ad materiam 2. Et cœlum Empyreum (intelligo Spiritum Angelicum) animat stellas & regionem ætheream, infundendo influentias suas in intelligentias Olympicas, quas quadrato referimus: & eculum (tellatum est quasi masculus &

multiplicator in coelo Elementali & creaturis ejusdem, quas Cubo comparamus. Profectò non modò Cabalistæ abstruss. sed etiam Philosophorum profundissimi memoriam sempiaernam istius radicis perfectissimæ & formatissimæ', seu numeri ternarij cum tribus dimensionibus suis reliquerunt; non illius mercatorij aut vulgariter in Arithmetica noti, sed illius in numeratione formali merè spiritualis & essentialis Characteris, quæ procedit à quadam circulari revolutione & quadrata & cubica multiplicatione. Atque ob hanc causam in arcanis naturæ peritiores suam formale & Misticam Arithmeticam & Geometriam super illud subjectum fundaverunt, quæ non circa communia aut vulgaria subjecta, sed totaliter in profundis veræ cabalæ, naturalis Magiæ& essentialis Alchymiæ meditationibus verfantur: quæscientiæ, utpote, quas vulgus ignarus temeré & sine causa legitima sub illis titulis condemnat, sunt à secretioribus artistis dictæ scientia Elementaris, Coelestis & supermundana: tum, quia separatarum (ut ajunt) intelligentiarum & substantiarum naturas pertractant, tum quia sunt omnium dignissimæ, quatenus circa cognitionem Creatoris Verlantur. Nam maxima perfectio, in qua homo magis gloriari queat, est, ut ad certam Dei cognitionem pertingat: Vnde Propheta: Non glorietur Sapiens in Ierem. 9.23. Sapientia sua & non glorietur fortis in fortitudine sua, nec glorietur dives in divitijs suis; sed in hoc glorietur qui gloriatur, se scire & nosse Deum. Et certe hæ funt tres illæ scientiæ mysticæ, quæ cognitioni trium mundorum (intelligo Intellectualis, Coelectis, & Elementaris) appropriantur : qui mundi juxta Cabali-frarum diesa hisce tribus literis nominis Adam repræsentantur. Etiam spectant ad tres hominis sew Microcosimi partes, videlicet intellectum, animam & corpus, quod subijeium alterationi & corruptioni. Rabbi Zour super has bases fundatus, dicit, quod sint tres res, quæ in vicem correspondeant in ternaria ista dimensione, quippe, quæ formansur ad exemplum Archetypi seu radicalis Idea, nimirum Tabernaculum Dei, quod Moyses erexit, Templum Salomonis & corpus humanum: idque secundum trium illorum numerorum speciem, qui ipsis applicantur, nimirū vocalem seu operativam, qui est extractum mensuræad mundum Elementare formalem, qui est extractum à vocali ad cœlestem & rationalem seu divinam, qui est extractum à formali ad intellectualem: quod totum efficitur apparens per Tabernaculi descriptionem. Hoc Tabernaculum cum tribus prædictis mundis Symbolizavit in suis partibus seu regionibus. Nam earū anterior erat intecta, & aeri, ventis, niyıbus, pluviæ atque omnibus alijs impreftionibus

Conibus Meteorologicis exposita, & perpetuis quasi aëris alterationibus erat obnoxia. Atque ad hanc Tabernaculi partem commune hominum genus, atque etiam bestiæ in assidua vitæ & mortis vicissitudine, ratione continuorum sacrificiorum & holocaustorum, quæ in isto loco offerebantur, frequentabant. Atque ideò ista regio importans cubum materialem Elementari mundo quam rectissime refertur, quæ conflatur ex materia seu aqua grossiori, quasi substantia fluida & inconstans: atque ob hanc rationem proprié vocatur mundus tenebrarum. Hinc ergo Apoltolus vocat Diabolum Tenebrarum principem, & alibi eum vocat hujus mundi principem. ista etiam regio corpori humano refertur. Secunda Tabernaculi portio, quæ erat undique deaurata & candelabris leptem luminum ornata & illuminata, est cœli stellati Symbolum cum septem egregijs ipsis luminibus, nimirum planetis. Atque hoc coelum, ut est inter duo extrema, videlicet illud Empyreum atque Elementare medium, ita quidem hoc de extremo utroque participat, nimirum de aqua & deigne : atque hincest, quod cœlum dicatur ab Hebræis T'EU Schamaym, quasiab WN Esch, igne, Th Maym, Aqua, & a Græcis Æther, quasi igneus aër. Sed aquea ejus existentia est ideò incorruptibilis: quoniam ejus appetitus adeò nectare formali desuper emisso inebriatur, ut omnis alterationis oblitus sit: motum autem seu activitatem suam ab codem æterno effluxu recipit, qui juxta Salomonis dictum est omni re mo-bilior: Et revera est primus motor Catholicus, qui dicitur primi mobilis præsidens, ad cujus actum omnes Intelligentiæ inferiores moventur, & ignes suos rutilantes secum in circuitu rapiunt: baud aliter, quam videmus, quod omnes rotæ exteriores, per le quali mortuæ ad motum unius rotæ centralis moveri animadvertuntur, ut pote quæ rota est, earum vita. Hisce ergo colligere possumus, cur ista mundi regio, Cœlum,& Sphæra æqualitatis dicatur, nimirum ratione mixtionis suæ ex æquali portione formæ & materiæ: Etiam, cur ap, pelletur Sphæra animæ, nempe, quia conflatur ex puro & incorruptibili aquarum spiritu, qui est fæmineus & pas-sivus, arque lucido igne seu actu æterno. Nam mens Divina mediante humida ista natura, quæ est ejus Vehiculum seu organum, agit, proprietatem suam vivificantem exprimit & exercet in hoc mundo. Hinc ergo agnoscunt etiam Ethnici, quòd omnis vita consistat ex calido innato & humido radicali, quorum il-Jud est activum & à Deo; hoc est, passivum & à puriori aquarum spiritu, quem quintam essentiam vocant nonnulli. Ista igitur regio ad vitam seu animam huma-

Sap.7.

nam refertur, & relationem propinquam habet ad quadratum tam formale, quam materiale, quochest interradicem & cubum quid intermedium. Tertia Tabernaculi portio erat Santium Santierum, quæ supercœlestem seu intellectualem sive Empyreum importat spiritum, qui nihil aliud elt feré, quam purus & syncerus ignis, & traditur à Theologiæ Patribus esse Angelorum atque animarum sedes, qui sunt immediati magni sui Domini & principis Lucis ministri. atque hoc testatur duorum Cherubinorum præsentia, qui suis alis propitiatorium tegunt. Hoc cœlum refertur ad intellectum humanum, qui ab Hebræis vocatur Nessamah, à Græcis Nous, & à Latinis Mens, quæ Dominium habet in animam humanam. Ita, ut videre liceat, quòd in magno mundo Cœlum Angelicum, quod est maxime formale, igneum & luce divina plenum, est quasi anima cœli ætherei. Nam per illud & ab illo ista regio recipit suam vitam, motum & existentiam, atque proprotione simili cœlum æthereum seu cæleste est vita seu anima & agens in ipsius cœli Elementis. Nam mediantibus Sole, Luna & cæteris Stellis, quæ sûas influentias & radices deorsum super terram impluunt, terra & aqua & omnes creaturæ in ijs agunt, vivunt, generant & multiplicant: ita, ut cœlumæstimetur ab omníbus Philosophis esse mas, & Elementum fublunare fœmina, cujus matrix est terra & aqua. nam terra & aqua recipiunt influentias quasi masculi spermata, atque ita omnes generationes in terra & aqua fiunt. Nam corpus terreum operari nequit sine impressione seu contactu aëreo: imò verò ipse-homo requirit (ut Peripatetici volunt) affistentiam cœlestem ad fuam generationem: Vnde Aristoteles: Sol & homo generant hominem. Porro etiam Philoíophi omnes videntur in hoc consentire, videlicet, quod superiora agant in inferiora instar maris in fœmină. Er commune est inter Cabalistas peritiores Axio-Rendin. 116.3. ma, quod omnes res inferiores sint repræ- de Art. Cabal. sentativæ superiorum. Et profecto vir admodum doctus & in istiusmodi scientia abstrusa bene versatus affirmat, quòd æviale sive Angelicum cœlum esset ad exemplar illius æterni live Idealis creatum: atque itidem, quòd temporale Elementale eilet imago coelestis, & quòd illudetiam ad exemplar ævialis esset formatum: ita, ut Icones & actiones mundi obscurioris habent suas similitudines Ideales in & à cœlo lucidiori cœlesti; & mundi Stellaris imagines & actiones fuerunt prius in coelo intellectuali & Angelico depictæ seu delineatæ: atque illius itidem Icones suam sortiti sunt originem à radicali exemplari, seu principio in Archetypo existente. Concludo igitur, quòd tā Theologi, quàm Philosophi mystici conveniunt in hoc, videlicet

Digitized by Google

delicet quòd Deus numero ternario, qui est primus numerus impar pro progressione Arithmetica gaudeat. Nam nos Christiani personarum Trinitatem in unitate veneramur. Et Aristoteles dicit, quòd naturali quodam instinctu, ipsum Deum secundum numerum ternarium revereri instruamur. Nec in consulté est hoc dictum, cùm in mundo Ideali essent tres proprietates ab unitate extractæ (ut supra probavimus) ad cujus exemplar mundus realis erat tum posteà fabricatus, ita ut Trinitas in Divinitate erat radix totius positionis mundi formalis. Nam per radicem 3. mundus intelle-Aualis & Angelicus erat designatus, per quadratum 9. mundus cœlestis, & per Cubum 27. ille Elementaris, quemadmodum ex prædicta Platonis doctrina elicere possumus. Ad Rabbinorum verò & Cabalistarum opiniones quod spectat, ipsi quantitativas istius ternarij proportionesaliter considerarunt. Nam Cubus radicis 3. confiltit ex tribus 9. seu numeris novenarijs: ita quidem ista tria o capiunt, eaque ordine Arithmetico sic conjungunt 9.9.9. quæ constituunt(999) nongëta nonaginta novë, ita, ut secundum normă Arithmetică primu novem versus dextram sit simplex digitus seu numerus digitalis, qui ratione suz sim-plicitatis, formalitatis & essentialitatis, attribuitur novem Angelorum ordinibus, qui pertinent ad mundum intellectualem: at (9) novem in medio consistens videtur ex uno latere magis participare de forma seu simplicitate, & ex altero de materia: Atque ob istam rationem illum novem orbibus seu sphæris cœli stellaris attribuunt: Tertius (9) novenarius, qui loco centenorum disponitur importat profundiorem & magis materialem compositionem, quæ ad mundum Elementarem spectat: qui omnes numeri atque etiam mundi regiones tandem in homine terminantur; qui est quasi meatus secundum imaginem unitatis ab ipsis elementaribus ad res cœlestes,& ab illis ad res intellectuales. Denique si unitas, in qua Leucippus Philosophus summum collocabat bonum, sit prædictis tribus novenarijs addita, numerum completé millenarium, qui est cubus ad 10. & finis omnium numerorum secundum Hebræorum Calculationem, constituet. Etiam quadratum radicis 3. quod elt 9. additione Aleph, quod est . producit denarium numerum, ultra quem (ut Aristoteles ait) nemo unquam invenit numerum. Ad prædi-

cti ergo typi exemplar lux antiqua seu Moysaica fecit fructuum & bonorum à terra exurgentium, partitionem in partes tres dividi, quarum numerum centenarium, ut pote magis materialem & groffum Laicis & profanis, decimas Ecclefiæ & Pref byteris, ac denique unitatem sive partem decimam pro Deo assignavit, qui ut est omnia, ita quidem non est nisi unum. Sed ad propositum. Cabalistæ adoptaverunt nomen fui Angeli, quem ad animam mundi cum Platonicis referunt, ad triplicitatem istam ternariam seu formalem proportionem; nempe 999. inde arguendo radicalem, quadratam & cubicam extensionem sive formæ divinæ in profunditæte materiæ emanationem: & consequenter demonstratur, ipsam esse Alpha & Omega, vivisicatorem omnium, qui omnibuse lt præsens & per omnia penetrat. Nam literæ seu Elementa vocabuli Mitattron Sarhapanim, quod fignificat principem facierum (qui fumitur pro anima mundi) secundum Calculationem Hebræorum ascendunt ad 999. atque ideò hoc nomen cum literis ejusdem hunc numerum importat, sed tamen nihilominus cum ista consideratione, quòd vocabuli Etymologia per interpretationem fignificat DONVM DEI. Nam quod, obsecro, donum impertire majus potuit Deus creaturis suis potentialibus & generaliter universo mundo, quam æternum suæ sapientiæ spiritum, vel suum primogenitum, ut mediante ejus præsentia essentiali ex nihilo quasi aliquid efficeretur, & ut aquarum deformitatem & inanitatem deponendo & reducendo eorumpotentiam in actum, & dividendo eas in coelum & terram, pulchræ & speciosæredderentur, & existetia, essentia & vitali facultate præfervarentur. Hoc erat ergo verum & Catholicum Dei Donum, cujus incorrupti- sup 12.1. bilis natura in est omni rei, ut eam præservet; & implet omnia, ut creaturis nunquam desit : &, quemadmodum hic spiritus est omni re mobilior, ira operatur omnia in omnibus, juxta voluntatem illius unitatis, quæ illud emisit. Hac ergo de causa & respectu ipsius officij ac quatenus erat spiritus emissus, haud immeritò & non fine bona consideratione erat hoc nomen Angeli Catholici teste Scriptura ei impositum. Possumus etiam aliter demonstrare, mundum ipsum atque animam ipsius esse secundum Archetypi imaginem creatam hoc modo.

Deus.....I

Cælum.....3 Sphæra æqualitatis.

Tenebræ,

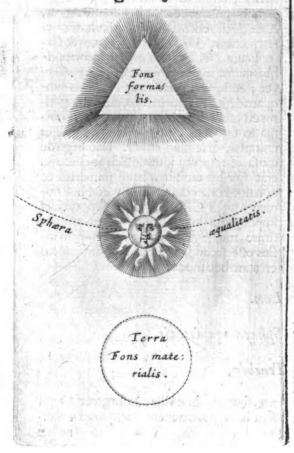
In qua demonstratione contemplari li 1 non sunt tenebræullæ, exsurgeret 2, qui ceat, quomodò ex a quæ erat lux, in qua | ante lucis apparitionem erat, quo ad nos te-

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. I.

nebræ seu tenebrosum Chaos seu abyssus ita dictum, quoniam tenebræ nondum ad aquas informandas effulserunt : Inter ista duo extrema interponuntur 3, tanquam pacifica & charitate plena unitas, quæ est medium amabile, duo extrema, nimirum lucem & tenebras, in amicitiam perpetuam conjungendi, seu spiritus divinus amoris & concerdiæ, qui residens in medio inter duo illa principia, tam fitu, quam conditione extrema, unit & conjungit divinum formalem ignem cum humida materiali natura seu tenebrarum spiritu: ita, ut duæ illæ naturæ olim oppositæ, maneant in una sympathetica concordantia, atque ideò formalis iste ternarius vocatur ligamentum Elementorum, litem & amicitiam concordia vinculis connectens.

Excellens ifta animæ mundanæ harmonia aliter à me quam aptissimé mediantibus duabus figuris Pyramidalibus est explanata, quarum una est formalis, altera materialis. Basis formalis Pyramidis, est divinæ lucis fonti contigua, & denotat ista Pyramis lucidam emanationem spiritus omnia informantis & vivificantis, à fonte lucido in existentiam seu materiam informem mundi, ita, ut ejus conus penetret usque ad centru tenebrosæ terræ seu abyssi. E regione basis Pyramidis materialis seu aqueæ loco est diametri terræ, qui ab ortu in occasum transit per terræ centrum quasi loco à basi formali oppositissimo& remotissimo: ejus verò conus ascendit usque ad centrum basis Pyramidis formalis : uti hîc depictum habetis.

Figura Pyramidis.



Iam verò, ubi intersectio facta est in medio inter ambas Pyramides, delineavi arcum circuli: quoniam portiones tam formalis, quam materialis Pyramidis funt in intersectionis puncto aquales. Ego igitur juxta Platonicorum opinionem voco Sphæram seu orbem per istam intersectionem transeuntem, Sphæram æqualitatis, atque in alio respectu Sphæram animæ, quæ politionem suam habet directé in medietate cœli stellaris, quod propter istam rationem dicituræther seu igneus aer : ac siquis diceret, æqualis portio spiritus aqua-rum & formalis ignis à Deo luminis Patre descendentis, ut dictumest, atque ideò, ut in præcedente demonstratione collocavi 3. in centro seu medio linez, nempe inter divinæ lucis unitatem 1 & tenebrofum Chaos, vel deformem & confusam diadem (2) Ita in mundo erat corpus spirituale Solis visibilis istius mundi Typici collocatum: in quo Sol invisibilis & increatus, mundi Archetypici posuit Tabernaculum suum, arque ob istam causam à Platonicis Sphæra animæ ritè dictitatur. Et certé ab effectu invenimus, quòd omnis vivificatio procedat potenter ab influentia Solari. Porro tam in respectu pulchritudinis eminentis creaturæ illius, quàm actus vivificantis ejusdem liquidò constat, quòd benedictis divinæ lucis scintillis abundet. Iterum experientia quotidiana docet etiam rusticum & agricolam, quod fit organum lucidiffimum, per quod & à quo ipse, qui vivisicat omnia benignitatis suæ effectus seu divinum vitæ nectar in inferiora quotidie effundit atque distillat. Iam verò, quòd ista concordantia vitæ perfectissima & excellentissima maneat & sedem suam habeat in medietate lineæ & quasi Chordæ extensæ ab unitate, seu centro basis formalis ad dualitatem seu centrum basis materialis: ac si esset Monochordi mundi Symphoniaci Chorda, per confonantias musicas, sic probo atque demonstro. Perfectifsima consonantia in Musica est Diapason, quippe, quæ ex omnibus alijs propinquiùs accedit ad naturam facræ unitatis. Nam est dimidia parsunisoni, & per consequens aptissimé sacrosanctæ vitæ emanationi comparatur, quæ ex unitate oritur; atque ideò haud injuria dicitur Idea seu imago unitatis, & ut unitas, cum non sit nisi unica essentia in divinitate, comprehendit tres personas, importantes tres Harmoniæ Archetypicæ consonantias; ita etiam Diapason comprehendit sub se seu in sua dimenfione alias duas Muficæ concordantias, nimirum diapente & Diatessaron: Iam verò, quòd perfectissima illa consonantia in unisoni medietate consistat & sit polita, & duas sua positione centrali in unifono concordantias Diapason procreet, hoc modo probamus. Accipiatur Barbiton, vel aliquod aliud instrumentum muficum ex Chordis confiftens, & percutiatur aliqua

aliqua ipsius Chorda apertè & dabit vocem Catholici sive universalis unisoni. Nam, ut Chorda est unica, ita sonus erit absolute unicus in se & se habebit, ut Pater consonantiarum, quarum primogenita & dignissima erit Diapason, quæ ex ventre seu centro Vnisoni procreatur hoc modo: Preme Chordam Vnisonam constituentem exactin medietate, & tunc ambædimidiæ Chordæ portiones, se habebunt in proportione dupla, nimirum ut 2. ad 1. Atque ita Diapason perfectissima consonantia sic producetur. Quod est argumentum sufficiens ad demonstrandum, quod perfectio Diapasontis sit in sede Solari, & consequenter, quòd formalis & viva concordantia totius mundi, quasi monochordi (cujus l spiritum refero ad Chordam monochordi) à sede Dei ad terram usque extensa, sit non aliter in isto medio & centrali loco, quam cor, quod est sedes vitæ humanæ: & tamen per radios Solis hæc mundi vita seu anima facta est Catholica & omnia implet: non aliter, quam sanguis vitalis universaliter per microcosmi fabricam mediantibus venis & arterijs se expandit. Sed, jam metuo, ne istum punctum, nempe ad probandam animam mundi, sim nımium prosecutus, quare illum relinquo, ut possim, subjecto præ manibus habito, propinquiùs accedere, atque eò magis, quoniam libro quarto sectionis primæ, abi translationem iltam D. Hieronimi sustinui esse veram, videlicet: DEVS POSVIT TA-BERNACVLVM SVVM IN SO-LE, mysterium Solare plenius pertractavi, jam verò ad secundam Philosophorum opinionem procedam. Antiqui Philosophi, Democritus, Orpheus, cum Pythagoricis asseverarunt, omnia esse Dijs plena: at omnes hos Deos ad unicum summum Iovem referunt ! ubi per Deos, divinas virtutes omnibus rebus iufusas intendunt, quas Zoroaster vocavit divinos Illices, & Synefius Episcopus Symbolicas illecebras; alij eas vocant animas, alij fortes, in quibus virtutes rerum dependent. In quibus videntur non multum errare, præterquam, quòd essentiam divinam in diversitates Deorum distinguunt: attamen in eo se ipsos excusare & ab hoc errore purgare apparent, quòd omnes illos Deos ad Iovem unicum referant: qua quidem relatione continuitatem & indivisibilitatem animæ cum divinitate agnoscere videntur. Conveniunt ergo cum scripturis in eo, quòd divinam effentiam ineffe omni rei fa-

teantur Platonici & omnes illi Philosophi, qui cum corum opinione participant, in omni re cum Orpheo & Democrito consentiunt, nisi in éo, quòd illi spiritum hune divinum animam mundi vocant; hi Iovem esse dixerunt, & quòd hi virtutes creaturas possidentes Deos dictitant; illi eas animas peculiares nominant, quæ relatione continuam habent cum anima mundi : Haud aliter & in eodem sensu scriptu- \$49.12.2 rædicunt, quòd Spiritus Dei incorruptibilis infit omni rei.

Concludo igitur, quod, cum anima mundi habeat pro suo interno splendidam unitatis æternæ emanationem, & pto suo externo subtilem Catholicum aquarum spiritum seu naturam humidam, quæ ei loco humidi vehiculi seu organi materialis infervit; in quo & per quod spiritualiter ubique & in omni re operatur, agnoscere debemus, quòd sit quædam contrarietatis species etiam in ipsa anima Catholica mundi, sine qua nulla forer actio & passio in anima creata. At quatenus ipsa est creata ex anima lucida seu natura activa increata, quæ tendit ad Deificationem & exaltationem Spiritus creati, si ipsi adhæreat: & ex creato passivo spiritu, qui est soboles obscuræ & tenebrosæ abyssi seu Chaos, & ideò ad tenebrarum naturam movendam facile inclinatur. Non est mirum, si ratione variæ spiritus istius conditionis ei ad sint. quandoque passiones bonæ, & quandoque passiones malæ, quæ non modò in cœlis & in terra macrocosmi & creaturarum tam ccelestium, quam Elementarium ejusdem, five fint animalia five vegetabilia & mineralia, sed etiam in mundo minori, qui el homo more opposito seu contrario operantur: Quemadmodum in primo capitelibri hujus sectionis sequenti declarabitur. Sed inprimis operæ pretium existimo, verum mysterium animæ peculiaris microcosmi enodare atque enucleare: ac tum posteà ostendere, quomodò omnes alize creaturarum tam animalium, quam veger tabilium & mineralium animæ à Catholica ista mundi majoris anima procedant & deriventur, ac in suo vitæ statu ab illa præserventur & multiplicentur : Quonia hoc dubium à præstantioribus Philosophis nondom est plené & lucidé ad hunc usque diem disceptatum: & per consequens discursus iste meus non deber etiam ab hujus ætatis doctiffimis parvifieri. aut leviter & negligenter inspici.

CAPVT.V.

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.L.

#### CAPVT. V.

Quomedo emnes anima particulares à Catholica illa mundi anima non modd procedere, sed & suas in ea & ex ea babere praservationes & multiplicationes dicantur, & pris mum cum anima creature nobili//ime, ni> mirum bominis,incipiam.

Pim. 8.

Fim.I.

Pim,9.

confulté fatis dixit, quòd mundus efset factus ad similitudinem seu typum Dei. Quare, ut unus dicitur Archetypus, ita quidem alter typus dictitatur. ob istam ergo rationem alibi asserit: Scio mundum à Deo arque in Deo; hominem verò à mundo & in mundo consistere; principium autem comprehensioque omnium Deus. Atque iterum sic: Deus est Cosmi seu mundi Pater, Cosmus verò eorum, quæ in Cosmo, & Cosmus quidem Filius Dei & jure Cosmus appellatus est, quia omnia varietate generationis exornat, nec non indefinenti vitæ operatione perpetua necessitatis celeritate Elementorum commissione, ordine genitorum: Cosmus, quæcunque ab ipsa origine suscept à Deo, perpetud servat &c: In quibus non videtur ipse à paginæ divinæ sensu discrepare: Quoniam ibi invenimus, quòd Deus in principio creaverit mundum ex materia informi,& quòd naturam mundi humidam seu cœlos mediante suo spiritu vivifico adornaverit, & quòd ab inspiratione ejusdem Spiritus vitæ in mundo mundus & omnes creaturæ ejufdem fuerint animatæ, & quòd illæ creaturæaccipiant ab Elementis mundi substantialibus suam existentiam materialem: ita, ut quemadmodum Deus per effusionem spiritus sui vivificantis & omnia operantis in mundum fecit humidam & passivam ejusdem naturam operari; & ille spiritus mundanus sic animatus; quippe cujus vis divina in totum & in qualibet ejus parte effunditur cum natura sua interna naturante; haud injuria nuncupatur anima universalis: ita sine ulteriore dubitatione quælibet anima particularis in vasta machinæmundanæ cavitate procedit, seu procreatur, dependet, seu præservatur & multiplicatur ab & in anima ista Catholica; utpote, cujus est, teste Scriptura, inspirare & vivisicare omnia, & ,ut alibi habetur, dare vitam, inspirationem & omnia. Quare non modo Microcosmus, sed etiam Macrocosmus in eo vivunt, moventur & existunt. Nec mirum, si vobis Peripateticis assero, omnes peculiares animas consistere in illa mundi Catholica: haud aliter, quàm omnes radij Solares funt in Sole: cum vestrum sit axioma pro certo statutum, quòd to-tum comprehendat suas partes: Vnde sequitur, quod quælibet pars particularis suam hauriat exiltentiam à fonte totius : Sed Catholicus materialis mundi Spiritus ina-

TErmes; dictus Mercurius Trismegistus, chuatur & informatur à Catholico ætemo Spiritu omnia creante & vivificante, qui in sua essentia est indivisibilis. Quare, ut ab immenso vitæ fonte vitæ influentiæ sub forma infinitorum radiorū invisibilis unius Solis expiratæ creaturis infinitis actualiter emittuntur, ut mediantibus ijs vivant& informentur: ita quidem hi vitæ radij non minus sunt continui & indivisibiles à fonte vitæ seu spirituali & invisibili Sole, quam radij Solares à Sole visibili discerni aut separari queant. Neque erat sufficiens, ut Adam indueret corpus microcosmicum, videlicet massam Argillaceam seu terream pro portione sua materiali seu elementali, nissificitus iste divinus à Deo in mundum emissus suz divinitatis portionem, nimirum vitæ spiraculum, in illud non inspirasset, quo mediante, movebat, vivebat & in statu humano existebat. atque ideò Hermes haud inconfulte dixit, quod mundus esset imago Dei, & homo imago mundi. Nam, ut Deus aqueum mundi spiritum suo afflatu vitæ vivisicabat; ita ille vitæ spiritus, qui est unica essentia indivisibilis cum Patre, in mundum emissus, universalemque ejusdem spiritum implens, non modò hominem, sed etiam omnem aliam creaturam animalem, vegetabilem & mineralem vivificat, præservat & multiplicare facit. Nam (teste Salomone) Spiritus Sap, DE, I. Dei incorruptibilis inest omni rei. Hoc igitur in loco seu ordine priori sagaciter

considerato procede sic-

Specierum super terram varietas ab actu creationis procedebat, quando Verbum FIAT erat editum, & immediate voluntas locutoris à sua sapientia seu verbo in Spiritu Sancto erat peracta. Sunt autem nonnulli viri consulti, qui putant, quòd omnes creaturarum species seu genera per literas 22. Hebræorum & in ijs ellent expressa & idealiter quasi depicta; non dico illas externas, quæ vulgariter imprimuntur aut atramento vel arte describuntur, quæ funt mera umbra respectu aliarum, sed igneæ, formales, lucidæ & spirituales, quæ in tenebrola abyssi seu hylæfacie seu superficie igneo æterni locutoris verbo in principio sunt sculptæ seu depictæ: Vnde originaliter Elementa quasi Hylementa sunt dictæ, quatenus nimirum in obscuro Chaos five hylæCartha seu superficie sunt descripta secundum sensum & voluntatem Creatoris: ac si verbum Creationis Typicæ mysteria à Deo Patre recipiens ea typicè & se-

cundum

Digitized by Google

A&.17.

cundum exemplar Archetypicum Charaderibus formalis ignis vivis delineaverit: Lingua autem, quæ ex ijs est formata, lingua hinc inde sancta appellatur à pluribus hujus seculi Rabbinis sermone super ficiali decantata; à paucis verò essentialiter intellecta: & tamen earum cognitio vera haud minimi apud sapientes in vera tam mysteriorum sacrorum, quam Cabalisticorum abstrusorum enucleatione existit momenti. Sed, ut procedam, Iuxta divini verbi & Characterum ejusdem formalium tenorem, quorum effectus transeunt sine ulla alteratione mundum, quælibet in isto mundo species, seu quodlibet rerum genus, erat creatum, atque iterum quodlibet individuum cujuslibet speciei, & quælibet species cujullibet generis, fuerunt factæab invicem tam in figura & proportione, quam conditione seu proprietate distinctæ & diversæ. Iam verò, ut superius dixi, quòd iste Domini spiritus seu Verbum, existens in se unicus & idem in essentia, sed in proprietate multiplex, efficeret voluntatem sui Patris in Creando res tam differentes, ita quidem continuat & præservat omnes has species seu genera per generationem & multiplicationem in suis statibus successivis, & omnium earundem individua per totum fuz existetiz tempus, mediante tam zethereo, quam Elementari nutrimento, sustentat: quod quidem alimentum spirituale descendità cœlo ad nutriendos spiritus cujustibet individui secundum suam speciem. Nam intelligere debetis, quòd, ut anima mundi est anima generalis omnibus, ita quidem aer factus est aurei ipsius Thesauri sive pabuli spiritualis cista seu arca, quod, dum occulté & more vaporis invisibilis à cœlo in aerem descendit, implet & susten. tat omnia: unde, quatenus in aere aperto natat, tam aptum est ad sustinendam & multiplicandam vitam serpentis, quam illam hominis, avis, piscis vel arboris &c. Nam, ut primum magnetica creaturævis (quæ omni momento refectionem & alimentum ab isto Nectare seu pane coelesti appetit,) proportionem debitam istius spiritus seu naturæ Catholicæ attraxerit & introduxerit, generalem suz conditionis statum relinquit, & specificam Creaturæ dispolitionem induit, hoc est, juxta individui naturam, quæ illud recipit, operatur & in eam se convertit; nimirum in cane caninam proprietatem & essentiam, in coelo illam cœli, in homine humanam, in quercu quercinam, in tritico triticeam &c: sibi assumit naturam: & consequenter est in causa, quòd spiritus cujuslibet creaturæ in eo nutritur & sustinetur. Nam, hoc erat mandatum Creatoris, quòd, quo spiritu creatura juxta conditionem suam in creationis instanti esset creata, eodem etiam sive in nutrimento sive in aere sultineretur, præservaretur & multiplicaretur, Hinc dicit Philosophus fide dignus: Est in aëre oc-

cultus vitæ cibus. Quo innuere videtur, quòd cibus Quintessentialis, quem creatura à Catholico vitæ spiritu in ilto mundo recipit, ordinatione divina ubique in aere pendeat, & volet, ut semper sit paratus pro cibo vitæ creaturarum elementatarum spiritualis supplemento. Hinc scripturæ: Deus dat vitam & inspirationem & omnia: &, A& 17.25. quod vivificat omnia: Et, quod visitatio lob.10.12. ejus confervet spiritum: &, quòd vita adsit benignitate Iehovæ: Et, quòd vitæ fons peneseum sit: Sed istud Propheta alibi luculentius: Deo dante Creaturis colligunt, Palm. 30.6. aperiente manum suam satiantur bono, abs. Psalm. 36.1 Psalm. 104. Condente faciem suam conturbantur; recipiente spiritum eorum expirant; emittente spiritum suum recreantur. Et Chri-Itus ait in Oratione Dominica: Panem nostrum Super substantialem da nobis hodie, ut Hieronymus interpretatur. Et Salvator tohan.d. idem alibi: Pater vester vobis de cœlo dat panem verum: Panis enim verus est, qui de cœlo descendit & dat vitam mundo: Sed sarscio à nonnullis adversus me allegatum fore, quòd panis iste hoc in loco intenditur pro pane spirituali, & non pro materiali nutrimento. Concedo ego, quòd in hoc haud inconsulté loquantur & arguant. Nam cibus iste est spiritualis, atque ob ista rationem reservatur pro creaturæ corde & arterijs, & nihil in se est, quam pura vita: Nonne dicit salvator, quòd non solo pane Matth.4. vivat homo, sed omni Verbo, quod procedit ab ore Dei? At sermo iste intelligebatur de Manna illa Moyfaica, qua mediante Israelitæ fuerunt in deserto nutriti. Et Apostolus vocat illud alimentum , & Petram spiritualem, quæ erat Christus. Et 2. Cor. 11, ideò dixit Petra illa spiritualis: Ego sum panis viræ. In hocergo verbo solummodò loh, I, & in nulla alia re, eit solum hoc verbum in alimento, quod nutrit & sustentat & non alimenti externum. Nam in hoc verbo inest & erat vita. Hinc dictum est à Moyse Gen. 1. post creaturarum creationem: & vidit, quòd omnia, quæ creavit, essent bona, hoc est, non inania & vacua, sed essentia divinitatis plena. Hinc ergo omnis creatura dicta est bona participativé, quoniam participat de illo spiritu, qui solus est Bonum & Bonitas. Remetiar ego, quid nonnulli ex Philosophis Ethnicis dixerint de hac re, qui (in Christianorum dedecus sit dictum) profundiorem habuerunt in divinis mysterijs inspectionem, quam plurimi istius ætatis doctores, qui Christianorum nomine insigniti majores videntur, ut pote in veris Christiani fundamentis steriles, quam rei veritate sunt. Vnde & aptiores ratione suz inscitiz tedduntur, ea omnia, quæ à Philosophis Antiquioribus sunt prodita. condemnare, ipsosque pro reprobatis & damnationi adjudicatis habere, sermonis profectò Apostoli immemores, quo docentur, quòd omnes homines sint ex divina generatione. Sed ad propositum. Zeno Philoso-

P. OARDJ JE men Chym

### SECTIONIS SECVNDE, LIB.I.

Zoroafter. Heraclinus.

Philosophus animam humanam ignem na - | Frometheus, turalem; & Prometheus, ignem coelestem homines vità ditantem vocarunt. Et quoniam iste Prometheus traditus est, possessionem ignis istius habuisse, ideò à Poëtis fingitur, ipsum pro surreptitia sua ignis istius é cœlo ablatione graviter à Iove fuisse punitum. At Hermes illam ignem verbi humidæ naturæ adhærentem vocat. Et Zoroaster atque Heraclitus dicunt, illam fuisse ignem invisibilem, mediante quo omnis generatio & multiplicatio solet fieri. Cùm ergo ignis ille vitæ nunquam moriturus sit in Creatura animali, necesse est, ut pro conservatione & multiplicatione illius à suo simili in aère omni temporis momento nutriatur: quod, ni fiat, necesse est, ut vita creaturæ evanescat, atque ita Crea-I armenides tura pereat. Asque hoc est illud, quod Parmenides videtur intimare, ubi ait: Natura suâ naturâ lætatur. Hanc ob causam ignea vitæ virtus suam positionem habens in cordis creaturæ centro, cum gaudio, delechatione & appetitu insigni per magneticam quandam proprietatem fuum fimile ex acre mediante inspiratione attrahit. Nam (ut dixi)occultus vitæ cibus seu alimentum est in aëre. Hæcergo est ratio, quòd Author quidam anonimos optime in mysterijs Dei & naturæ versatus hoc dicat. O natura cœlestis veritatis naturas multiplicans! O natura fortis! Natura vincens & superans suasque naturas gaudere faciens! Quibus arguit, quòd adjumento & visitatione istius naturæ coelestis, spiritus vitales & flammæ ijs inclusæ crescant & multiplicentur. Nam hujusce virtute non modò vita, sed & fructus generationis procedunt & more infinito producuntur. Inferimus ex his, quæ jam dicta funt, quod acr Elementaris sit influentijs vitæ, vegetationis, multiplicationis & formalibus feminibus plenus: quatenus ipse est arca Dei Thesauraria, divinis radijs & donis coelestibus locuples & exuberans. Nec spectat ilta mea assertio ad regnum solummodo animale compositionis, sed etiam ad illud vegetabilium: nam hoc ipsissimo spiritu vegetant, hocque multiplicant in infinitum, & suam existentiam habent. Nam ego sum ipse ocularis testis, atque etiam possum, si opus est, demonstrare, quòd spiritus triti-ci vegetabilis, in quo secretus spiritus habitat sit purus sal volatilis, qui nihil est aliud, quam aër specifici seu tritici essentificatus. iste sal volatilis est liquor unctuofus, tam albus & clarus, ut Christallus, cujus nihilominus internum igne vegetabili repletur, quo mediante in infinitum multaplicatur. Nam iste ignis formalis est vis quædam Magnetica, per quam sibi similis vitæ & vegetationis exuberanter ex radijs Solis, qui elt arca Dei Thesauraria vitæ, & vegetationis, mediante vehiculo aereo extrahitur. Percepi ergo, spiritum istum vegetabilem à suis ligamentis Elementaribus

liberum, & in liquoris lympidissimi formam redactum, radiorum solis formalium adeò cupidum & tantâ fympathià appetentem, quod ipse solaribus radijs per spatium trium horarum expositus, tantam sibi tincturam solarem sive formalem adseattraxerit, ut ab albicante & Cristallino colore in rubinum sanguineum esset factus. Quo experimento facillimé revelabatur formalis tam animalium, quam vegetabilium multiplicandi ratio. Nam, hac est ratio, quod granum Tritici in infinitum quali multiplicatur. Præterea nullus verus & peritus Philosophus ignorare potest, quòd nitrosa illa cujuslibet rei natura, quæ non est nisi aër, qui virtute secreti illius spiritus, qui eam inhabitat, tam aërem, quam formam cœleltem ad fe attrahit : quoniam formalis actus non nisi per medium seu vehiculum aëreum in creaturam queat inspirari. Atque hæc est etiam ratio, quòd tam quantitativa creaturæ substantia respectu aèrei vehiculi, quam formalis essentia creatura augeatur indies, atque incrementum fuum habeat : Vnde patet, quòd ab illo eodem spiritu tam vegetatio, quam multiplicatio oriatur. His ergo cum diligentia perceptis, ratio in promptu erit, quomodo Chylosus humor albicans in rubicundum fanguinis colorem sit exaltatione transmutatus, atque etiam modus vegetationis & multiplicationis in animalibus atque multiplicationis seu incrementi per viam generationis animalium. Sed, quoniam in primo Anatomiz mez tractatu, ubi de Tritici seu Panis Anatomia sermonem saris amplum de admirabilibus spiritus istius vegetabilis proprietatibus feci, ideò plura hoc in loco de ipsis non loquar, sed ad animæ microcosmicæ mysterium me convertam. Spiritus vitæ erat taliter à Deo in hominem terreum inspiratus, ut subitò massa in creaturam animalem esset redactus. Haud aliter, quàm cùm Ruach-Elohim aquas inspiralset, ipsæ erant immediate animatæ, vivificatæ & in mundi magni imaginem formatæ: ob quam rationem Platonici eum vocarunt magnum animal : Sed, ut mundus erat factus ad imaginem Dei, antequam homo erat creatus, & tum postel ipse homo virtute ejustem spiritus erat in mundo ad exemplar verbi vitæ seu spiritus prædicti imaginem formatus: ita considerare debemus, quòd homo habeat modum vivificationis, sustentationis, præservationis atque multiplicationis sua ab anima mundi & Elementis ejusdem. Quare Hermes, haud indiscreté descensum & ingressionem spiritus mundi vivificantis in corpus humanum hoc modò describit: Aër, ait, est in corpore, anima in aere, mens in anima, in mente Verbum; verbum autem est corum omnium Pater. Quibus arguit rimero. distinctionem illam à me anteà relatam, quæ est inter mentem, animam & spiritum, oftenditque, quod fummum anima myste-

Beclef. I.

Jim.10,

P[i], I23.

rium fit mens, Pater & Verbum. Porro etiam concludere videtur, quòd verbum sit imago Dei, mens Verbi, anima mentis, aer animæ & corpus aëris. Quo discernere posfumus admirabile illud ligamentu & nexu que membra mundi habeant inter se, atque etia declaratur, quod prior Elemetaris materiæ portio sitaër, & quod purior in aëre sublimitas sit forma vitalis seu anima, cujus caput est mes divina, cujus radix est verbu, in quo erat vita. Quare patet, quòd mens illa in anima accipiatur pro spiritu sapientiæ,utpote cujus fons est Verbu Dei, ut testatur Syriachus, quippe, quæ implet & vivificat omnia. Est enim in eo, teste Davide, omnis virtus cœlorū, & per consequens vis informandi, generandi, vivificadi, vegetandi & multiplicandi. Ac siego cum Hermete dicere, quò d'lucidus & æternus Dei spiritus in spiritu Quintessentiali seu Æthereo faciat animă in aere, eamque introducit mediante vehiculo aereo in corpus humanu, in quo producit effectus vivificationis & multiplicationis speciei. Quare alibi dicit: Anima hominis in hunc vehitur modü: Mens in ratione, ratio in anima, anima in spiritu & spiritus in corpore: Spiritus per venas arterialque languineque diffusus animal undique ciet &c: Debemus igitur imaginari, quòd aër, qui per inspiratione attrahitur ad cor sit istiusmodi divini vitæ Thesauri plenus, qui ad cor humanu in suo vehiculo per inspiratione introductus semper suu simile ad se virtute quada Sympathetica attrahere non definit. Na natura lætatur & gaudet in fui similis præsentia, uti diximus : atque iterum, quòd cor sit pretiosum thesauri vitalis facrarium, agnoscere videtur David in istis: Cor tuu, inquit, custodi supra omne observatione: quia ab eo procedunt actiones vitæ. Modus atque instrumenta, per quæ spiritus ille more Sympatherico attrahit, & post attractione illud aereum vehiculum quòd est superflui expellir, sunt hujusmodi.

Cum fine vitæ & generationis scintillis, quæ in aëre occulto modo natant, nemo mortalium; imò verò nulla creaturaru mometo temporis vivere aut durare possit,necesse est, ut ipsæ assiduè & quolibet minuti spatio à creatura attrahantur & per inspiratione introducantur. Nam sine isto actu salutari & effectu ejusdem, necesse est, ut animal immediaté præfocetur. Nam per suppressione & deprivatione aeris anima in in-Îtanti à suo actuseu operatione vivisicante cessabit, ut pote, quæest nihil aliud, quam æternæ lucis in anima mundana actus: Nä conflatur anima, ut dictum est, ex lucida divinitatis emanantis virtute & subtili humida natura mundi,quarum prior calidú innatum, posterior humidū radicale creaturis affignat, atque ided duplex ifta virtus affidua seu continua aeris inspiratione renovatur ac multiplicatur. Hic ergo spiritus animalis & consequenter hominis per inspirationë attrahitur in lævū cordis Thalamum,

feu ventriculă rectarum fibrară cordis contractione, in quo actu fibræ transversæ & obliquæ relaxabuntur, unde & cordis regio dilatabitur & aperietur, atque ista actio à Medicis vocatur Diastole. In tempore ergo seu spatio istius motionis cor quadam virtute attractiva a erem cum vitali suo thefauro mediante inspiratione per arteriam pulmonum venolam in lævam ipsius regionem introducit, qui Thesaurus tum polteà cum pro vivificatione seminali generatione non aliter inservit ac pro spirituali multiplicatione, tum pro nutritione vitalium & internoru generationis spirituum, quam Hepar fuccum groffi nutrimenti Chylofum ad spirituum naturaliu nutrimentum ac incrementu fibi per venas mesaraicas allicere folet: qui naturales spiritus ad corporis partium vegetatione & augmentatione à creatore destinantur. Iterum postquam natura vitalis istum aereum spiritū cum arcano suo Thesauro acceperit, eumque in Thalamum cordis lævum, tanquam fuum bene ornatů & subtiliter ad aptatů laboratoriů introduxerit, eum cribrare, seu Anatomizare, aperire atque ejus viscera scrutari incipit, naturamque cœleste cum divino ejusdem actu, verum (dico) vitæ Thefaurū feu invisibile vitæ ignem à grossiori & magis inutili suo vehiculo aëreo Alchymia divina & admirabili separat, salemque quenda subtile, volatile & digniorem aeris portionem, quæ essentiale & immediatü est Thesauri vitalis vehiculu, & quasi anima acherea in aëre, ut Hermes dicit, in aorta sive arteriam magnam, quasi spirituum vitalium sacrariä feu myrothecium, includit, atque superfluă aëris inutilis portionem per expiratione in instanti emittit: & ista actio expulsiva fibrarum in substantia cordis transversarum contractione & rectaru dilatatione fieri folet. Nam hac actione coretia contrahitur & comprimitur: atque ista actio à medicis Systole dicitur. Intelligendü est aute, quòd pro meliori Thesauri istius vitæ aurei in arteriali isto sacrario præservatione & comprehensione Deus in Aortæ orificio regioni cordis sinistræ annexo valvas tressemilunares ordinavit, quæ pabuli illius vitalis ingressu aperiuntur, ac tu posteà immediaté clauduntur, ne Thefaurus ille inclusus iteru per eandé portam, qua ingressus est, egrederetur. Propter istam igitur ratione valvæ illæ taliter à Deo efformantur, quòd ab intus aperiantur atque claudantur ab extra, ita, ut, quemadmodum é regione dux illæ valvæ, quæ arteriæ venalis arificio inferuntur, sunt foris apertæ & intus clausæ, quæ ideò Mitrales nuncupantur, quoniam mitris Episcoporum sunt simillimæ;atque horum officium est, ut tam aerem inspiratum intromittant, quam superfluum & inutilem ejus portionem emittant: Vnde patet, quòd facilis acri conceditur quasi Thesauri virz accessus in cordis Thalamum, sed negatur Thesauro, quem vexit aër, egressus.

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.I.

Iam verò istius spiritus vitæ actionem & i effectus, postquam in trunco arteriali sit ita inclusus, paucis exprimam. Certum est, quod ipse sit captivus factus in ejusde arteriæramis & subdivisis canalibus se ipsum per universum -corpus humanum dilatet. Nam per ramos Arteria magna, Carotides dictos, portio rectificata ejulde jam specificati spiritus ascendit ad cerebrum; per istos (inqua) canales & conductus parvulos, pars super coelestior istius in Chymia naturali extractionis (ut pote quæ est dignitate & subtilitate cæteris totius vitæ fontissuper excellentior & per consequens mentis divinæ scintillis repletior) supremä Microcosmici palatij regione & quafi cœlum ipsius Empyreü sibi pro sua sede vedicat, Hucenim ascendit radius mentalis in suo rationali vehiculo, illumque locu pro fuo cœlo cœloru eligir: sub ea ramelege & conditione, quòd virtutis & potestatis suæ radij per omnes Arterij Catholici ramos se expandant seu extedant. Propter istam igitur ratione omnes medici tam Ethnici, qua Christiani concludunt, quòd actio hominis voluntaria fuă sede seu positione habeat in cerebro, quatenus illud est facultatis animalis regio:cum è diverso aliæ duæ ipsius actiones, nempe illa vitalis in corde & naturalis in hepate videtur esse illi animali subjectæ, cum sintactiones involuntariæ. Atque hæc est causa, quòd cerebrű sit rationis atque intellectussedes, & quali primus in machina microcosmica motor. Tunc in secunda serie illa introducti spiritus portio, quæ in officina seulaboratorio naturæ humanæ purificatur & actioni vitali adaptatur in illos Arteriæ magnæ ramulos vehitur, qui cervicales nominantur: funtque arteriæ illæ, quæ affignant vitam regioni pectoris. In hoc ergo Toco illa spiritus portio spiritualis illius vivacitatis impressione induit, quæ ad partes vitales & Thoracales attinent: ac etiam in ramis arteriæ Coronariæ dictis sibi assumit idea internă illoru spirituum, quæ spectant ad vivificatione cordis: atque ita in cæteris ramis arterialibus, videlicet Humerarijs, Thoracicis, Axillaribus & cæteris cum spiritu isto vivifico, que comprehendunt. Nam, ut hic spiritus erat in libero aëre, ita Catholicus erat & omnë in se virtutem habet in potentia & complicité: At quando creatură aliquam ingressus est, tunc specificatur & explicité convertit se in natura & conditione cujuslibet creatura animalis regionis. Ita, ut invisibilis ille spiritus in vehiculo vix perceptibili delitescens, & quasi in tenui aerei spiritus substantia natans, non solum se expandit & dilatat ad cujuslibet membri corporis vivificationem & vitæ sustentatione, fed etiam fe ipfum in nubeculă spermatică vix perceptibilem contrahendo (quod accidit, in actu copulationis sive coitus per certă magnetică virtute divino amoreanimato) & totius gignentis impressione jam habes mirabili & veloci actione & transitu in

duo vasa spermatica præparantia arterialia, nimirū dextrū & sinistrum, à quolibet corporis membro, sed præcipue à tribus principalibus descendit: Atque ibi cœlestis ille spiritus igne divino exuberans ad imaginë radicalis Archetypi, (in quo omnia erant prius spiritualiter & idealiter delineata & coplicité comprehensa, priusqua explicité, quo ad nos paterent: haud aliter, quam Rex David gloriatus est, se imagine templi totaliter digito Dei descriptu habuisse, quod tum posteà ad illud exemplar erat realiter à Salomone ædificatů) continet internů & invisibile illius corporis, quod in actu visibile tum posteà & realiter erat delineandu atque producendum, hoc est, idealiter in se coprehedit & possidet hominis interni sive spiritualis figuram: ut é regione externi, & corporalis hominis ico seu effigies, quæ copacta est é quatuor Elementis, ex spermate hominis vifibili in duobus vafibus feminalibus præparantibus venalibus conteto, procedit : ita , ut ex spermatis vasorii arterialiŭ concursu cũ illo vasoru venaliu, mixtio facta est inter materia & forma hominis, hoc : est, inter ejus internum & externü; in quo interno est illa antedicta divinitas, quæ domum suam externă ad imagine speciei conformat. Sed & hoc totů habemus à pagina facra confirmatum. Tu possides (inquit Da- 161,139,13. vid) renes meos, ex quo obtegebar in utero matris meæ, non celata est vis mea tibi, ex quo fact us fum in abdito artificiosé confectus velut in imis partibus terræ. Massam n e auident oculi tui, & in libro tuo omnia membra mea funt scripta, ex quibus diebus formabantur, cùm nullü ex ijs extaret &c: Vnde liquet, quòd vis divina esset in semine, quod est hominis internu, cujus digitus homo in divina ejus ideaantea descriptus ex & in semine externo seu spermate explicité figuratur. Ad istudetiam propositu tob ilta: Spiritus Dei fecit me & spiraculu Om- 10.33.4. nipotentis vivificavit me &c: ac fi dixisset; ex spermatis massa, fecit me spiritus divinus, haud aliter, quàm Adamum ex lutò seu argilla, & posteà spiraculo suo vità inspiravit me,& factus fum in animam viventem. Er Salomon: quemadmodum ignoras, qua Ecclef. sr. s. sit via spiritus & qua ratione compingantur ossa in ventre prægnantis: sic nescis opera Dei, qui est fabricator omnium &c: Profectò iste Textus habet intentionem admodum mystica, & præcipué ad istud nostru subjectu referri potest: Nam, uti istum Textum produxi anteà ad spiritus divini in ven• tis macrocosmicis existentia probandam; ita quide huic negocio microcolmico aptius referri potest. Nam, ut Iob dicit: Spiritus Dei fecit me: ita textus iste, quam sit difficile ad generationis humanæ arcanum enucleandu:innuens,hominë ignorare viam & progressionem spiritus divini in spermate: qua ejus intentione etiam confirmat confequentia Textus: Ignoras, qua ratione compingantur ossa in vetre prægnantis. At quicunque

30b.30.10.

Iab.10.0.

qua in isto opere progreditur, sciat modum per quem tam mirabiliter operatur ista. Sed, hoc totum enucleatius a Iobo explicatur: Nonne, ait, sicut lac fudisti me, & tanquam Caseum coagulasti me, cute & carne induiti me, offibus & nervis compegisti me, cum vita benignitatem exercuisti erga me & visitatio tua præservavit spiritum meum ? At ista recondisti in animo tuo: Novi hæc apud te esse &c: ex quo sermonis filo omnis in hac re quæstio & difficultas auferri videtur, imò verò totu iltius rei mysterium, nimirum tam in actu generationis, quam in vitæ infantis, tam in utero matris, quam post ejus partum præservatione & continuatione ex ejus observatione aperitur. Nam in isto membro (sicut lac me fudisti) videtur primum arguere, quòd massa spermatica, in qua homo erat complicité contentus, esset bene difposita & composita à vitæ spiritu atque etiam in matricem injecta: Ex qua tum posteà, per occultam viam spiritus, homo erat explicité productus seu formatus: Tunc sic pergit ad secundum generationis gradum. (Tanquam caseum coagulasti me &c:) Quo arguit, quòd spiritus iste divinus immediate post spermatis in matricem injectionem illud in folidiorem substantiam ad instar casei coagulaverit & inspiffaverit. Iuxta textum etiam istum præcedentem (memento, quæso, quòd sicut argillam fecisti me &c:) Tunc pergit ad tertium generationis gradum. (Cute & carne induitti me, offibulque & nervis compegisti me &c: ) Finito prædicto coagulationis gradu, jam ad corporis humani partiu complementum venit, ex quibus homo externus in matrice figuratur. Ex quibus constat, quòd spiritus divinus in semine fabricet hominem internum in sua propria perfona, atque tunc ad vivificationem illius externi hominis ex spermate Elementari fic fabricati, fic pergit: Cum vita benignitatem exercuisti erga me &c: inde arguendo, quòd completo opere materiali, quafi palatio ad Dei formem Spiritum recipiendum apto & appropriato ipiraculo inzvitz illud inspiravit : atque ita homo, non modò vità, sed etiam Mentis & Rationis radio erat præditus. Vnde, quam rectissime Apoltolus. in eo vivimus, movemur & sumus. Nec satisest, ut quis dicat, Deum hoc totum non ab intus, sed ab extra facere:ac si Spiritus Dei non esset ubique, quatenus omnia implet, & per consequens ab actu generationis nullo modo abesse potest: cū vitarei sit inspiratio omnipotentis, & cũ spiritus ejus incorruptibilis, in sit omni rei: Nonne etiam dicitur in Ezechiele: Ecce ego introducam in vosspiritum, ut | vivatis, & dabo super vos nervos, & succrescere faciam supra vos carnes, & extendam in vos cutem, & dabo vobis spiritum, ut vivatis. Et dixit Propheta: Veni,

cunque intelligit actione spiritus & viam, | Spiritus, à quatuor ventis & in suffla super infectos iftos, & revivifcant, & ingreffus est in eos spiritus & revixerunt. Ex quibus videre licet, primum, quod erat divina virtus, quæ hominem externem efformaverit, priusquam anima viventi erat præditus,& quòd tum posteà spiraculo vitæ esset præditus. Porro, ut spiritus iste erat in subtili vento Macrocosmico, ita etia ipse adest semini vitali, quòd nihil est aliud, quàm ventus, seu spiritus vix perceptibilis. Per ea, quæ funt dicta, illud dubium; an anima infundendo creata sit nec ne, satis superque explanatur. Nam, quomodo anima mundi à Spiritus Divini afflatu in spiritum mundanum esset creata, in primis explicui: tum posteà, omnes animas ab isto fonte duxisse originem suam, demonstravi dixique, radios istius spiritus vivificantes more ignis invisibilis à cœlo descendentes implere aërem, & affirmavi istum naturæ ignem, quatenus est à specificatione liber, elle in potentia ad transformandum tam in naturam speciei vegetabilis vel mineralis, quam illam animalis: & quod simul ac speciei alicujus individuum per inspirationem penetraverit, in ipsius protinus naturam convertitur,& tam ad illius generationem, quàm multiplicationem cum speciei conservatione, nimirum similia ex similibus procreando operatur.

> Iam verò si quæratur, cur Catholicus vitte mundanæ spiritus, cum non sic, nisi unicus, quemliber nibilominus partom seu fructum secundate illius speciem, & non fecundum furm in essentia unitatem, unicum & minimè differentem producat.Respondeo mesin przecedentibus dixisse, quòd quælibete creatura specifica esser radicaliter, idque mandato creatoris in sua specie ab inviceso distincta & differenter procreata, & à verbo seu spiritu creante semper multiplicata & in eade figuræspecie continuata, quæ erat ei in creatione assignata. Et profectò verisimile est, quòd Deus in secreto suo consilio proplasma & modulum quali ordinaverit, in quo & ad cujus exemplar creatura potentialis debet formari, priusquam veniret in actum. Pro meliori hujus rei intellectu, debemus scire, quòd sint quatuor vasa spermatica præparantia, videlicet duo in quovislatere; quorum unum ett vas venale, & ortum fuum habet à vena cava, & ab isto vase sortitur sperma illud, quod ad corporis in fantis constitutionem est ordinarum: & istud sperma nihil est aliud, quam subtile Elementorum in corporea genitoris compositione à nutrimenti slore extractum, estque visibile quid, & dictitatur gemina appellatione Sperma; aliudest vas Arteriale, utpote ab Aortæ trunco scaturiens, in quo habitat spiritus vitæ, est fons & origo bominis interni : nam in eo est invisibilis vitæignis: & propriè dicitur Semen, quod eit non aliter centrale spermatis in ternum

A& 17.

Ezek.37.

invilibi

# SECTIONIS SECUNDÆ, LIB. I.

invilibile, quam anima corporis; ita, ut vi- | multiformiter dispositis ordinare solent, ut deatur mixtione horum duorum internus homo in externo complicitè includi. Oportet ergo, ut observemus, quod, ut duo funt prædictarum naturarum vafa in quolibet latere ventris, quorum unum est spirituale & quasi masculi & agentis Tabernaculum; alterum corporale seu foemineum; seu Elementale & quasi passivum : ita ista duo in quolibet latere in fuo verfus testiculum descensu subtiles & admirabiles suas implicationes plexusque spectatu jucundos efficient, quos Græci Analtomosin vocant, qui quidem partium secretarum amplexus five textura artificio magni illius Architectoris perficitur (ut Anatomistæ opinantur)quia loco colaturæ inferviant,qua fperma fanguineum reddatur album feu candidum : nimirum, ut in primo loco divideret spermaticam substantiam in vase venali; & feminalem in illo Arteriali à massa fanguinea tam naturali, quæ fluit ab Hepate, quam vitali, quæ oritur à corde, ac tum posteà, ut mediante Dedaleo isto Labirintho feminalis forma, quæ est cœlum microcosmicum cum spermatica materia, ex qua fit terra ejus, poterit apté & secundum veram creaturæ specificæ similitudinem ad invicem permisceri: Haud aliter, quam videmus formam rei esse mixtione naturali undique per universam substantiam elementalem perfusam sive expansam. Et procul dubio plexus seu Anastomosis istius fabrica est instar impressionis sigilli alicujus norabilis, quæ in homine est humana, in leone leonina, in Aquila aquilina, atque ita in cæteris fecundum impressionem istam specificæ creaturæ, quæ est occulta & vix imaginabilis. Istius plexus admirabilis dispositione imitantur Textores, qui fila fua fubtilia tot implicationibus

, ,

the many problem of the many problem of the control of the control

. . . :

imagines tam hominum, quam bestiarum & vegetabili varias intexedo secundo formam implicationis producant. Sperma igitur formatur more Argilla, qua natura feminaria liquore quodam humectata & virtute spiritus secreti, qui illam inhabitat, in creaturam convertitur viventem. Hæduz ergo naturæ ita inter se secundum leges istius spiritus vivificantis temperantur: & semen seu invisibilis aeris spiritus itamediante divina illa natura seu primo & centrali ejus motore, qui agitat illum spiritum, quasi suum curriculum ita adaptatur, ut corporeum & visibile sperma secundum imaginem suæ creatæ speciei formaret: haud aliter, quam Talpam domum fuam fub terra fuæ capacitati & necessarijs aptam fabricare videmus. Atque hoc est opus spiritus secreti, postquam mixtio illa per anastomosin facta in matricem projeitur. Denique totum illud, quod de subjecto animali est dictum, potest etiam de regno vegetabili intelligi. Nam tota planta complicite prius in femine vel nucleo fuo occultatur, & per eandem rationem erat tum posteà in lucem explicité per virtutem & actum abstrusum spiritus lucis & vitæ in eo dominante producta. Sed nimis longé à mea mera aberravi, idque in subjecto (uti metuo) quibuldam, qui hujus mundi fapientia ducti rem, prout est, considerare nolunt, haud grato. Volo igitur jam ad plenum hujus discursus mei Argumentum accedere: cum omnis amicitia & per confequens sympathia ab amabili lucis conditione procedit; è regione odium atque ideò Antipathia à tenebris seu deformi Chao oritur, cujus proles primogenita erat litigium.

#### LIBER SECVNDVS.

In que mystica illa eradiationes, que more occulto à duobus principys oppositis, Tenebris nimirum & luce, & Sympatheticis & Antipatheticis earum effectibus, pertractantur.

Hujus libri Argumentum.

Postquam author radices Sympathiæ & Antipathiæ essentiales diligenti inquisitione invenisset, easque libro præcedenti explicas-1et (quippe in que probat eas non esse, nisi unicam Catholicam sive universalem simplicitatem in essentia, utcunque illa unitas bina proprietate, natura & conditione opposita, haud aliter, quam voluntas est noluntate prædita,) conveniens esse non existimavit solis circumstantijs & rationibus sola probabilitate stipatis colligere & concludere on, nimirum, quòd res sit. Quare libro isto præsente summa ope nititur, ut dión, hoc est, quare & quomodo actus ille duplex sit in vastam mundi cavitatem disseminatus, ostendat. Et prosecto postremum hunc ramum aded invenit à mortalium capacitate investigatu difficilem, ut in operis tanti inquisitione haud minimum laboris, & profundissima Artistæspeculatio requiratur: atque ob istam rationem contentus est in viam tam asperam & dissicile lumine & quasi stella polari, Spirituum illorum sublimium tam Theologicorum, quam Cabalisticorum dirigi & conduci, qui acceperunt istius tam magni dubij resolutionem & enucleationem ab æterno Sapientiæ Spiritu, quippe qui est solus arcanorum tam profundorum revelator, ut Sapientissimus Salomon, Propheta David & Psaltes regius testantur: imòverò ille ipse, cum est solus in Sympathia & Antipathia actor omnino sufficiens est ad istud arcanum mortalibus revelandum & in vivis suis coloribus de+ pingendum, quod tanta animi industrià & labore, licét vané & sine fructu quærunt & venantur Philosophi mundani. Ex Canonum ergo & Axiomatum cum sacrarum literarum, tum doctissimorum Rabbinorum, tam Hebræorum, quam Ægyptiorum observatione collegit, quòd mundus æternus Archetypus radicaliter ab unico simplici & Catholico luminis fonte procedat, qui emanationem seu effluxum decem proprietatibus varijs præditam mundo æviali seu Angelico emittit: & mundus pariter ævialis divinas illas luminis effluxiones per vehiculum Angelicum in mundum temporalem transfundit: ita, ut ætherea seu coelestis mundi temporalis regio divinarum influentiarum sacrarium efficitur, é qua magis vel minus juxta voluntatem ejus, qui cas emisit in mundum Elementarë ad mandata obeunda ipfius tam fevera , quàm benigna impluuntur. Istiusmodi ergo degradatione percepit ipse, quòd Deus unicam solam emanationem effentialem atque differentem, mediante suo verbo mundo universo impertiverit, ut omnes in eo res ex unica Catholica essentia plus minusve participantes ab invicem & inter se tam specie, quam individuo discreparent, & quod multisormis effluxus illius divini proprietas creaturas Angelicas seu organa spiritualia differentium conditionum & officiorum instituerit atque creaverit, perquas & in quibus virtute varia & multiformi centraliter ome ni temporis momento operatur, & per consequens evidenter ei apparet, quod, cum in effluxu seu extensione divina sint proprietates contrariæ fortitudinis, necesse est, ut sint etiam spiritus Angelici natura & conditione cuilibet proprietati Divinæ correspondentes, quibus mediantibus in hoc mundo administrantur. Etenim in istis organis spiritualibus sive Instrumentis Angelicis, & per ea radij spledoris æternæinfluentiædescendunt primum in mundi temporalis stellare regionem, & rum posted ab ea in sublunarem sive Elementarem esfunduntur, &

 $X_3$ 

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. Primum

tur, & ad centrum usque terræ ad creatoris placita perficienda penetrant. Denique Author speciale quoddam subjectum & mundo sufficienter notum in suam considerationem capit, ut per experimentalem naturæ ipsius occultæ inquisitionem, possit more magis practico & oculari Sympathiæ & Antipathiæ mysterio mundanis incredulis demonstrare, quod in præcedentibus non nisi Theorice & per solam speculationem exposuit. Magnes ergo sive Magnesius est meta illa, ad quam collimat, seu subjectum illud, quod pro proposito elegit suo, utpote cujus occultarum proprietatum effectus quam aptissimé illis naturæ animalis, vegetabilis & mineralis correspondent. Quare in isto libro prælenti per corporis iplius anatomizationem & naturæ abstrusæ detectionem viam tentat magis planam præparare ad tales conclusiones experimentales explicandas seu comparationes, quas libro sequenti inter unius atque alterius naturam proponit, quò meliùs natura Animalis atque etiam vegetabilis per illam mineralis detegatur & demonstretur. Et in libri istius conclusione eorum in scitiam & zelum superstitiosum (ut Apostolus ait) sine intellectu denotat, qui aliquam actionem in creatura magneticam essentialiter per singulare Diaboli artisicium sive actum patrari posse existimant, ibique Diabolum nihil esticere posse contendit, nisi mediantibus creaturis Dei & virtutibus earum, quæ ad usum potius hominum, quam Diaboli a Deo omnium creatore destinantur.

# LIBRI SECVNDI MEMBRUM PRIMUM.

#### CAPVT. I.

Quòd Sympathia sit lucis Soboles, ut é regione Antipathia suum à tenebris ortum babet. Porro utrius que vocabuli Etymologia sive vera significatio, ut etiam ipsorum natura, boc in capite discutiuntur.

No see cui

N portione hujus superiori verbis generalibus detectam habetis unitatem radicalem & essentialem cum duobus suis ramis proprietate oppositis (qui sunt voluntatis & noluntatis Characteres) nec

non duobus Catholicis ejusdem effectibus, nimirum amicitia & odio tam bonis, quam malis omnibusque illis passionibus, sive sint spirituales, sive corporales, quæ ab ijs derivantur. Restat jam, ut in discursus nostri profunditatem descendamus & ad Sympathiæ Antipathiæque viscera usque penetremus: quæ non modò in rebus mundi temporalis, sed etiam in illis mundi ævialis, ab effectu manifestantur. Nemo enim, in scientia vel mediocriter Versatus, quatenus experietia stultorum matre instructus, tanta involui potest inscitià sive ignorantià, ut oculis apertis occultos rerum cœlestium & terrestrium in Sympathia & Antipathia, ijs in creatione inlitis effectus non discernat. Sed, priusquam in rei tam profundæ detectionem me immergam, operæerit pretium, ut vocabulorum Sympathiæ & Antipathiæ significationem seu Etymologiam aperiam primum, quò melius & directius naturas sive essentias earum distinctas percipiatis. Sympathia est vocabulum græcum, nempe Cupraleia, & derivatur à (vr , id est cum, unà, cum & ma' dos id elt, passio, quòd procedit à verbo ara62, e, id est, patior. Vnde pater, quod passio prior ex actu divino feu unitate lucida positiva, quasi concordià & amore procedir & proprié dicitur compassio; passio verò posterior ex potentia divina seu unitate tenebrosa & privativa, quasi discordià & odio oritur, quæ funt duarum naturarum contrariæ fortitudinis in vicem oppugnantium effectus Possumus ergo Sympathiam haud inepté definire duorum spirituum, vel ab eadem in proprietate emanatione divina, velà duabus similibus irradiantium, hoc est, qui radicales suas emanationes ab eadem vel similibus duabus divinis proprietatibus emanant: Exempli gratia: omnes creaturæ, quæparticipant ex benignis& amabilibus illis radijs seu irradiacionibus. quæ à Deo per Angelicum organum in Sphæram Iovis emittuntur ab ejus orbe fen Sphæra deorfum ufque ad terram effunduntur, & infinitis creaturis illis inibi communicantur, quæ sub ista Dei proprietate voluntatus

voluntatis divinæ Charactere creantur: omnes hæ, inquam, propter istam homogeneitatis naturalis rationem suos ad invicem ejaculant radios invisibiles amicabiliter & invicem gaudere videntur; ac si earum unica alterius adventum seu præsentiam suo aspectu congratulari velit: juxta illud cujusdam Sapientis: Natura lætatur natura; natura suam naturam amplectitur, eamque gaudere facit. Ratio autem istius gaudijest, quoniam isti omnes sunt quafi fratres unius & ejusdem Patris sive radicis, nimirum Iovis, ac proinde fraterno & lætabundo more gestiunt, quando se invicem aspiciunt. Etiam tales planetæ vel stellæ, qua sunt vel amici vel de conditione propinqua ad illam Iovis: uti funt Venus, Gemini &c: influentias implyunt in creaturas sibi in nativitate subditas yatque etiam in illas Ioviales, nimirum, quae complexiones suas à fonte Ioviali accipient. Hinc ergo est, quod creatura unius & alterius originis ob suarum naturarum propinquitatem benevolé se invicem aspiciunt & amore sa tis archo conjunguntur: Sed contra, ubi duz concurrunt stellarum influentizinvicem proprietate & fortitudine contrariæ,

hocest, ab emanationibus divinis conditione oppositis radicaliter procedentes, uti funt illæ Iovis & Martis: vel Iovis & Saturni, qui invicem sunt inimici, ad ventus & concursus talium creaturarum seu radiorum earundem aspectus erit ad invicem ingratus cum secreta spirituum reluctatione & renitentia: ita, ut una naturali quodam instinctu omnimodé cupit effugere & evitare aspectum alterius: & spiritus unius conatur radijs alterius emissis resistere, ut clarius in sequentibus exprimetur. Sed, quoniam causa generalis Sympathiæ & Antipathiæ est occulta & secreta quædam emanatio five irradiatio ab una creatura in aliam, erit necessarium, in negotij tam profundi medullam intueri, quò planiùs & luculentiùs fontem & radicem omnium radiationum & emanationum generalem discernamus: Nam hac ratione abstrusam differentiarum in ijs causam detegemus,& ipsarum extensiones, videlicet ab earum radice ad truncum, & a trunco ad ramos ac tandem à ramis ad furculos & folia infinita quasi individua descendendo prosequamur.

### CAPVT. II.

Quomodo & quibus Dei attributis sive proprietatibus Rabbini Hebraici & Cabalista peritiores probant naturarum contrarietatem ab unica eterna essentia, quasi omnium rerum radice depender e.

PRo certo statuitur, quòd, ut sunt infi-nitæ diversarum in machina mundi na turarum creaturz, ita quidem earum quzliber esset varieformiter in principio creata, & tum posteà ab eo tempore more succeffivo per vanas coeli influencias & multa millia varietatum radiorum desupet descendentium generata & à generationis momento níque ad illud corruptionis sustentata: Quocirca Rabbinorum Cabalisticorum sapientiores affirmant, quòd non sit ulla planta aut herba inferius, cui non sit stella in firmamento, quæ percutiat eam & dicatei, cresce. Neque videntur scripturæ hanc eorum opinionem aversari, uti inferius declarabitur. Sed quoniam radicalis istius rei investigatio speculationem adduc altiorem requirit, opus est inprimis, ut cum diligentia perquiramus, quomodò omnis creatio radiorum divinorum emissione esset effecta, & an illa radiorum emanatio esset in proprietate vel multiformis, vel unius & ejusdem conditionis ordinata. Vobis satis claré in præcedentibus manisestavi, quòd omnia fuillent in rerum primordio ab uno spiritu Sapientiææterno creata, qui, quasi nuntius æternus seu Angelus Catholicus ab Ensoph (ut ajunt Cabalistæ) hoc est, ab infinitudine seu infinito lucis fonte sub forma emanationis seu effluxus

enclin. rre Cabal splendidissimi ad omnia complicité in divina potentia refervata, informanda & in actum explicitum reducenda, emittebatur: hocque ex istis scripti sacri testimonijs probase conabor. Salomon vocat istum spiritum disciplinæ sanctum, vaporem virtutis Dei & emanationem quandam claritatis omnipotentis Dei synceram & candorem lucis æternæ, & speculum sine macula Majestatis & imaginem bonitatis ipsius: Sap.7. 4 25. quæ cùm sit una, omnia potest, & in se I. Iohan. I. 8. permanens omnia innovat &c: Quibusarguit, quòd tametsisit in sua essentia emanatio non nisi unica, tamen ratione multiplicitatis suæ proprietatis omnia potest, utcunque nobis videantur conditione contraria. Hinc dicit Textus alibi: Estin sapientia spiritus unicus, multiplex &c: id est, effluxus divinus essentia seu substantia unicus, proprietate multiplex. Porro D. Iohannes fatetur, quòd vita omnium esset in Verbo. Et tamen essentia Verbi, in quo erat vita, est unica, quippe, quæ est lux, in qua non funt tenebræ ullæ, utcunque vitam seu conditiones creaturarum esse varias & tam Antipatheticas, quam Sympatheticas animadvertimus. Et Syriachus ait, quòd Eccles 1.24. Spiritus iste ex ore Altissimi prodiret: Et Prov. 8. Salomon. Quòd esser cum Iehova in principio viæ suæ in creatione cuncta compo-

Digitized by Google

### SECTIONIS SECVNDA, LIB.II. Membr. Primum

nens : Vnde liquet, quòd esset per emanationem seu extensionem radiorum Catholicorum ab æterno unico fonte lucido, quòd omnes res effent multiformiter figuratæ & animatæ. Sed illa emanatio juxta varietatem voluntatis & placiti sui fontis in varios se extendit radios dispositione & conditione differentes. Quemadmodum enim Reuelin.lib.3, ab eadem arboris radice truncus seu cor-de arte Cabal. pus, rami, surculi, folia fructusque assurgunt: ita quidem divina emanatio, quasi truncus arboris Sephiroticæ directé à sua radice Enferb, feu fonte infinitudinis, procedit, à qua ejus tum posteà rami & à ramis surculi, & à surculis fructus oriunter. Sequitur ergo, quòd, ut truncus arboris à radice sua exurgit & quasi creari videtur, ita quide emanatio seu spiritus iste sacer procedit ab unitate radicali, & quali de novo Eccles. 1.49. creari videtur. Atque hinc sapiens: Prior omnium creata est sapientia & intellectus prudentiæ ab ævo, ipíe creavit illam in ípiritu sancto, & effudit ipsam super omnia opera sua: Quo denotat, emanationem istam originem suam habuisse à Deo Patre, sed quòd radios suos particulares undique emittit ad creaturarum omnium existentiam & virtutes. Videtur Psaltes hisce testari: Verbo Domini, inquit, creati funt cœli,& spiritu ab ore ejus omnis virtus corum. Hîc ergo ortum iltius spiritus habetis & ejus in mundo officium, nimirum, ut cuilibet creaturæ suam vim sive virtutem movendi, vivendi, agendi, multiplicandi, atque se invicem amore vel odio prosequendi juxta veluntatem sui Patris attribuar. Quare ex prædictis liquet, quod spiritus iste respectu essentialis ipsius essentia sit æternus, sed ratione emanationis ejus in mundum dicitur ævialis seu naturæ Angelicæ: Vnde Textus præcedens: Et intellectus prudentiæ ab ævo. Procedimus ergo in progressione & multiplicatione illius, emanationis in hunc modum: Ab arboris trunco egrediuntur rami, tam generales, quam speciales & individui, quorum qui funt fortiores post truncum sunt quali Brachia ipsius corporis, tum sequuntur rami minores ac denique surculi. Ad quæ referre possumus in mundo æviali seu Angelico diversas Angelorum stationes ijs secundum dignitates corum assignatas ratione divinarum influentiarum, quas à suo Catholico ramo seu emanatione sancta Iesu Christo ab Ensoph radice seu patre suo emissa recipiunt. Hoc confirmat Apostolus in his: Christus est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, quoniam in ipso condita funt universa in cœlo & in terra visibicol. 1.15.16. lia & invisibilia, sive Throni, sive Dominationes, five principatus, five Potestates, omnia per iplum & in iplo creata funt, & iple oft ante omnes, & omnia in ipso constant &c: ita, ut omnes Angeli superiorum sive empyreorum ordinum non aliter in prima • setie procedant ab eo, quam brachia arbo-

ris à suo trunco. Et quemadmodum videmus, quòd brachia, utpote truncs propinquiora, funt robustiora, speciosiora atque firmiora, quam rami : ira Angeli Empyrei sive super substantiales sunt emanationi Catholicæ propinquiores & conjunctiores, ac per consequens virtute luceque divina opulétiores atque pulchritudine ornatiores, idque per dignitatis gradusse cundum quod magis aut minus immediatam fontis emanationis increatæ sedem appropinquant, hocest, quò magis accedunt ad faciem essentia lucidæ increatæ, quæ ipsis lucem & gloriam excellentissimam impertit. Haud aliter, quam videmus in trunci Brachije, quòd, quò trunco funt vicipiora, eò etiam in eorum existentia sive . substantia sunt grandiora. Post bæc videmus, quòd rami minores immediaté ex brachijs istis exurgunt, habentque locum pro confiltentia sua à brachijs distinctum eu divisum, utcunque eorum corpulentia à brachijs non dividitur. Pari equidem ra-tione observamus, quòd intelligentiæseu Angeli Olympici vel ætherei virtutes & vitam hauriunt immediate ab illis Empyreis; idque diverliformiter & in varietate mensuræ excellentiæ, qui istas influentias in corporibus Itellaribus, quali arcis fuis Thefaurarijs ad usus inferiorum reservant. Deinde, ut rami à brachijs arboreis procedentes, vitam & esse alijs ramulis ab ipsis exurgentibus attribuunt: ita etiam Angeli Olympici suos influxus illis Elementalibus infundant, quorum principes sunt in quaterno numero illi, qui quatuor ventis & quatuor mundi cardinibus, ijs vim seu potestarem vitæ, augmenti & generationis atque etiam corruptionis affignando, præsident. Quibus videre licet, quòd Deus per sapientiæ spiritum vià emanationis emissum, & consequenter Angelum magnum primogenitum, quippe primò omnium creatum & nomen habentem fuam virtutem Angelis Empyreis impertit, qui turn posteà multifariam ejusdem naturam effundunt in spiritus Olympicos, à quibus iterum Elementares suas hauriunt facultates seu essentias. Et tamen hæ omnes virtutes essentiales tam in coelo Empyreo, quam Æthereo & Elementari funt continuze & indivisibiles ab emanatione sancta, quæ est inseparabilis à sua radice: Haud aliter, quam truncus arboris radici, & brachia trunco, & rami brachijs,& ramuli feu surculi fructui & folijs animadvertuntur esse continui atque indivisibiles. Ecce ergo (lector judiciose) mundi ævialis dimesione juxta Textus præcedentis dictum: Christus est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, in quo sunt condita universa in cœlis & in terra, visibilia & invisibilia, five fint Throni, five Dominationes &c: Hoc est, creaturæ mundi ævialistam in coclis & elementis, quam in terra conditæ sunt in Christo: Verum hoc etiam à Patribus Ecclesiæ

S12.7

Bartholo-

Apocal.7.

Dionyf.de di Ecclefiæ habemus confirmatum. Nam Diovin, Nom, lib. nyfius ait, quod Angelus fit imago Dei & occulti ipsius luminis emanatio & speculum splendissimum sine macula: atque ob istam causam Angelos vocat Algamatha, lympicis seu sydereis; ac itide illi Elemenhoc est, specula purissima, quæ recipiunt lucem Dei. Hinc inde arguendo, quòdfint imagines Catholicæ ejusdem emanationis, à qua procedunt. Nam scripturæ dicunt, quod spiritus sapientiæ sit splendor æternæ lucis & speculum sine macula Majestatis Dei , & imago bonitatis ipsius. Et Bartholomæus ait : quod Angeli fuscipiant lumen occultum à Deo per influentiam, idque emittantillis, qui funt inferioris ordinis & conditionis. Et Augustinus & Damascenus dicunt, quòd Angeli funt lumina intellectualia, quæ fuum lumen à primo & summo lumine acci-Iterum Bartholomæus, quòd vopiunt. rum var, lib, 2, cantur aurum respectu radiorum, quos emistunt : atque etiam dicuntur flumina ignea, ratione lucidarum illarum influentiarum, quas à Deo recipiunt, & tum posteà ad illos inferioris ordinisemittunt. Etiam Dionysius dicit, quod ordines superiores copiosé recipiunt lumen Dei, & illud tum posteà more influentiæ spiritibus illis impertiunt, qui sunt situ & dignitate inferiores; afferitque hanc legem esse in ordinibus Angelorum observatum, quòd eorum alij fint primarij, alij secundarij, & alij postremi. Atque ob istam rationem Seraphini Angeli sunt dicti, quia ardent & accenduntur ratione præsentiæ eorum immediatæ coram facie Dei. Sed omittendo omnia ista docemur plurimis scriptisacri testimonijs, quod Angelisint splendidissima lumina, quæ sunt in tertio cœlo coram Throno Dei : & quòd sint 7. præsidentes in cœlo stellato, atque etiam 7 Candelabra, quæ important 7. Planetas: & quòd fit unus magnus Angelus, qui eft caput eorum omnium, qui tenebat septem stellas in manu sua: Et quòd sint 4. Angeli, qui habent Dominium super quatuor ventos, in quorum est potestate nocere mari & terræ & arboribus : & quòd isti quatuor fint fub imperio unius, qui secum portat magnam præservationis sigillum: Et quòd sit princeps tenebrarum, qui est magnus ille spiritus prædicto summo spiritui natura & conditione oppositus, qui habet Dominium in Elemento sublunari; & quod sint tam malitiofæ & perniciofæ principalitates, potestates & gubernatores in hoc mundo, quæ funt Creaturis Dei adversissimæ, quam benignæ & falutares, generique humano propitiæ. Denique semina plantæ multiplicativa stellis cœli, ut & ipsius folia creaturis sub lunaribus comparamus, quæ mutationes suas ab internis seu spiritualibus organicis agetibus habent, ita ut discernere possimus, quòd æternitas det vită ævialitati, & ævialitas temporalitati: & quemadmodum in

fona addit principi fecunda, & quòd perfona tertia ab ambabus præcedentibus procedit: ita quide Angeli æviales seu Empyrei effundunt influentias vitæ & existentiæ Otarij suam vivendi & existendi rationem ab Empyreis perOlympicos hauriunt, atque in fine terra & maria ab istis animantur. Quapropter observandum est, quod Deus operatur mediantibus suis organis Angelicis omnia in omnibus, & quod spiritus ipsius incorruptibilis sit in omni re hujus mundi. Quibus rectè loco priori intellectis atque confideratis, audacter etia concludere poffumus, quòd omnes peculiares luces Angelicæ ab una & eadem Catholica emanatio. ne procedant, & consequenter invenimus, quod diversitas & oppositio naturarum ip. farum oriatur à multiplicitate proprietatu, quæ funt in generali emanatione abæterno & ante ullum ævum à Throno unitatis effluenti. Atque hinc est, quod iste effluxus Sap. 7. divinus à Salomone dicitur unicus & multiplex respectu varietatis proprietatum ipsius, quibus varié & more quandoque opposito operatur in mundo. Sed totum hoc luculentissimé à Rabbinis Cabalisticis per viam descriptionis arboris suæ Sephiroticæ five numericæ explicatur. Quare sciendum est inprimis, quòd, ut Theologi Mystici non nisi decem nomina specialia in tota testamenti veterisHebraici serie observarunt, quæ Deo à proprietate ascribebantur: ita quidem quodlibet illorum ad operationem variam efficiendam designari animadverterunt. Hinc enim erat, quod Hebræi hoc vel illud nomen Dei à scripturis recitatisecundum conditione necessitatis peculiaris pro divina affiftentia invocare solebant. Et tametsi ex verbo scripto colligerent, quòd pura divinitas seu Deitas non sit nisi unica interna & immutabilis effentia; atque propter istam rationem non nisi unico essentiali titulo exprimitur, videlicet Tetragramaton, seu Iehova, quod est ejus nomen inseparabile; utpote, quod ei soli appropriatur: nam illud includit (uti Rabbi Moyfes Ægyptiacus ait) & arguit in pura fignificatione substantiam Creatoris sine ullo cum Creatura respectuseu participatione: ita etiam invenerunt, quòd cætera nomina Deo à Scripturis affignantur, quatenus ipfe participat cum Creaturis relatione aliqua, vel eas respiciat: & consequenter talia nomina ei ab effectibus & non ab essentia imponuntur & dicuntur nomina à proprietate. Ad nomen verò ejus essentiale quod spectat, erat illud inter Hebræosin tanta æstimatione sive veneratione, quod non erat præterquā in folo Sāctuario,idque à consecratis presbiteris pronuntiatu. Tunc enim erat nomen illud essentiale in illa benedictione editum, qua facerdos supremus diebus jejunij promulgavit.Hæc causa erat, quòd nome hoc tanto honore celebraretur, mundo æterno videmus, quòd prima per- sut nunqua esset temerè prolatu. Ac etiam, quoniam

Digitized by Google

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

quoniam (ut ait Rabbi Moyses) Deum esse 1 & fuisse super omnem essentiam, quatenus existeret, antequam ulla res esser. Atque hoc erat nome illud pretiofum, quod Moyses cupivit à Deo cognoscere, quando accipitabeo hoc responsum 7777, hoc est nomen meum in ærernum: quòd quide nomen adeò est purum, quia nec articulari nec componi, nec minus humana voce exprimi potest. Ad alia verò Dei nomina seu denominationes, quæ ab effectu ei ascribuntur, quod attinet, illa non Deo secundum suam effentia, sed secundum opera ab ipso effecta tantummodò attribuuntur, hoc est, quatenus apparet omnia in omnibus, & in omnibus exiltit & operatur. Oportet igitur,ut pro meliori nostra in hac re instructione intelligamus, quòd cum divina natura fit & opereturin omni re creata atque etia extra cas existat (est enim centrum cujuslibet rei, cujus circumferentia est nullibi, hoc est, extra omnia) in hoc respectu nome ejus essentialeTetragrammaton est commune & Catholicu in omni ramo arboris Sephiroticæ five Cabalisticæ ages, quippe quòd Dominium habet in integrū illius arboristruncū five corpus, & confequenter omnia alia dece Dei nomina à proprietate ei referuntur, ut brachia trunco, quatenus scilicet relatione habent ad varias ejus proprietates feu virtutes in una individua effetia. Quare illa omnia nomina ipfi ab operibus attributa in ipfo & fub ipfo coprehunduntur, quippe, quòd proprietates ta noluntatis, negationis & privationis, quă voluntatis, affirmationis & positionis ejus, & per consequens mortis & vitæ, maledictionis & benedictionis mali & boni in respectu creaturaru (tametsi nihil est idealiter in co malum, qui est summa & fola bonitas) odij & amicitiæ, difcordiæ & concordiæ, Antipathiæ & Sympathiæ sub eo coprehunduntur: Hos inqua, omnes effectus coditione contrari, abuna radice seu fonte essentiali provenire testantur Biblia sacra; quippe quæ habet solummodò potestate vitæ & mortis, & deducit 1 film.26,1.2. ad portasmortis & reducit. Est Iehova, qui 1. Reg.2.6. est illuminatio & falus & protector vitæ hominis, & est ipse, qui affligit tenebris, morbo & morte. Est lehova, qui mortificat & vivificat, deducit ad inferos & reducit. Est ipse, cui abundantiæ suavitatis, & mise. ricors, patiens & benignus, & qui in furore suo arguit hominem, & conturbat offa & animam ejus. Est Ichova, qui vulnerat & mederi facit. Elt Iehova, qui mortem, vindictam, & vexationem minatur. Est iple, qui facit pestem, tabem, febrem urentem, lepram, scabiem, ulcera, hæmorrhoides & ulcera Ægypti: qui dementia & cæcitate percutit, pavore & cordistremore, curis & vexationibus afficit: ac est ipse, qui benedicit cibo & potui, quem haurit creatura: atque consequenter est ipse, qui Anripathiam parit: E regione est Iehova, qui benediction creaturis concedit, ipse beat

cibum & potū, quos sumunt, ita, ut nutriant & præservent: & est ipse, qui amovet morbos, tollit sterilitatem, & auget dies hominis: & per consequens est causa Sympathiæ amabilis & concordiæ inter creaturas: Denique est Iehova, qui format lucem & facit 161.45.7. pace & est ipse, qui creat tenebras & malū. Sed, quonia effentialis hac unitas hos contrarios effectus per proprietates oppositas in luce edidit : ideò Theosophi secretiores varia nomina seu potius denominationes generales ei affignarunt, quas à contextu facro collegerunt, quæ ei afcribuntur ab effectibus, quæ in earum prolatione fequuntur, quoru alij inclinant ad tenebras & privatione, alij ad lucem & politionem, nonnulliad severitate, alij arguunt suæ benig nitatis fructum, quidam indicant actus fui privationem, qui eveniunt contrahendo radios suos in se ipsum. Nam tali ipsius actu effectus tenebrarum producuntur, nimirū essentialis frigiditas, stupiditas, immobilitas,quies, congelatio, contractio &c. Aliqui efficiuntur per actualem ipsius effluxum seu extensione à centro ad circumferentiam, nimirum lux, motus, calor, dilatatio, attenuatio &c. Volo igitur divina ista decem Dei attributa numerare, quæ æternæ effentiæ ascribuntur, ut in arbore Sephirotica ordine reperiuntur, à cujus radice radij æterni multiplicis naturæ seu conditionis ad varieformem radicis voluntatem perficiendam descendunt, quibus multiplices in mundo effectus producuntur. Primum ejus attributum seu denominatio à proprietate est Ehich, atque hoc nomen omnium creaturarum fontem seu originem importat, simul arque misericordiæ & clemetiæ fundamentum denotat, quoniam influxus seu irradiatio divina, quæ ab isto canali seu fonte descendit gratia, pietate, consolatione & bonitate Patris æterni est plena, cui nos monet Christus sic orare: Pater noster, qui es in Cœlis &c. Atque hinc alibi dicitur, quòd Pater judicat neminem. Nam est officium Patris, ut parcé & gratiosé cum filijs agat. Ita etiam Deus sub istiusmodi sua denominatione existimatur esse Pater omnium, & per consequens in ista sua voluntate est benignus & gratiosus seu affabilis suis creaturis, juxta illud Salo-monis: Quin etiam uno afflatu cadere possunt creaturæ à justitia persequente & ventileatæ à spiritu potentiæ suæ: Verum omnia mensura numeroque & pondere disposuisti seu temperasti: nam quod multum potes, hoc tibi semper adest: quandoquide tanquam momentum è lancibus est totus mundus coram te, & tanquam gutta roris descedens mané in tetra: Misereris ante omnia, quia omnia potes, & dissimulas peccata hominū, ur resipiscant. Nam diligis omnia, quæ funt, & nihil abominaris eorum, quæ fecilti. nec enim comparasti quicquam, quod habes odio: Æqui mansurum suisset aliquid, nisitu voluisTes?

10b 5. Deuter.27.

Ffal.6.1.3.4.

luisses aut conservatum fuisset aliquid, nisi tu voluisses? Sed parcis omnibus, eò quòd tua sunt, ô Domine animarum amans,&c: Ecce hîc denominationis Ehieh fructus seu effectus, nimirum creare & generare omnia, quasi Pater: & ad eorum præservationem & sustentationem paterna quadam effectione curare. Ob istam causam hoc portælucidæ, radicali & primariæ in arbore Sephirotica seu numerationi priori arboris præsidet, quæ dicitur Cheter, seu Corona, ex cujus meatu radij Iehovæ in effabili & benigna sua creationis conditione seu voluntare politiva ad omnium rerum creationem descendit. Nam Ehieh significat Patrem & radicem totius creationis.

Secunda emanatio Iehovæ in divinis numerationibus arboris Sephiroticæ habet pro suo fonte nomen divinum lah, quod arguit benedictam & gratiosam radiorum ipsius emissionem ad humidæ naturæ seu aquarum é tenebris seu Tenebrosa abysso extractionem, arque ided attributum seu porta Cabalistica, per quam radij istius emanationis actuosissimi descendunt, dicitur Hochma, hoc est, sapientia, de qua quidem emanatione divina Salomonilta: Sapientiam possidebat Iehova principio viæ suæ, ante opera sua, ante ullum tempus, ante seculum inuncta fuit, cum nullæ essent abyssi, cùm nulli essent fontes abundantes Frov. 8. 222. aquis, antequă montes fundați essent, cum aptaret cœlos, ibi erat, cùm statueret ambitum in superficie abyssi, cum fortificaret superiores nubes; quando ponebat fundamenta terræ, erat apud eum cuncta componens &c: Debemus autem notare, quòd hoc nomen Iah, cujus influentia est sapientia, versatur quandoque in severitate, licet rarò: Quoniam præcipua ejus intentio est in creando & præservando. Hinc ergo lehova dixit Moyfi : loquendo de magno illo Angelo, quem misit ante Israelitas ad eos præservandos in via illa per desertum & mare rubrum: Ne exacerbes eum, quia non feret defectionem vestram, quoniam nomen meum est in eo. Quo evidens est, quòd sapientia ista quandoque punire solet, quoniam ex Syriacho patet, ipsam fuisfeangelicam illam emissionem, quæ præibat Israelitis diurno tempore in columna nubis, & nocturno in columna ignis, uttestatur Syriachus. Denominatio tertia est Elohim, & attributum seu porta lucida, per quam radij emanationis ipsius descendunt est Binah: seu prudentia: atque istud nomen secundum Cabalisticam interpretationem significat terrorem seutimorem, quoniam observarunt, quòd mediante ista proprietate five attributo divino mundo evenirent punitiones & strages. Nam sub ilta denominatione exercet iple fuam potestatem tain ad subitaneam mundi aquarum & Elementi alterationem, quam ad puni-Archang. Cab. tionem impiorum. Atque ideò spiritus illi, qui divinæ hujus influentiæ radios reci-

piunt, dicuntur Bend Elohim, hocest, Filij Elohim, qui sunt instrumenta illa in mundo Elementali ad voluntatem divinam in ista sua proprietate efficiendam. Virtute etiā hujus nominis aquarum in prima creatione commotio, earumque é Tenebrosa abysto eductio erat facta: quæ quidem sine extrema oppositione & repugnantia duorum contrariorum, nimirum ignis & aqua, & consequenter sine horrenda Elementorum dissensione & bello commoriones Tonitruosas in Tenebrosa abysso ad Verbi Fiat prolationem causantem minimé fiebat: Erat enim Spagyrica & altitonanti Verbi virtute & vere Chymica Spiritus Elohim operatione, quod separatio unius Elementi ab alio, atque etiam unius virtutis formalis ab alia distinctio esser perfecta: Vnde Psaltes Regius: Verbo Domini firmati funt cœli & spiritu ab ore ejus omnis 1 fal.33.6. virtus corum.

Percipiendem est igitur, quòd tota arboris Cabalisticæ virtus sub istis tribus membris radicalibus ejusdem complicité comprehenditur: non aliter, quam mundi Typici essentia, forma & figura, in tribus Archetypi personis divinistriformiter continetur. Porro tria in mundo intelle-Auali idem prætendunt, quod septem in mundo materiali seu aqueo. Nam 2 sunt radix materiæ, & 3 funt radix formalis: Vt ergo i est formalis radix in Archetypo ad ? & materialisad 2 : ita quidem 2 funt materialis radix in mundo Typico ad quadratum 4. Quare sequitur, quod (4) quaternarius, qui est numerus seu Character Symbolizans cum materia & 3 figura formæ conveniens simul additi producunt universalem mundi substantiam ex materia & forma consistentem. Debemus ergo cum diligentia observare, quod ista priores denominationes divinæ pertinent ad illas proprietates, quibus Ichova ad imaginem Archetypi tria priorum creationis dierū opera perfecit, in quibus totus mundus cum suis cœlis ac Elementis esset creatus, & quælihet eorum regio aptè & convenienter disposita.

Septem sequentia in Arbore Cabalistica Brachia seu rami spectant ad varias illas alterationes tam propitias, quam adversas, quæ creaturis in hoc mundo eveniunt. Õuare quartum membrum illius arboris habet pro suo præsidente benignam & jucundam arque clementem Dei Iehovædenominationem El dictam, cujus attributum seu porta splendida sive numeratio vel canalis, per quem aureos suos effluxus in mundum emittit, vocatur Chesed; Latine, Clementia: quoniā divina influentia, quæ transit per eam, est gratia, benignitate, vità & bonitate plena, uti infra patebit. Est enim fons, à quo fortunatus ille Planeta Iupiter amabiles & benignos vitæ creaturarum radios recipit: Vnde Iupiter dicitut, quasi Iuvans Pater. Ob istam rationem

Moyles,

Ecclef.

Moyses, orando pro restitutione Miriæad sanitatem pristinam, dixit : El narapha na

la: Deus gratiæ, quæso sana illam-

uintum nomen quinto arboris brachio ascriptum est Elohim Gibbor: atque hoc effectus malevolos & infalubres influetias creaturis immittere solet, facitque perturbationes in Elemento Catholico per Tonitrua, fulgura, Cometas; imò etiam excitat super terram bella, contentiones lites, pestem, febres, estque ejus Thesauri arca seu promptuarium stella Martis: Canalis verò seu porta, per quam radij ejus descendunt, vocatur Hebraice Geburah, quòd arguit potestatem, vim & violentiam. Ramus seu brachium proximum, id est, numeratio sexta habet pro suo Domino nomen Dei; Elosh, cujus effluxus seu radii sunt vita multiplicatione & pulchritudine pleni: & ob istam rationem truns cus seu Canalis, per quem effunduntur in mundum, dicitur Tiphereth Hebraicè; Latinè Gratia, ornamentum, pulchritudo & solatium. Hujus radiorum sacrarium est corpus Solare, quod & suam formosam speciem, pulchritudinem & Gloriam coruscantem ab eo recipit: Atque iste cst ille Spiritus, de quo Iob intendit, di cens: Spiritu fuo ornavit cœlos. Et Syriachus: Sol illuminans per omnia respexit, Eccles, 42.16. & Gloria Domini plenum est opus ejus. Septima numeratio Cabalistica seu arboris Sephiroticæ brachium seu ramus habet pro suo Domino cognominationem Dei Iehova Sebaoth, quasi Deus exercituum, & Deus jubilationis & perfectionis, atque ideò attributum, porta seu canalis, per que ejus radij seu fulgor exit, dicitur Netzeth, quali Triumphus, victoria, atque etiam justitia, charitas & amor; quare influentia generationis, multiplicationis & delectationisab ista emanatione procedunt: Arca autem hujus Thesauraria inter cœlestia est Sydus Veneris.

Octavum nomen a proprietate est Elohim Sabaoth, seu Deus exercituum, atque porta, per quam ejus radij transeunt vocatur ab Hebræis Hod, id est, laus, honor, fornositas. Promptuarium verò coeleste, quod ad influentias ipsius recipiendas & reservandas est ordinatum est Itella Mercu-

rii.

. • . •

Nonum, quod nono arboris brachio affignatur, est Elchai, hoc est, Deus vivens, seu Sadai, hoc est, omnipotens Deus: atque ejus numeratio seu porta est Iesad, hoc est, basis, fundatio, quies, redemptio: Hujus autem essusus recipit Luna Coelestis, quæ est quasi parva terra, recipiens omnes prædictas influentias in genere, quæ ab alto descendunt: atque hæc est ratio, quòd ipsa tot mutationibus seu alterationibus sit obnoxia, cujus essectus tam in generatione & corruptione, quam in maris exaltatione vel depressione cernitur.

Vltimum cognomen, quod portæ decimæ dictæ Malchut, id est, regnum & imperium, præsidet est Adonai seu Dominus, quod quidem importat severitatem & captivitatem creaturis per Dei iracundiam atque istius attributi insluentiæ cadunt in regionem Elementatem.

Quibus Sapientissimorum Rabbinorum observationibus & collectionibus invenimus, quòd in istis decem generalibus numinis æterni proprietatibus per decem attributa significatis, omnia in hoc mundo sive à creatura æstimantur bona vel mala, politiva vel privativa, concordantia & amabilia seu discordantia & odibilia; &, ut verbo dicam, sive sint occulté vel manifeltè opposita, vel in natura seu conditione inter se convenientia disponuntur, & ab unica unitate descendunt: A tque hinc liquet, quomodò ista unitas in essentia, sit multiplex in proprietate & conditione, secundum cujus in Velle & Nolle diversitatem diversa & plané opposita aguntur, & operatur in mundo tam cœlesti, quam elementali: imò verò est in illo Empyreo, idque emanationibus particularibus à Catholica & Archetypa emanatione scaturientibus: Atque iterum, quælibet dictarum decem emanationum fephiroticarum in infinitis quasi alijs eradiationibus à voluntate sui fontis haud dissonantibus distinguitur: Vnde eriam sequitur, quòd quælibet harum proprieratum receptacula habeat in coelo æthereo stellaria tam fixa, quam erratica, quæ in infinitas creaturas sublunares, tam animales, quam vegetabiles & minerales suas effundunt virtutes, quæ omnes ab invicem juxta influentiarum proprietates, tam forma, quam natura variari animadvertuntur : Atque ratio , cur divinitas creaverit seu emisent unum radiorum effluxum alteri contrarium, erat tam ad præservationem, quam destructionem creaturarum: Nam, ut ultimus harum emanationum effectuserat creatio, generatio & præservatio creaturarum suz propriz conditionis & naturæ: ita quidem isti effectus applicari solent aut pro præservatione & restauratione creaturarum deficientium & in firmarum, nimirum, cum venenosumaliquod simplex sive animale sive vegetabile five minerale ad morbum periculosissimum propulsandum applicamus; videlicet in regno animali viperam, Scorpionem, bufonem, araneam, aut Cautharidem vesicantem &c: in vegetabili Papavera stupida, seu opium Somniferum, Flammulam Canterizantem, Elleborum vomiterium, Aconitum &c: in minerali Arsenicu, argentum vivum, Refalgar, Antimonium &c: quæ omnia simplicia habent proprie= tatem tam ad auferendos morbos, quam ad ipsos animalibus inducendos, imò cerré & ad ipía quandoque interficienda conducunt: Et tamen creaturis, quæ radios fuarum

Digitized by Google

suarum formarum radicales ab ista velilla 1 emanatione acceperunt horum venenatorum influxuum effectus apparent boni & falutiferi: utcunque sunt omnes Deo bonæ, utpote, quæ ab ipso erant ordinatæ, non modo ad fanandum in fua benignitate, fed etiam ad exterminandum & interficiëdum in sua severitate, ac denique ad faciendum placitum fuum, qui operatur omnia in omnibus, sive sit ad creaturæ beneficentiam five ad flagellum. Quare Salomon: Ecquid conservatum fuit aliquid ni-Sap. 11.21. si tu voluisses ? Vnde liquet, quòd omnia sunt Deo bona tametsi impijs, qui patiuntur, videntur mala. Opera Dei universa (ait Sapiens) funt bona valdé: Bona bonis creata funt ab initio, sic nequissimis bona & mala: Initium necessariæ rei vitæ hominum aqua, ignis, & ferrum, fal, lac, melo, botrus, uvæ, oleum & vestimentum. Hæc omnia sanctisin bona, sic & impijs & peccatoribus in mala convertentur: funt spiritus, qui ad vindictam creati sunt, & in furore suo confirmaverunt tormenta sua: in tempore confummationis effundunt virtutem & furorem ejus, qui fecit illos, placa-

bunt; Ignis, grando, fames, & mors: omnia hæc ad vindictam creata funt bestiarum dentes & scorpij & serpentes &c: in mandatis ejus epulabantur & super terram in necessitatem præparabuntur, & in temporibus suis non præteribunt verbum. Propter istam ergo causam, nimirum propter fecretam naturarum oppolitionem, à varijs divinitatis emanationibus ortam, amicitia & odium, & consequenter Antipathia & Sympathia essent à Deo creata, ut sub titulis lucis & tenebrarum se invicem oppugnarent in isto mundo, quæ quidem contentio incepit primum inter Angelos, deinde inter stellas, quæ recipiunt oppositas Angelorum influentias, tertiò inter ventos & Elementa, qui venti suæ contentionis spiritus à stellis & ipsarum influétijs recipiunt: ac denique inter creaturas compolitas sive sint perfecte sive imperfectè mixtæ. Sed quoniam inter alias oppositas in mundo naturas, Sympathia & Antipathia funt omnium magis abltrusæ & occultze, de ipsarum mysterio pro captus mei exiguitate sequentem efficiam sermonem.

#### CAPVT. III.

Hic demonstratur, quòd occulta tam Sympathia, quàm Antipathia in creaturis actio radicaliter ab Angelicis irradiationibus ad invicem à creaturis sibi subditis emissis producatur.

Revelin.lib.3. de att Cabal.

Beclef, 39. a

PGI,104.4.

rchangelus

Vi bene in Theosophia sunt versati, volunt, quòd omnes Angeli sint ejusde generis respectu sua creationis, tametsi · corum unus est alteri plus minusve illuminatus fecundum illud officium, cui à Deo funt destinati: nam considerare debemus, quòd Angeli fint immediata organa feu instrumenta, per quæ & in quibus æternitas fuam voluntaté præstare solet, tam in cœlo, quam in terra, utpote, qui ejus Verbum Fiat efficere solent. Vnde Rex David: Angeli Dei validissimi robore, essicientes verbum ejus, auscultantes voci ejus, ministri ejus, facientes placitum ejus &c. Ita, ut sit evidens, quòd nihil in mundo temporali sive in cœlo five in terra factum eft, fed illud radicaliter à spiritibus mundi ævialis derivatur: Atque hac de causa Reuclinus ait, quòd omnia corpora, sive sint cœlestia sive terrena, habeant spirituales quosdam dire-Agres & gubernatores, qui ipsorum virtutibus & operationibus præsunt, sive sint stellæ, sive vegetabilia, sive mineralia, sive animalia, non modò rationalia, qualis est homo, sed etiam irrationalia. Quare Archangelus Cabalista multos facit Angelorum gradus, variaque ijs assignat officia: Nam alij ait, stant coram Tribunali Dei, ipsum laudantes & hymnis celebrantes: alij folent ei administrare atque etiā nobis: alij custodes sunt vigiliæ nocturnæ: alij præsunt quatuor quartis anni: atque hi funt præfidetes quatuor Solis stationum: alij sunt septe

planetaru gubernatores: alij disponunt influentias stellarū fixarum & duodecim signorum, de quibus intendit ille locus apocalypleos, dicens: In duodecim portis (hoc est 12. signa quæ Plato dicit esse portas coli) funt 12. Angeli: alij funt Tutclares & protuitione & præservatione creaturarum ordinantur: nonnulli cură bestiaru habent, alij Plantarū: alij lapidum prætiosorum & mineraliü: Hosomnes secretiores Theologi & sapientes approbare vidêtur, simul atque confirmat, quòd Deus operetur omnia in hoc mundo inferiori, mediantibus Angelorū administrationibus. VndeD. Paulus ait quòd omnes fint spiritus administratorij, uia à Deo mittuntur ad istud officiù obeundū.Hæc Archangelus.Porro etiā Reuclinus asserit, quòd influxio radiorū Angelicorū à stellis debeat esse diversa & naturæ variæ, quonia Angeli non movent orbes collettes motu fuo voluntario femper uno codeque modo, tametsi illi motu violento seu diurno affidué ab ortu in occasum moveantur.

Sed quid verbis opus est pluribus, cum operis Cabalistici progressus hoc totum nimirum mysticam operationem & varietatem actionum in Angelis ad amussim enucleare videtur : Nam si decem Dei denominationes sive attributa producant decem emanationes distinctas & conditione differentes, quæ descendunt per decem portas, seu numerationes Cabalisticas supra dictas, contrarios animadvertuntur

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. 1.

tam in cœlo, quam in terra effectus procreare, sequitur prædicto Psaltis testimonio, quòd sint tot vehicula Angelica, quæ transportant illas dece influentias in mundum inferiorem, quot sunt portæ Sephiroticz: & consequenter, quot sunt proprietates differentes in velle divino, atque itidem varietates, tot sunt vehiculorum, quibus ad inferiora conducuntur. Nam velim, ut quilibet sagax intelligat, quòd Doctores Hebraici de natura & proprietate cujuslibet denominationis seu attributi Deo à sacris literis ascripti, per illum ipsum effectum, quem immediaté post ejus prolationem in lucem edebat, haud aliter judicare solet, quàm Philosophus de natura seu complexione hominis ex ipsius Physiognomize intuitu aut ex signis, quæ vidit in cœlo de sequentibus ejusdem effectibus, videlicet de pluvia, ventis, tonitruis &c: præsagire animadvertitur. Iam verò (ut dictum est) si sit divina influentia lucis, quæ animat & informat quemlibet spiritum Angelicum, debet ex necessitate sequi, quòd quilibet istorum Angelicorum conductorum seu vehiculorum influentiarum divinarum sit abaltero differens seu diversus in proprietate:quoniam formales illæ influentiæ, quæ ipsos animant, ab invicem sunt diversæ, & consequenter erunt naturali inclinatione proni atque parati ad voluntatem Creatorisefficiendam secundum illam emanationis seu radiorum influentiæ proprietatem, quàm à porta sua Sephirotica recipiunt. Ad Angelica ergo illa receptacula seu vehicula quod spectat, quæ ad diversas divinarum influentiarum seu irradiationum species recipiendas sunt ordinata, mihi propositum ett pro meliori lectoris intellectu in prima serie portas seu Canales Sephiroticos exprimere: Deinde ordines Angelorum recitare, ex quorum numero illa vehicula Angegelica existunt, quæ irradiationes illas recipiunt: ac tum postea stellas coelestes, quæ sunt cœlestia illarum influentiarum super cœlestium promptuaria sivesacraria nominate; ac in loco postremo aliqua de effe-ctibus, quos influentia ista deorsum à stellis in regionem Elementarem effusæ, tam in aëre, quam aquis & terra producunt, faciam verba. De attributis divinis simul atque emanationibus sanctis cum peculiaribus ipfarum proprietatibus capite præcedenti sumus locuti: ad residuum verò quòd attinet, lectorem scire velim, quòd decem illæ particulares radiorum emissiones ex totidem portis seu canalibus Sephiroticis in valtam mundi cavitatem ad complementum voluntatis Creatoris factas, habent suos peculiares aurigas seu conductores. Nam in hoc Theologiæ peritiores conveniunt, quod, ut superiores Angelorum ordines recipiunt sua lumina & splendidissimas emanationes immédiate à Deo, ita quidein ea emittunt atque manifestant ordinibus Angelorum inferioribus: atque

propter istam rationem dicuntur specula polita, quatenus lumina sua à facie Dei seu æterna iplius emanatione recipiunt: quæ (uti anteà probavi) est omnium horum luminum Angelicorum caput. Atque iterum, ut Theosophi abstrusiores serijs suis ex pagina sacra collectionibus decem distinctas proprietates, atque etiam totidem varias cognominationes seu nomina Dei ijs appropriata observarunt : ita quidem perceperunt, quòd esser Angelus aliquissingularis, qui cujuslibet eorum irradiationis influentiam reciperet,& naturâ ac proprietate illius esset præditus, ut pote, mediante qua vivunt & animantur, quatenus, ut Angeli externum est spiritualis aer; sic ejus internum est formalis illa emanatio, cujus virtutis est vehiculum: atque hæc est generalis inter Theosophos occultos opinio, quibus Dionysius & Bartholomæus videntur consentire, quòd nimirum unus Angelus se immiscere cum alterius negotio seu officio, aut alterius labores suscipere non debeat, nisi sit talis Angelus ordinis inferioris, qui subijcitur Authoritati & gubernationi Archangeli sui, cujus etiam proprietate & natura insignitur, ut infra dicetur latius

Oportet igitur, ut sciamus, quòd officium magni & Catholici Angeli Mitattron esset tam universale, & quòd in primis versatus esset circa informationem totius mundi & divisionem lucis à tenebris, atque etiam vivificationem spiritus mundi aquatici & diurnam cœlorum revolutionem: atque ideò dicitur; idque haud inconsulté, quod esset divina illa Catholica emanatio, quæ dicta est sapietia æterna, quæ ob istain causam dicitur omnium priùs creata, à qua tum posteà omnia sunt creata. Hinc ergo Eccles. dictum est, quòd Angelus ille contineat in se omnem perfectionem Angelicam, haud aliter, quam omnes radij Solares comprehunduntur in corpore Solari. Nam, ait Paulus, est imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, in quo condita sunt omnia visibilia & invisibilia, sive Throni, five Dominationes, five Principatus five Potestates, omnia per ipsum & in Colost. 1.4 15. ipfo creata funt, & omnia in ipfo constant. Quare & Rabbini Hebraici essentiam primæ emanationis ad Angelum Mitartron applicant, quæ dicitur fuam viam in mundum per regalem portam Cheter seu Coronam fecisse, vocaturque prima creatura, quatenus denotat spiritum Catholicum mundi, qui prius omnium recepit primogenitum live imperialem emanationem ab attributo Dei Ebieh, quod est nomen æternitatis, quippe, quod respicit tempus præteritum, præsens & futurum. Ob istam ergo causam Magnus Angelus se nominat Alpha & Omega, principium & finem. Prima influentia ergo, quæ erat vitæ essentiæ Catholicæ recipitur ab Angelo isto Mitattron, quasi Dono Dei, postquam per por-

tam Cheter in Supremum Angelorum or-r dinem, dictum Seraphin, emittitur, qui ratione propinquitatis illius ad Thronum Dei ardere & inflammari amore igneo traditur atque hinc inde est, quòd ordo iste tantà excellentia & pulchritudine ornetur, nimirum ratione istius primariæ & effulgentissimæ emanationis, quæ tam amabilis & benigni Patris luminis copià impletur Ab hinc ergo Angelus iste potens lucidos hosce effluxus in cœli ætherej cavitatem conducit, ac in illo, quasi Catholico ejussacrario, reservat: Arque spiritus lucis istius præsentiå, mox animatur & vivificatur, ita, ut admirabili ipsius actionis ratione dicatur primus coelorum motor, ut pote, in quo movetur primum mobile, ad cujus motum reliqui cœlorum orbes, mundum naturalem constituentes, ab ortu in occasium spacio 24. horarum feruntur.

His ergo liquet, quid sit anima mundi, nimirum emanatio illa sancta spiritu cœlorum sic amicta, Divina irradiatio, penetrans per secundam portam Hachma, quæ emittitur à divino cognomine lah: transit per ordines Cherubinorum, qui significant plenitudinem scientiæ, & abundantiam donorum sapientiæ: atque istius irradiationis influentia recipi dicuntur ab Archangelo Zouhiele (quod nomen denotat pulchritudinem) quatenus infinitis particularibus vitæ radijs impletur. Sunt tamen alij ex Cabalistis, qui hunc radiorum istorum conductorem Razielem vocant, qui illos immediatè in Firmamentum sive ccelum stellatum dirigit, & præcipué in Zonam illius cœli, qui Zodiacus & fignifer nuncupatur, arguens per hanc nominis sui Erymologiam, quòd radij istius in eo complicitè reconditi delineant idealiter infinitas creaturarum particularium species, quas omnes tum posteà realiter & explicité in regione Elementari depingit.

Tertia radiorum effluxio fit per portam Binah, cui præest nomen divinum Elohias, & descendit immediaté in ordinem Throporum; inde arguendo severam Dei proprietatem & judicio plenam. Hos radios recipit Archangelus Zabkiel, vel, ut alij volunt Zasiel, significans Genium Choleræmagnæ. Atque hic spiritus conducit hos instuuxs ad Sphæram Saturni, quam implet Spiritibus sive Intelligentijs suæ naturæ, quas vocant Saturninos, vel Benetelbins, ac tandem hi effundunt in mundum Elementarem, nimirum, aërem, aquam, terram, instuentias seu subtiles spiritus suæ naturæ.

Quarta emanatio conducitur per Canalem Chefed, cui præsidet nomen sanctum El, recipitur ab Archangelo ordinis dominationum, qui arguit potestatem contra malignos spiritus, assignatque vitam & assignatum creaturis: atque Archangelus iste dicitur Zadbiel qui significat genium justitiæ, atque iste spiritus juxta naturam

influentiæ, quam conducit, est veræjustitiæ in proportione vitæ ac Elementorum amicus: & per consequens vitæ creaturarum fautor & Patronus. Hos radios deorfum in orbem Iovis vehit, eum infinitis spiritibus suæ naturæ ac conditionis implet, quæ Intelligentiæ Ioviales dictitantur, quæ in creaturas sublunares ipsis subditas suæ influentiæ portionem impluunt, qua vivunt, multiplicantur atque præservantur.

Quinta radiorum emissio sit per portam Geberah, cui præses est nomen divinum Elebius Gibbor: atque hi radij dicuntur ad ordinem Potestatuum descendere atque Archangelus, cui radij isti committuntur, vocatur Samael, vel, ut alij volunt, Hamael: est que ista Intelligentia radios istos conducit in Sphæram sive orbem Martis, eumque implet spiritibus sive Intelligentijs suæ naturæ, igneoque suæ conditionis ardore constat stellam Martialem, à qua influentiæ Martiales in Elementarem regionem, & præcipué creaturis ipsi subditis effunduntur.

Sexta radiorum divinorum emissio sir per Canalem Sephiroticam Tiphereth, cujus dominus est Cognomen Dei Eloah: atque hi immediaté in ordinem Virtutum, descendunt. Hinc Isidorus ait, quòd Angeli sitius ordinis recipiant illuminationem, purgationem & perfectionem à Deo atque Archangelo Michaele duce (qui significat, quis tanquam Deus) in Sphæram Solis conducuntur, & ab eo ad inferiora, ad creaturarum vivisicationem, multiplicationem, præservationem, & ornationem distillantur.

Septima radiorum extensio fit per portam seu Canalem Netzeth, cui præest nomen Iehovæ Sebaeth, & ab ea transeunt ad ordinem principatuum, à quo per Archangelum Anaelem ad Sphæram Veneris vehuntur, à qua tum posteà ad creaturas ci in mundo Elementari subjectas descendunt.

Octava radiorum emissio fit per portam Hod, atque buic præsidet nomen Elobim Tebaorb: hi descendunt in ordinem Archangelorum, ubi ab Archangelo Raphaele in Sphæram Mercurii conducuntur, & ab ea creaturis in mundo Elementali ijs subditis immittuntur.

Nona lucis emanatio fit per portam Iefed, cui præest nomen Sadai, quæ descendit ad ordinem Angelorum, & ibi ab Archangelo Gabriele recipiuntur & ad orbem lunæ conducuntur, à quo ad inferiora pro creaturarum ei subditarum animatione & vivisicatione descendunt.

Decima & ultima radiorum extensio sit per Canalem Malchue, cui dominatur nomen Adonai, atque ista descendit immediate (ut Cabalistæ volunt) in ordinem beatarum Animarum, aquo in regionem Y 4 Elemen-

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

Elementalem. Hæ funt Cabalistarum de isto irradiationum Angelicarum mysterio

Per continuitatem ergo istarum singularum emanationum oppolitarumà Deo ad Angelos principales, & ab ijs ad spiritus Olympicos, atque abiltis ad dæmones sublunares, colligere possumus, primum, quòd Deus Solus operatur omnia in omnibus: Deinde, quod secundum varietatem suæ voluntatis varieformiter agat in hoc mundo: & consequenter scire debemus, quòd ejus voluntas sit multiformis in proprietate, quoniam res efficientur tam in cœlo, quam in terra secundu multiformem operationem, ut ab effectibus colligere fas est. Quare, si Deus operetur omnia in omnibus, necesse est, ut diversitas illius operis à multiplicitate suæ voluntatis procedat: Atque propter hanc causam Hermes ait: Voluntas Dei summa est rerum perfectio, qua necessitas sequitur; necessitatem verò concomitatur effectus: Et per consequens concludit, quod Deus in momento temporis tam ejus voluntatem, quam effectum ejusdem complere soleat: At quod non vult, ut existat, illud quidem esse nequit: Quare, quod existit in rerum natura, cujuscunque fit proprietatis, illud efficitur fecundum voluntatem unius ex istis divinis attributis : Neque (inquit Hermes) credibile est, Deo displiciturum esse, quod placuit, cum & futurum id & placiturum multo anté sciverit. Atque ideo Salomon: Ecquid mansurum fuisset aliquid, nisstu voluisses? Terriò, quòd secundum varietatem divinæ voluntatis res omnes effent creatæ, quarum una aut spiritualiter Sympathizat in affectione cum alia, aut inter se Antipathizant ambæ, ratione radiorum contrariæ conditionis, juxta vel concordantem vel oppositam naturam irradiationis Angelicæ seu emanationis radiorum unius spiritualis creaturæ ad aliam : quæ contrarietas conditionum procedir à varietate proprietatum, quæ sunt in voluntate unius æternæ effentiæ. In hunc ergo modum fuerunt omnes hujus mundi creaturæ, tam spirituales, quam corporales compolitæ; atque hoc modo erant vivificatæ atque animatæ per radios, quorum unus est alteri conditione contrarius, aut ratione fuæ concordantiæ & similitudinis naturæ: Exultant magnoperé, quando radij unius influentiæ se invicem respiciant. Scire autem debemus, quòd, quamvis quælibet creatura habuerit radicalem fuam informationem ex istis emanationibus: tamen in earum generationibus. & multiplicationibus pollunt variare & discrepare à conditione creatorum seu generatorum suorum parentum, ratione unionis duarum differentium irradiationum in hora nativitatis. Hinc ergo evenit, quòd filius tum figurà tum conditione possit dissimilis esse iuis parentibus : Nimirum, equus magis

furibundus aut mitis, quam ejus genitor, planta, aut fructus, magis laxus, aqueus & insalubris, quam arbor, à qua in forma furculi decerpebatur: & consequenter per applicationem radiorū Angelicorum contrariæ fortitudinis in nativitate hominis irradiatio seu radiorum ex planta, vel flore vel bestia &c: emissio potest perpetuò Antipathizare cum isto homine: uti ego novi nobilem fœminam, cujus naturæ rofæirradiatio erat ita contraria, ut folo ejusdem, dum dormiebat, contactu, vesica in facie esset elevata: Porro etiam alius felem, alius anatem tanto odio habebat, ut folo eorum aspectu in lypothymiam quasi incidere solerent. Et cum oppositio inter Elementa sit manifesta respectu illius contentionis & pugnæ, quæ est inter naturas diffonantes, videlicet frigus & calorem &c: ita, ut in hoc casu radix Sympathiæ & Antipathiæ hujusmodi seu potius oppositionis Elementorum bene cognoscantur ab omnibus, nempe ratio inimicitiæ inter aquam & ignem, atque inter aerem & terram: Intelligendum est tamen exijs, quæ superius funt dicta, quòd fit caufa adhuc magis latens & interna veræ Sympathiæ & Antipathiæ in rebus, quæ à quibusdam occultis Itellarum naturis ascribitur, cum rei veritate procedit ab influentijs illis Angelicis contrariæ fortitudinis, quæ invisibiliter & more abstruso à creaturis emanant, quæ sub emanationibus contrarijs & dissonantibus funt natæ: Quod quidem Reuclinus optime ex istis describit : Philosophis (ait) Reucl lib. 3. de art. Cabal. Peripateticis probatur id, quòd cœlum quodliber Sphæricum præter formam suā effentialem habet affistentem intelligentiam orbis sui motricem, que vocatur Angelus, eò quòdad hoc officium missa, intelligens & volens complet justa Creatoris, tanquam inter Deum & naturam, virtus media, à qua fiunt operationes, in rebus, quas natura eorum vel non fecerat, vel non sic fecerat, quas alij provenire dicunt à proprietate occulta; alij, quia tale. Hæc ille. Quibus pater, quod occulta Sympathia & Antiparhia rerum tam in cœlestibus, quam terrestribus procedant & deriventur à mysticis & arcanis actionibus seu irradiationibus, Spirituum Angelicorum, qui primum accipiunt illas proprietates à peculiaribus influentijs seu emanationibus, quæ descendunt à portis Sephiroticis, seu à fonte æterno. Sed, quoniam non est officium Astrologi se tam profundé mysterijs illis immergere, quæ ad mundum ævialem efficere fontem & originem illorum effein rebus inferioribus; volo ego jam more Astrologico indicare, quomodò tam Sympathia, quam Antipathia a multiplici Itel-

CAPVT.IV.

spectant; utpote, cujus est. stellas coelestes Auum, quæ descendunt ad operandum tam per Sympathiam, quam Antipathiam larum influentia insurgant.

Digitized by Google

Afclez,4.

Sep. II.

Vbi ratio Sympathiæ & Antipathiæ Astrologica enucleatur, ubi etiam probatur, quod, cum omnes spiritus inferiores suarum naturarum influentias de desuper accipiant, & cum creatura Elementares non sintaissi imagines calestim, debet necessariò sequi, quòd, ut sunt tum Sympathetice tum Antipathetici aspectus sive irradiationes inter duo vel plura cælestium corporum, debet etiam pariter esse emissio radiorum ab uno corpore Elementari ad aliud, qui juxta naturam emanationis sunt vel Sympathetici vel Antipathetici.

Cabalisticis Theologis de Sympathia & Antipathia sermone, restat jam, ut illarum arcana more Astrologico aperiamus, nimirum sumendo organum visibile pro invisibili agente, hoc est, creatura externum pro interna ejus virtute Angelica & iufluentiam stellarem pro occulta & centrali emanatione divinitatis, quæ (ut di-Aum est) effunditur in spiritus seu intelligentias illas, quæ inhabitant & illuminant Itellas, & ab ijs lucis. illius influentias in mundum Elementalem ad animandos ventos pro quadruplici communis Elementi Catholici mutatione & Meteororum mulemium procreatione corporumque peresté inixtorum productione emittunt: Oportet ergo (Astrologicé loquendo,) utsit manifelta oppositio & convenientia non modò in respectu manifestoru Elementoru seu ventorum, qualitatum sive naturarum, quæ dignoscuntur esse tam in stellis fixis, quam erraticis (nam signa zodiaci aquea contrariantur igneis, & nocturna diurnis, orientalia occidentalibus, masculina sce-mininis &c.) Sed etiam respectu magis occulto: nam in Astrologia peritiores notarunt, quòd, ut Iupiter, Sol & Luna sunt amicitià cum Saturno conjuncti; ità quidem Mercurius, Mars & Venus sunt et inimici: Iterum omnes Planetæ excepto Marte funt amici Iovis. Porro etiam est nullus planetarum, excepta Sola Venere, qui est amicus Marti, led inter catera Sol & Mercurius funt intininicistimi. Etiam Iupiter & Venus sunt amici Solis: contra verò Mars, Mercurius & Luna sunt Solis inimici, Omnes planetæ dicuntur amare & fovere Venus sunt solis inimici. nerem excepto Saturno, Iupiter, Venus & Saturnus sunt amici Mercurio; ejus verò inimici sunt Sol, Luna & Mars, Amici Lunæ, sunt Venus, supiter & Saturnus, ejus injmici sunt Mars & Mercurius, Amici Capiti Draconis sunt Supiter & Venus; ejus inimici sunt Saturnus & Mars. Denique inimici cauda Draconis funt Juniter Luna, Venus; ut è regione amici ejus sunt Saturnus & Mars. Præter ista notandum, quòd · Istalia amicitiæ & inimicitiæ species inter planetas, nimirum cum eorum unus est in fua exultatione, in domo alterius, & in hoc res subjecta influentiæ unius, amanter reci-

PActo radicali cum Hebræis mysticis & | piet aspectum alterius. E regione verò Des trimentum unius in domo alterius, facier spiritum unius creaturæ, quæ nascitur sub illo planera, qui habet detrimentum & per malum aspectum alterius, qui est in propria domo, in qua est detrimentum, ut Antipathetice respiciat rem aliquam, que subijcitue Dominio alterius. Hoc, inquam, modo rei natæ præsentia sub planeta, illius Domus erit ingrata & odiosa alteri, cujus Domininativitatis, detrimentumest in eadem domo. E contra verò observandum, quòd duæ creaturæ inter seSympathizent & cum lætitia & gaudio se invice aspiciant, quando earum nativitatisDomini conveniant in . natura, virtute occulta & fortitudine: verbi gratia si Mars sit Dominus nativitatis unius,& Venus alterius: hi duo Planetæ naturali quodam instinctu inter se conve-. niunt: Atque itidem Venus, Iupiter, Mercurius & Luna concordant inter se. Porro etiam scire debemus, quod signum illud. zodiaci, quod multas unius planetæ digni-ftates in se habet, ut sunt Domus, Triplicitas, Facies, Exaltatio, Terminus &c: optimè Sympathizabit & concordabit cum genitura illius planetæ: cum ex altera parte signü vel fixa aliqua firmamenti impressio, quæ est in conditione planetæ opposita, aut infortunijs plena, exempli gratia, si eslet Planeta in suo casu vel detrimento &c: fa-, cit mediantibus suis radijs occultum quoddam odium. Prætered modus ejaculationis eorum radiorum ab invicem proferre folet fatis mirabilem alterationem inter duas creaturas sive subjecta: Nam, ut radij stellarum se habebant ad invicem in nativitate animalis, ita verus radiorum affectus per manebit & exprimeter in re nata vel vegetatione producta. Igitur naturam illorum radiorum seu irradiationum secretarum, quæ stellarum influentias concomitantur more adhuc magis amplo & pleniore exprimere intendo, quoniam in ijs confiftit Astrologicum Sympathia & Antipathize in rebus inferioribus secretum.

Primum igitur scire debemus, juxta profundissimoru Astronomorum & præcipué Alkindiopinionem, quod omnis stella ha- Alkindus ifbeat propriam natură & conditione, in qua bro de tadije. radioru ejectio cum alijs continetur: & sicut unaquæque sua haber propria naturam,

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.I.

rire, in qua radiorum emissio continetur: sic ipsi radij in diversis stellis sunt diversæ naturæ, ficur ip e stellæ funt in natura di-versæ: omnis en stella suum habet situm in mundana machina ab omnibus alijs diversum: Vnde provenit necessario, quòd omnis stella alium sortitur respectum, quam alia ad omnes alias, & res omnes & loca in mundo contenta. Aspectus autem varius variat effectum radiorum, ficut & aliæ proprietates ipfarum stellarum variæ. Vnde fit, quòd omnis stella aliud & aliter operatur in locis & rebus diversis: quantumcunque modicis & quam modicé differentibus, cum tota stellarum operatio per radios procedir, qui in omni aspectu vario in se ipsis variantur : Nam radius, qui à centro stellæ ad centrum terræ procedit fortiffmus esse probatur in operationis ina specie: qui verò à gentro terræ obliquantue fecundum proportionem obliquationis in effectu debilitantur; nisi in quantum stellarum aliarum radijs concurrentibus in ijsdem locis confortantur: In omnë enim locum omnis stella radios effundit, propter quod radiorum diversitas in unum conflata, variat contenta omnium locorum: cum in omni loco diverso diversus sit tenor radiorum, qui à totali stellarum harmonia derivatur. Hoc insuper, quia continué mutatur per planetarum & alia-rum stellarum modific continuum, secundum locum mundi Elementorum, & eorum contenta omnia continuè movet in diversas conditiones exeuntes in actum, secundum exigentiam ejuide temporis harmoniæ, licet humanis sensibus res aliæ mundi videantur permanere. Liquet igitur, quòd omnia loca & omnia tempora diversa constituunt individua in hoc mundo: quod facir coelestis Harmonia per radios in mundum projectos sese continuè disersificans. Quibus liquet, quòdirradiationes omnium stellarum diversas operationes in rebus hujus mundi habeant secundum diversitate proprietatum rerum: Quatenus res omnes ab horum radiorum emanatione sive emissione existunt & derivantur. Porro etiam notandum, quòd culcitis baymoniæ conditio sit talis, quòd cum onicas stellæ sint diversarum naturarum, atque obiltam rationem omnes earum radij sint effectuum diversorum in mundo Elementari, evenit, quod radiofæ earum operationes ad juventur in eadem materia seu subjecto, atque iterum in alio inter se impediantur. Observandum est etiam, quòd super rem quamlibet hujus inundi inferioris, stella ordinatur prædominans, atque iterum est quoddam signum cœleste, quòd operi & proprietati ejuidem præsidet. Ex ista ergo radiorum stellarium conditione inter se tam magna oritur rerum differentia & diversitas, ut vix reperiendæ sint in mundo res

quam totaliter in nulla alia contingit repe- duæ vel plures, quæ in omni respectu sunt ad invicem similes, tametsi sensus humanus in aliquibus casibus sit sufficiens ad apprehendendam earum differentiam. Concludunt ergo, quòd cœlestis harmo nia operetur tam differenter in diversis locis & temporibus, ut quandoque similia & nonnunquam dissimilia tam figura, quam proprietate producat. Etiam nunc temporis similia per motum similem, & quandoque dissimilia per motum dissimile, nimirum per motum tardum & velocem. Quibus bene ponderatis, & cum sit evidens, quod mundus Elementaris sit factus ad exemplar coelestis, ita, ut quicquid continetur in mundo elementali, continet in se imaginem cœlestis, minimé dubitare debemus, quòd omnia in hoc mundo, sive fint substantiæ sive accidentia essentialia, emittant radios suos ad invicem ad imitationem stellarum illarum, sub quarum Dominio funt orta: Nam aliter foret impossibile, quòd in se comprehenderent figuram mundi stellaris: Sed hoc manifesté & sensibiliter in quibusdam rebus confirmatur: Nam ignis emittit calorem partibus fuis vicinioribus, atque itidem terra undique suæ frigidiatis radios expirat : Etiam medicamenta sumpta intrinsecus, vel applicata, radios suz virtutis in corpu culant. Observamus etiam, collisione d porum duorum falidorum, fonum per effusionem radiorum suo modo edi: Iterum res coloratæ suos extendunt radios, quibus mediantibus oculis percipiuntur: odorabilia dia sua virturis radios undique emittunt, ut odore percipiantur. Quod cum italit, audacter affeverare possumus, quòd omnis res hujus mundi, quæ habet actualem existentiam, suos radios undiquaque suo more ejus cavitatem implendo emittat. Et ob istam rationem Alkindus testatur, quòd quiliber hujus mundi inferioris locus continet radios omnium rerum, quæ actualire gistitineo. Atque ut quælibet res differt ab alia, ita etiam radij cujuslibet subjecti naturâ & effectu à radijs omnium aliorum: Vnde accidit, quòd operatio radiorum omnium rerum in re qualibet diversa, sit varia & distincta. Hucusque explicavi Astronomorum doctissimorū hac in re, nimirum de irradiatione cœlestium sententias, quibus nobis videntur innotescere, quòd quælibet creatura hujus mundi Elementaris non modò ab istis radijs cœlestibus informatur, sed assidué mediantibus ipforum · influentijs fuccessivis præservatur, & consequenter quòd res omnes, quæ in hujusmodi influxibus cœli existunt, sunt typiseu imagines spirituum eorum cœlestium, quorum radijs sunt informatæ. Quare necesse est, ut per Alkindi regulam sequatur, quòd, si sint typici seu Icones essigierum cœlestium, quæ eas informàrunt, tunc opus est, ut modo simili radios

suos, licet invisibiles emittant: haudaliter, quàm stellæ, à quibus suæ existentiæ influentiam hauriunt: Nam scire debemus (ut in radicali nostra inquisitione est dictum) quòd radij essentiales descendentes à Deo in custodiam Angelorum & ab Angelis communicati stellis, & à stellis descendentes in creaturas funt continui, quoniam indivisibiles: Nulla est enim formata virtus à Deo scaturiens, quæ ullo modo dividi aut in partes distingui queat, aut à suo fonte separari. Quod, cum ita sit, debet necessario sequi, quod in corporibus, in quibus sunt, effulgeant alijs, aliosque aliorum subjectorum sive creaturarum radios aspiciant: haud aliter, quam stella una cœlestis in hoc vel illo aspectu intuetur aliam. Quare observetis velim cum diligentia, & attendatis seriò ad ea, quæ à me superius funt dicta, nimirum, quòd quælibet in cœlo (tella habeat fuum amicum & inimicum: & quòd ratio istius oppositionis tam inter Angelos, quam stellas cœlestes esset diversitas proprietatis in voluntate divina: Vnde tot inter Cabalistas orta sunt Dei attributa varia. Procedo igitur in hunc modum, & dico, quòd si in harmonia cœlesti eveniat, ut sit aspectus aliquis vel radiorum ejaculatio potens, qui concurrit cum radijs seu emanatione illius stellæ, quæ est Dominus vitæ rei genitæ, & quòd stella fortiter aspiciens sit inimica Domino vitæ, cujus radios intuetur, tunc spiritus creaturæ sic genitæ vel auctæ passionibus discordantibus, ut funt timor, ira, tristitia, suspicio, erit obnoxius, idque præcipué si inimicus Domino vitæ fortior seu potentior existens in Schemate cœlesti applicationem suam faciat Domino, valde infortunijs & præcipuè malo aspectu debilitato: ita, ut hac via contingat spiritui rei genitæ quædam infensibilis Antipatheticæ perturbationis species inter genitum & rem, quæ naturaliter subijcitur stellæ conditione oppositæ Etiäsi res seu creatura productasuam nativitatem incipiat, chm inimicus sui Domini sit potentissimus in cœlo & radios suos contingant fimul: Tunc necesse est, ut creatura sub inimici Dominio nata, se habeat in Antipathia cum creatura illa, quæ nata est sub priori Domino seu stella, ratione emisfionis radiorum contrariæ fortitudinis & naturæ: Quoniam Genius prioris est terrefactus & quali odio excitatus ad aspectum alterius, quippe cujus stella priori stella inimicus erat & in cœlo fortior. Quare necesse est, ut dux illa creatura terrestres , prædictis duabus stellis subjectæ invicem præsentes & aspicientes emissione radiorum suorum contrariorum afficiantur Anstipatheticé, & earum, cujus Dominus est fortior prævalebit: Non aliter, quam res se habebat cum earum stellis in cœlo. Sed, observare debetis, quòd, tametsi radij fortiores sunt Antipathetici ad debiliores, non sequitur, quod debiliores sint Antipathetici

ad fortiores: cum semperaccidat, ut for 7: tior passio sit in debiliori, utactio fortior). restat in fortiori: At verò si subjectum seu! creatura alicui stellæ in cœlo subdita se offerat coram subjecto seu creatura, cujus 1 Dominus in coelo est prædictæstellæinimicus, si nullus malevolus esset in nativitate prioris inter illas stellas aspectas, non sequetur evidens inter illa duo objecta ex eorum irradiationibus Antipathia, & tamen earum radij eò magis ad actualem oppositionem inclinentur, si in tempore seu hora concursus eorum, hi inimici coelestes se invicem respiciant, seu cum radijs suis aspectum malevolum faciant. Verbi gratia, si Iupiter sit Dominus nativitatis; aut productionis rei & Marş ipsum intueatur in quadrili seu opposito aspectu & coram ista creatura (fitque si placet homo) se præsentans feles five carus Dominus, cujus genituræ erat Mars, plures sibi in cœlo dignitates vendicans, quam Iupiter: tunc quidem aspectus hujus feliserit admodum homini illi ingratus. Præter ista, potest feles à qua-/. dam stella fixa, cui radicalirer subest, in aspectu hocAntipatheticoadverfus tum stellam fixam, tum erraticam alterius animari... Sed è regione, si radij duorum planetarum, vel signorum vel plurium in una & eadem generatione seu productione creatura concurrant; ubi stella, quæ habet majus Dominium est Dominus creaturæ seu rei, utrum sit animalis, vegetabilis vel mineralis, & isti planetæ & stellæ fixæsunt invicem amici, tunc si aliquod subjectum se præsentet, quòd oritur sub Dominio & radijsalterius ex illis planetæ: Hæc duo sub-. jecta radios suos hic in terram emittentia, . se invice amabunt; & vinculis Sympathiæ & amicitiæ conjungentur: atque eò major erit concordia, quò magis inter se conveniunt in natura, proprietate & benevolentia aspectus in instanti suarum nativitatum sive productionum. Exempli gratia, si Iupiter sit Dominus nativitatis humanæ & aspectum habeat cum Venere in sextili vel trino, atque Venus sit in cœlo tempore genituræ canis, felis vel similium potentior, hocest, dignitatibus pluribus gaudeat, habetque relationem per radios suos ad Iovem in bonoaspectu, tunc dico reciprocum fore inter istas duas creaturas in Sympathia affectionem. Etiamfi similis in cœlo amicitia fuerit in momento productionis alicujus vegetabilis, tam homo, quàm bestia illa delectabitur in præsentia & fruitione ejusdem simplicis vegetabilis, & si illud comedat, optimé cum i js convenier; & si sir odorabile, ipsius odore afficientur magnopere. Atque hoc totum est intelligendum in rebus, quæ à sua creatione non erant opposito more & conditione contraria creatæ, hoc est, inter quas Antipathia non erat ab origine ordinata cujusmodi sunt venena & similia, quæ nihilominus successivé ex istiusmodi cœli irra-

diationibus amicabiliora & minus damno- 1 aut herba inferius, cui non est stella in Fizsa, atque etiam convenientiora redduntur ad falutarem tam hominum, quàm bestiarum usum. Etiam ab Adælapsu inimičitia ingens est inter hominë & serpentem posita, & tamen ratione hujusmodi Sympatheticæ à cœlo confluentiæ inveniuntur nonnulli inter homines, qui angues & serpentes amore & amicitia habent, & in corum focietate delectantur. E contra alij tam ratione radiorum contrariorum, quam odij originalis ipsos magnopere evitant & peste magis effugiunt. Sed, ut ad negocij istius nostri radicem revertamur, causa Antipathiæ & Sympathiæ rerum manifesta, à radicali proprietatum seu attribu torum divinorum oppolitionis mufferio profiuit, que proprietates multifaries à secreta & abdita æternitatis unius voluntate emanant (utianté luculenter:) Et tamen Astrologi bujus rei causam varijs stellarum irradiationibus attribuunt, ut pote, qui experientia docti solam Sympathiæ & Antipathiæ rationem in ijs consistere credunt: at de radicali istius rei arcano, ne cogita verunt quidem: Atque hinc erat, quòd omnes Philosophi in genere, inferiora à superioribus regi, Ptol.fer.9. mundumque inferiorem esse corporibus. lib. I. Meteer. superioribus contiguum, concludunt. Et Ptolomæus ait, quòd vultus hujus seculi subjecti sint vultibus cœli: & Aristoteles, quòd mundus iste sit supernis lationibus fere continuus, ut inde vis ejus universa regatur. Et Hippocrates: de cœlestibus autem rebus & sublimibus mihi nihil dicendum videtur, nisi, quatenus homines, animaliaque cætera, Hipp. de Cur- quæ in terris degunt & gignuntur nataque sunt, principia & originem indehabere demonstrabo, & quod anima de cœloest, quòd dolere, languere, mori, & denique quicquid boni malive est in homine de cœlo proficiscitur &c: Et hanc ab causam Halijait: Medicus, qui Hali in From mile ab Cautain Hali at Lacotton, qui viam baculo examinans, huc atque illuc fui operis. miserabiliter çespitans pro qualibet boni malive apparentia. Sed, ut propinquiùs adhuc accedamus ad hujus negotij metam. Cichus Eschulamus ait, quodlibet Eschul, lib, de signorum zodiacalium recipere nomen suum speciale & particulare à naturaseu proprietate alicujus animalis terrestris aut aquatici, cui habet Dominium, dicens, quòd unum soleat cum altero Symbolizare: Et Moyses Arabicus affirmat, quodliber animatum habere stellam peculiarem, cujus influentijs seu irradiationibus nascitur & præservatur : idque mandato divino. Exempli gratia: stellæ, quæ sunt in constellatione arietis, gubernant & Dominium habent super Arietem terrestrem, atque itidem Scorpio cœlestis vim suam Lib. 3. de arte exercet super illum terrestrem, cui præest. Et Reuclinus ait: Non est tibi ulla planta llium est plena. Iam verò per istum in-

mamento, quæ non percutiat eam. Concludimus ergo, quòd Astronomorum atque Philosophorum intentio est corporum visibilium actiones intelligere pro illo spiritu seu virtute in illis, qui rei verita- 🐇 teregit & vivificat omnia inferiora & influentias multiformes ab organis suis stellaribus expirat & minimè Itellaris sobreræ, ut Ethnici sapientes falso existimant, qui profundius in mysteria divina, Deique naturam ulterius non penetrarunt, quàm oculi eorum corporei five experientia ocularis eos gubernavit: At verò ipsi, qui se in arcana Dei & naturæ immerserunt, principium in istis cœli influentijs magis occultum & centrale perceperunt: Vnde Mercurius Trismegistus: Dij in astrorum ideis cum signis corum rim.3. conspiciebantur, dinumeratæ sunt stellæ secundum eos, qui inhabitant illos Deos &c: ubi per Deos intelligit emanationum Angelicarum varietates, quæ ab unica divinitate proficiscuntur : aut potest Archangelos seu intelligentias illas principales pro Dijs intelligere, quæ sunt singularum illarum emanationum duces, contra quos Apostolus, idque haud injurià excipere videtur, dicendo: Etsi sunt, qui dicuntur Dij sive in coelo sive in terra (siqui- ncor85.6. dem sunt Dij multi & Domini multi) nobis tamen unus Deus, Pater, ex quo omnia & unus Dominus Iesus Christus, per quemomnia & nos per ipsum : Sed non omnibus est scientia &c: ac si dixisset, Deus Pater sive radicalis unitas est fons, à quo omnia scaturiunt & Catholica ejus emanatio immediatus actus, per quem folum omnes-virtutes, actiones & vivificationes sunt diversimodè effectæ, tam in cœlo, quàm in terra, ita, ut non sit Angelus, sed Deus in Angelo, qui operatur. Hinc Picus Mirandulanus: ad coe-. lum non est referendum, si quid à nobis . 116.40 fit, quod nostras vires videtur excede- Aftrol. cap.4.
re, sed potius vel ad Angelos vel ad Deum : Vnde & Rabbi Moyses. Angeli Babbi Moy non semper movent orbes coelestes eodem modo: quo fit, ut non femper eodem modo fiant mutationes horum inferiorum: Maximam namque vim & potestatem Angelica exercet conditio in res corporeas, quapropter intellectus agens, à quo influent formæ, nominatur Angelus & appellatur præfectus universitati, ut dixerunt Sapientes nostri, vocaturque Mitattron, à quo quidem gubernantur. omnes virtutes fingulares, quæ pariter Angeli dicuntur, quorum est multitudo, quo ad nos infinita, sed quo ad Creatorem finita & determinata, hæcille: Et Rabbi Rabbi Brefins Bresitts: Creator quotidie creat coetum Angelorum, quos alij vocant formas, quia sunt substantiæ formales, quibus, tota sphæra generabilium & corruptibi-

Digitized by Google

tellectum

tellectum agentem seu Mitattron, ut pote, qui est totius mundi præses, quem in prædictis dixi esse mundi animam, quæ animat rem quamlibet particularem, radios suos formales infinitos emittendo, concipere possumus, quòd Hebræi mystici eandem illam potestatem significarint, quam Apostolus loco præcedenti Domino nostro Iesu Christo assignavit : quatenus, ut ipsi fecerunt suum Mitattron Catholicum Angelum live præsidentem universitatis procedentem per viam emanationis ab Ensoph sive infinitudine, ita Apostolus arguere videtur, quòd omnes formæ & res quælibet alia procedit à Deo Patre, & habet suam existentiam per unicum Dominum Iesum Chri-

Ad propositum ergo: Vt Deus ab infinito suo unitatis fonte duo principia naturis contraria ordinaverit, nimirum lucem & tenebras: ita quidem primo genitum tenebrarum erat litigium, seu princepstenebrarum, qui vocatus est Satan, cujus Dominium est in tenebris & super omnes res tenebrosas & proprietates privativas: atque iste haber sub se quadriformes Angelos seu Dæmones differentium conditionum, qui habent Domi-nium super quatuor ventos & Elementuin Catholicum, suntque ad mandata sui principis in negotio tenebroso & per consequens discordiæ Antipathiæ & privationis patranda paratissimi : juxta illud Apocalyp.7.1 Apocalypseos: vidi quatuor Angelosstantes super 4. Angulos terræ, tenentes quatuor ventos terræ, ne flarent super terram & super mare & super ullam arborem, & clamavit Angelus ascendens ab ortu Solis voce magna quatuor Angelis, quibus datum est nocere terræ & mari &c. Iam verò quilibet iltorum Angelorum præsidentium multas habent divitiones & subdivisiones legionum Dæmonum sive spirituum sub suo imperio, qui tunc secundum suam voluntatem agunt, quando assignatur ijs spirandi & acris perturbandi potestas. Omnes autem hi animantur abinfluentijs, quæ à spiristibus Olympicis sive coelestibus esfunduntur, ut etiam ipsi luam animationem & dominationis tempora habent ab Archangelo imperiali, qui ab ortu Solis ascendit assignata: Atque hi Angeli ventosi sunt immediati voluntatis æternæ & radicalis in mundo Elementari di C. penfatores. Ob iltam ergo rationem, ut nos videmus, oculariter: quòd radij Solares illuminent totaliter objectum illud, quod intuentur, & quòd ista illuminatio hat ratione multitudinis radiorum, qui in illo uniuntur, ita etiam omnes emanationes, quæ deorsum in corpora stellaria feruntur, ea radiorum in finitudine implent, qui radij ijs loco Angelorum subdivisorum inserviunt eaque red

dunt seu convertunt in naturam totius emanationis illius, quæstellam illam animavit : Atque hac de causa omnes stellæ Olympicæ sunt in proprietate similes : Eadem etiam ratio est in radijs Angelicis, qui à ventorum Thronis ad aërem & omnia inferiora, nempe aquam & terram cum numero infinito spirituum nocentium de natura sua implenda emittuntur. Et tamen hoc est certum, quod ut Deus omnia, ut existerent & essent (Teste Salomone) creavit, ita ipse ex paterna sua bonitate curavit, ut tot boni Angeli cum spiritibus sibi subditis à radijs suis bonis scaturientes ipsis malis præsiderent, quo malitiam & malevolentiam eorum supprimerent atque obtunderent, qui itidem suas in aere seu Elemento Catholico mansiones habent: Vnde liquet, quòd quilibet illorum ventorum nocentium præses à meliori & digniori & magis propitia intelligentia gubernetur à sua malitia proplacito suo restringami. Nam Textus ait: Et vidi Angelum ascendentem ab ortu Solis, habentem signum Dei vivi & clamavir voce magna quatuor Angelis, quibus datum est nocere terræ & mari, dicens: Nolite nocere terræ & mari neque arboribus, quousque signemus servos Dei nostri in frontibus eorum &c: Ita, ut videamus hîc, quòd sit Angelus quidam imperialis, qui est spiritus sive intelligentia bonitatis & præservationis, qui potettatem habet super quatuor Angelos mundi inferioris tam bonos, quam malos, & per consequens est Dominus & imperator super malignos Angelos non modò quartæ orientalis, sed etiam aliarum trium: atque iste videtur essemagnus ille Michael, utpote cui Orientalis plaga gubernatio & ipsius Solis præsidentia assignatur: Atque iste creditur esse ille Catholicus, quem Cabalistæ Mitattron dictitarunt, de quo antea locutus sum : atque alij illum æstimant pro imagine æternæ sapientiæ, à qua omnia funt facta: utcunque erat Angelus ille imperialis, qui victoriam super Draconem atque Angelos ipsius triumphavit, & per consequens eos detinet sub suo Dominio: Ira, ur, quemadmodum Satan est princeps tenebrarum & lucis & consequenter Christi & creaturis suis inimicus ita magnus iste Angelus (in quo est nomen lehovæ, ut testantur scripturæ) in quo est vita & lux fine tenebris ullis, est princeps lucis & potestatem habet super lucem, positionem & vitam, atque ideo principi tenebrarum earum & effectibus ab ijs ortis est inimicus: Arque ob hanc causam, ut Satan habet suos exercitus in aere aperto per quatuor ventos dispersos atque undique disseminatos, ita etiam iste princeps imperialis lucis & vitæ suos conductores Angelicos cum legioni-

### SECTIONISSECVNDÆ, LIB. II. Membr. I.

bus eorum undique in Elemento Catholi- I co, nimirum aere, aquâ & super faciem terræ expansos haber, ut custodiant & vigilent malignos spiritus in actionibus, & ut corum violentijs & in fultibus invisibilibus resisterent, nisi Deus ipsis potestatem liberam agendi concedat, signatis prius electis in eorum frontibus salutis sigillo, ne ijs pariter noceant : At iste Dei exercitus quatuor pariter duces habet de natura quatuor etiam ventorum, qui duces bonitate, gratià, justitiaque abundant : Hinc Theosophi & Cabalistæ mystici: Vt in exercitu Dei duo funt Antelignani, nempe, Michael, Lev. M Rac. Gabriel, Vriel & Raphaël: Sic in exercitu pariter Satanæ latiffima gerunt figniferi ultores vela Samael, Azæel, Azael, Mahazael, uti Rabbi Mnahem Racanat affirmat : quarum priores bellum gerunt in Oriente, secundi in Septentrione, tertij in Meridie, & quarti in Occidente. Hi autem duces Satanæ nocentes & malevoli creduntur effe quatuor illi ventorum præfidentes malevoli, quorum meminit Apocalypsis loco superius citato: Ad quatuor aute Dei duces quod artinet, quòd ipfi fint etiam primarij ventorum cultodes & gubernatores ex ifto Rabbi Tedaci levi fermone colligimus: Deus, ait, quatuor ventis creavit quatuor Angelos, qui præfecti funt super eos in die & nocte : Michael qui est ex parte Clementiæ & milerationis constituitur Mamona, ideft, præfectus super ventum orientalem uique ad dimidium, diei & ufde 10. Nume- que ad noctem, regitque ventum occidentalem Raphael, qui similiter est de parte Clementiæ, tum Gabriel in virtute judicij & severitatis præfectus est vento Boreali Super dimidium noctis & duas mensuras mundi: Noriel verò vel Vriel præsidet Austro &c: Ita, ut videamus, quòd, ut sunt bonæirradiationes & spiritus benigniores, qui secreta emanatione se extendunt à ventorum Angulis in aerem apertum, nimirum illi, qui secretò & arcano more à benignis Ichovæ attributis emanant, ut funt Elper lovem, Elash per Solem, Sadai per Venerem &c. & tunc Michael, Raphael, Gabriel & Vriel, mediantibus suis legionibus voluntarem divinam exequentur. Præter ilta funt mali & corrupti spiritus contrariæ fortitudinis ventis, qui originem Juam babent ab Elohim, Elohim Gibbor & Adonai, quorum promptuaria coelestia funt Saturnus, Mars & Luna: Neque velim, ut quis admiratione ducatur, quòd multiplicitatem bonarum & malarum proprietatum, quæ à ventis manifestantur, à divina essentia deducam, quæ voluntatem fuam à proprietate varia complendam, potestarem quatuor suis Archangelis prædi-Ezekiel. 37. Ctis impertit: cum Propheta jussu divino dixerit: Veni, spiritus à quatuor ventis & in suffla interfectos istos, ut reviviscat &c:

Quibus Propheta agnoscit, quòd non es-

fet, nili unicus in elientia spiritus vivisi-

cans, quod totum hoc compleret, & per consequens, quòd quatuor proprietates oppolitæ in quatuor Angelis, qui sunt ventorum præsides sint influentiæ sive radijessentiales, non nisi unius & ejusdem Spiritus vitæ in essentia. Ratione horum spirituum contrariæ fortitudinis in aere quandoque boni & propitij eventus accidunt creaturis mundi inferioris, nimirum, quando boni spiritus habent Dominium, ventique salutares spirant, quòd solet evenire, dum stellæ benignæ Dominium habentin ccelo. & quandoque cum mali & perniciosi privativo & destructivo successu observantur flare, cùm à pravis & malevolis spiritibus gubernantur, quippe quorum emanationibus spiritus maligni ubique in aëre volantes & quasi natantes ad facinora erga creaturas patranda animantur & incitantur & in flatibus seu irradiationibus invidis à fuis præsidentibus crudelibus emissis, exultant & gaudent abundé, quippe quorum emissionibus spiritus isti contrarijs fortitudinibus olim consopiti jam excitantur ad bellum & furorem: Sed & torum istud à Iofepho Castaliensi optime explicatur. A Iofeph. Castaliensi optime explicatur. A Iofeph. Castaliensi optime explicatur. terra, ait, usque ad Firmamentum non est porta lucis. locus vacuus, sed omne plenum formis; ex illis puræ; ex illis capaces gratiæ ac miserationum, & funt inferius multæ effigies fœdæ, noxiæ, tentatrices, & omnes commorantes & volantes in aëre: & non à terra ad coelum locus vacuus, quin totum fint species: Ex illis ad pacem, ex illis ad bellum, ex illis ad bonum, ex illis ad malum, ex ijs ad vitam, ex ijs ad mortem, & omne id in inhabitatione inferiori, in qua nos fumus &c. Quibus arguit, quòd Elementum totu sublunare spiritibus tam bonis, quam malis impleantur. Quare citra omnem controversiam est inter hos spiritus contrariæ fortitudinis affiduum bellum & conflictus interelle in regione hac elementaris quorum Agonistarum alij sub velo principis lucis & vitæ seupositionis ordinantur, & alij sub alis illius tenebrarum, privationis & mortis, quorum hi funt ad placitum sui principis tenebrosi obeundum paratissimi, & admodum familiares funt cum natura humida five aqua, quæ est mundi materia, & tenebrosi Chaos sive abyssi soboles. Atque ideò instinctu naturali magnum super ipsam Dominium habent: Vnde ratione inclinationes ipsius ad tenebras facillimé à societate lucis seducitur : Hinc à Scripturis intelligimus, quòd mundus materialis, caro & Diabolus sunt vinculis arctissimis ad invicem conjuncti: unde, ut à tribus istis præcaveat quilibet pius Christianus admonetur: Hinc etiam Satan nomine principis aeris, qui est aquarum interiorum pars spiritualior, à quibus materialis mundi substantia est orta : illi verò boni attendunt principem lucis & vitæ fuum Dominum, qui est Sapientiæ Spiritus à lucidissimo aternitatis sermone procedens.

Tedec lev. lib

rat.

Atque

Atque isti præcipué in mundi & creatura- 1 rum ejusdem vivificatione, præservatione & adornatione versantur. Hacergo ratione, nimirum oppositione horum spirituum contrariæ fortitudinis omnes passiones in spiritu & per consequens anima mundi tam majori cum creaturis ejufdem, quam minori immediate derivantur, nimirum bonæ, ut funt lætitia, charitas, spes, confidentia, misericordia, magnanimitas, amor feu amicitia & concordia in microcosmo à cordis dilatatione, & in Macrocosmo appetitus, concupiscentia, delectatio, audacia seu magnanimitas, vegetatio & omnes beneficæ in eo actiones ex gratiofa spiritus ejusdem per animam mundanam, rarefa-

ctionem & dilatationem: Atque iterum pravæ in spiritu microcosmi passiones, quales sunt: Tristitia, odium, desperatio. Timor, Ira, suror, verecundia & discordia à cordis contractione procedunt: & in mundi majoris spiritu & creaturis ipsius stupor, congelatio, discordia, irascibilitas, timor, odium, ac denique Antipathia à contractiva animæ mundanæ dispositione sortiuntur: Quæ omnes passiones vel bene assiciunt creaturas & ad vitalium spirituum Solatium & selicitatem conducunt, vel earum spiritus aggravant, & infelices ratione nebularum tenebrosarum & contrahentium reddunt.

#### CAPVT. V.

Qua namin spiritu seu anima adiones in genere producant Sympathiam & qua Antipathiam, & quomodò Sympathia sive compassio à quadam spirituum in uno vel duobus particularibus dilatatione seu radio, rum vita seu essentia positiva & benigna à centre emissione versus circumferentiam procedant: At é contra Antipathia per radiorum à circumferentia ad centrum contradionem contingit.

Otum feci vobis in præcedentibus, quòd duæ proprietates essent more Archetypico seu ideali & complicito in una radicali unitate seu essentia æterna comprehensæ: quarum una ab ejus Noluntate, & altera ab ejus Voluntate est producta. Ecce hic radicem, ex qua originaliter cum Sympathia, tum Antipathia est orta, quarum hæc à proprietate privativa, seu Noluntate divina; illa à positiva seu voluntate ejus initium ducit. Tum posteà vobis recitavi, quòd ab ista radice seu unitate in effentia geminus ramus five du-plex membrum effet derivatum: exprimens Typicé & explicité effectus & naturas illarum proprietatum contrarias, quæ complicité in radice Ideali comprehendebantur, videlicet tenebras, quæ sunt fructus privative sue noluntaris; & Lucem, que est Character verus seu signum indubitatum voluntatis illius: & deinde probavi, quòd istæduæ fuerint omniù rerum principia. Ecce ergo hic principia duo immediata Sympathiæ & Antipathiæ, abuna stirpe seu radice derivata: In loco tertio demonstravi vobis, quòd separatione puri Chaos Tenebrosi ab impuro (quæ virtute Spagyriea lucidissimæ emanationis seu verbi æternæ unitatis efficiebatur) humida sive aquea mundi natura effentialis spiritus omnia informantis esset creata seu essentialiter informata; ita, ut in unione istarum duarum naturarum contrariarum, nimirum essentiæ informantis seu naturæ naturantis & naturæ naturatæ sive informatæ substantiæ in unum spiritus mundi erat animatus: & tum posteà secundum Sapien-

tes Philosophos anima mundi vocatus, quae erat illa compositio Angelica Duorum, quæ hac de causa est alteritas nuncupata: uti Deus in simplici & æterna sua natura consideratus dicitur Identitas. Iam verò passiva portio, ex qua Alteritas erat facta, dicitur humida creata natura, seu materia mundi naturata, cujus activa sive interna essentia est & vivax & agilis ab æternitate emanatio, quæ (ut nos Apostolus docet) vivificat omnia & implet omnia,& est omnia in omnibus. Horum duorum uni constituit animam mundi Catholicam, quat vocatur respectu simplicis creationis & emanationis vivificantis Mens, & ratione spiritus ab ea creati spiritus; & consideratione utriusque simul in unum uniti, anima: Ecce hic tertium progressionis Antipatheticæ & Sympatheticæ à simpliciæternitatis radice gradum, nimirum creatum materiam seu spiritum, in anima mundi existentem, tenebrosæ Chaos sobolem; & ob istam causam naturaliter ad privativos & negativos tenebrarum effectus inclinatur, & per consequensest aptissima ad impressiones Antipatheticas seu discordantes recipiendas, quas Angelici tenebrarum spiritus ei imprimere solent: Nam, ut sacra lux, quæ humidum mundi spiritum & per consequens integram aquarum maslam animat, ex quibus cœlum & terra erat facta, uti asserit D. Petrus, est magis nobilis, activus & agilis omnium rerum, teste Salomone, ita etiam in parte oppolita materia, quæ informatur (atque ideò creatum corpus & spiritus admodum est degenerans à luce) & minime proprià sua natura admo-

Sap.7.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.I.

ad motum vitamque inclinatur: Nam Philofophorum verba funt, quòd materia sit per se ad motum inefficax, ab ipsa anima lucidé degenerans. Quare libenter & ex gemina fua disposione induit matris suæ Chaos, seutenebrosæhylæ conditionem, quæ proclivis est ad requiem, immobilitatem, tenebrofitatem, frigiditatem, fpiffitudinem & congelationem: Propter hanc ergo caufam patitur materia aquea utriufque oppositi impressiones, videlicet, quandoque inclinat ad tenebras, & tunc inspissatur & opaca, frigida, fixa, ponderofa redditur, in qua ejus proprietate tendit deorsum & ad frigidum centrum seu sedem tenebrarum, quæ sunt ei loco matris & in hoc statu redditur rebellis & oppositissima luci & motioni ac calori: atque ita actionibus lucis & vitæ redditur Antipathetica: quemadmodum videmus in aere & spiritu mundano, qui est clarus, Diaphanus, tenuis, mobilis & furfum tendens, quod totum habet à luce cœlesti descendenti, tamen é regione, appropinquatione seu accessione septentrionalis frigoris, quod est tenebro-Tæ Chaos foboles : ille spiritus subitò mutatur, nam congelatur atque opacus, spissus immobilis fixusque redditur, quatenus in nives, pruinas, glacies, grandines & confimilia condenfatur: ita, ut Antipathetica istiusmodi frigoris tenebrarum accessione discordans factus sit & aversetur ab amabili illa unione & Sympathetico accessu, quem habet cum regione lucis. Ex altera verò parte lucida animæ forma, quæ est æternæ illius emanationis effentia, dat aeri spiritum, vitam, actionem, motum, calorem, levitatem seu tenuitatem & transparentiam: vel, ut Apostolus habet, vitam, inspirationem & omnia. Et notare debemus, quò propinquius accedit spiritus ad naturam lucis, eò firmiora esse vincula seu nexus concordiæ Sympatheticæ ipfius: Nam, ut Sympathia confistit ex rebus similis naturæ, ita, quò magis spiritus appropinquarad formam, eo firmior est ejus Sympathiæ seu concordiæ nexus, fortiorque & efficacior ejus virtus: Nam quò magis fpi ritus creatus illuminatur, ed minus illius naturalis inclinationis & amoris meminit, quem ad obscuram & deformem suam originem habuit, ita, ut mediante exaltatione tam depurata sua, ad ipsius divinitatis naturam appropinquare videatur: Atque ided Platonis est opinio, quod, fi medius hominis interni spiritus nimirum ille, qui est inter radium mentalem & obscurum corporis spiritum, adhæreat magis menti, quam spiritui Elementali corporis, tunc in boni Dæmonis naturam migrabit: Sed fi deorfum ad obscurum corporis spiritum Elementalem respiciat, tunc convertetur in conditionem Cacodæmonis, eritque obscuræ suæ parentis naturæ quam proximus: Etiam à Scripturis docemur, quòd adhærendo huicluci divinæ, nimi-

rum Christo Spirituali, tandem in candem imaginem transformabimur, nimirum, fi spiritus nostri interni intermedius inferiora negligendo, hoc est, carnis concupiscentias respuendo ad gaudia & mundities superiorum se erigat : Sed , ut ad animam mundi majoris revertamur : Si spiritus aereus in potestatem tenebrarum & principis earum tradatur, fit corporeus, & in corporis opaci imaginem convertitur, nimirum in gelu, nivem, grandinem &c: Verum si effectus caloris & formalis lucis actus prævaler fuper stupidum tenebrarum frigus, tunc corpus prædictum, vel niviale vel glaciale &c: opacitatem fuam exuet, & reddetur Diaphanum & transparens. hoc est, à terrestrinatura fixa & opaca in aqueam, lympidam & fluentem reducetur: atque iterum per alium gradum accessus ad lucis Dominium magis adhuc dilatabitur, ita, ut à statu aqueo visibili in statum invifibilem & aëreum redigetur. Porro etiam gradu tertio appropinquationis ad lucem in statum & conditionem ignis depurabitur : Denique gradu quarto in naturam fubstantiæ æthereæ sive cœlestis transmigrabit, in quo statu amittit omnem ad mutationem appetitum, & jam omninò est oblitus privativæ stirpis, à qua est originaliter ortus: in quo etiam statu transgreditur corruptionis limites, & conditionem induit incorruptibilem, utpote mutationibus minimé jam obnoxius : Ac tandem per quintum gradum transcendit in mundum temporalem, migratque in statum avialem sen Angelicum : Se enim jam habet in pari cum substantia Empyrea conditione: Atque ita plus minusve exaltatur in dignitate, quò magis vel minus actui æternæ feu Catholicæ influentiæ formali est obediens: Nam debemus intelligere, quod tota inclinatio æternæ emanationis sit, ut istam tenebrarum sobolem à confusa mundana multitudine ad æternæ lucis unitatem & vitam reducar, ut é regione tenebrarum potentialium conatus in contrarium vergat. Finis lucis creantis actionis integer tendit, ut ligamentis amicitiæ & unitatis Symphoniacis omnia in mundo divisa & ad invicem contraria in unitatem connectat, hoc est, ut Catholicum tenebrarum filium similem ei reddat, quo tandem in exilium sempiternum relegata Antipathia, mundus & suprema ejusdem mens æterno amore & amicitia inter se Sympathizent. Sed tamen huic optimæ lucisintentioni summoperé resistant tenebræ, ut unitatis dualitas perpetuo remaneret in mundo, qua concordiæ vincula, difcordiæ odio violarentur, & Antipathiæ leges in amicitiæ & pacis detrimentum inter mundana continerentur. Quibus liquet, quod subjectum illud ab obscuri & deformis Chaos visceribus mediante lucis emanatione redimitum jam manet, quasi media substantia inter ista duo extrema, nimirum, lucem & tenebras, atque ideò est subje-Aum passivum à Creatore ordinatum ad utriusque extremi impressiones seu Characteres sustinendos. Vnde fit, ut lit quandoque subjectum Sympathiæ, nimirum quando est obediens ad unionem & lucem, & quandoque Antipathiæ, nimi-Atque rum, quando est rebelle lumini. ita patefractum jam habemus omnis in anima mundana passionis subjectum. Hæc itaque erat sola ratio, cur Philosophus Heraclitus tantà confidentià asseverarit, omnia ex lite, & amicitia fuisse conflata: Empedocles, animam esse ex amicitia & inimicitia compositam. Enarrabo ergo vobis jam ordinem illum concordiæ, quem æternus amor (qui à Patre luminis & amoris emanavit) in qualibet mundi regione ad binas illus naturas differentes ab invicem distinguendas posuit, collocando inter eas subjectum seu sphæram intermediam cum utroque extremo natura opposito conveniens. Et in primo loco ordines in universo spiritu mundano describam, ac postremò de quolibet spiritu particulari vivificato seu in actuato, tam intellectuali, seu Empyreo, quam vitali seu Æthereo & naturali sive Elementali efficiam

Oportet, ut duo principia opposita in duobus unius semidiametri mundi rotundi extremis, collocemus: & inprimis imaginabimur, quòd sedes Dei lucis sive actus divini sit in summa coeli ævialis seu Angelici vel Empyrei convexitate, vulgari more loquendo, hoc est, in circumterentia mundi sit ordinata: Et tunc æstimabimus Thronum tenebrarum seu divin≈ potentiæ situm suum habere in mundi centro, nimirum terra, quasi loco à lucis præsentia remotiori & magis opposito. Hicintueri potestis duo concordiz & discordiæ, amoris, inquam, & odij, & confequenter Sympathiæ & Antipathiæ principia, quorum effectibus scripturæ sacræ atque etiam Philosophorum scripta & ge-Ita sunt plena. Materia Catholica, videlicet aqua, quæ erat originaliter ex abyilo tenebrosa abstracta (de qua cœli erant prius & terra extracta & virtute verbi divini ædificata) totum illud spatium intet utraque extrema occupat, & virtute spagyrica emanationis illius sanctz in regiones ita numero, pondere & mensura erat in aquas superiores & inferiores disposita atque divisa, quarum illæ superiores suerunt bonæ & lucidæ divinitati obedientes, ac in naturam igneam conversi, unde coelum Empyreum erant dicta: Nam propter earum ad lucidam Dei naturam emisfam obedientiam igne intellectuali & luce Angélica abundabunt: atque ideò ilta aqua. rum portio erat pro sede Angelorum bonorum & animarum beatarum ordinata. Aquæ inferiores é regione, quatenus erant

magis erga lucis principem inobedientes quonia de tenebrosa sua matre, terra præcipué participarunt, locum & sedem prope radicem suam acceperunt, totumque illud spatium implebant, quodest inter coelum & terram, quod cœlum Elementare dictitabatur: quòd ob istam causam omnibus generationis & corruptionis mutationibus subijcitur: Unde propter varias in eo passiones & perturbationes cognoscitur esse Satanæ atque Angelorum ipsius pravorum sedes: Quare ipse à scripturis princeps hujus mundi, & alibi princeps aëris dicitur, & primarij ipsius subditi nuncupatur Principalitates, Potentatus & gubernatores Ephel, 2, istius mundi, ut testatur Apostolus: Ecce Bi helich hic duo illa naturæ creatæ extrema, à cujus superiori generalis Sympathia & amor tive Symphoniacus in rebus confensus procedit & efficitur in hoc mundo : ab ejus inferiori univerfalis Antipathia, odium & dissensio rerum in hoc mundo inferiori tunc nimirum contingunt, quando severa Dei attributa in mundum stellarum influetias contrariæ naturæ effundunt, quæ postmodum per earum in mundum inferiorem emissiones animat & libertatem dæmonibus Elementaribus seu ventosis ad vires fuas destructivas & Antipatheticas in mundo isto exercendas concedunt: Exempli gratia; attributum Elohim deorsum in globum Saturni fructus suæ gelidæ & glacialis facultatis destillat, quibus spiritus illius orbis animantur & correborantur, qui tum polteà virium fuarum portionem fpiritibus ventorum Septentrionalium & terrenis, qui sunt ijs substituti, impluunt: Vnde Archangelus Cabalista ait: Hoc nomen El, quod nos Deum habemus interpretatum, omnia fovet, & omnibus fuccurrit, fumma dab. dogm. pietate & clementia, id quod est illi proprium, & ideò illi gratia attribuitur. At per ipsum nomen Elohim veniunt severæ punitiones & strages & Angeli ei inservientes dicuntur Ben Elobim, id elt, filij Elebim. Elebim ergo terrorem significat & pavorem. Hinc locus Aquilonaris ei assignatur, à quo procedit omne malum. Hæc ille: Quibus discernere possumus, quomodò spiritus, qui funt dispensatores salutarium & bonarum, qu'am malevolarum seu destructivarum influentiarum, sunt atque comprehenduntur in aquarum inferiorum abyfso seu congerie: Denique medius mundi spiritus dicitur firmamentum, cujus cst officium dividere duo extrema ab invicem: atque iste spiritus intermedius talis est conditionis, ut æqualiter de utroque extremo participet, in cuius centro-litum est emanationis æternæ tabernaculum, à quo lucis suæ radios deorsum ad centrum usque tenebrarum ex una parte emittit, & ex alia parte suam radicem ab Eloah respicit sursum fæcales, groffæ, impuræ & consequenter | per gloriosam sive ornatissamm portam

Comm. in

five

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.I.

sive attributum Tiphereth ascendendo, à 1 & volatilis mundi in ferioris spiritus sive quo tantam accipit gratiam, pulchritudinem & virtutem vivificam; ita, ut lux Solaris sua emanatione penetree omnia, omniaque sua præsentia impleat & vivificet : eltque Pater non modò vitæ, fed & vegetationis, multiplicationis & præservationis: atque hic spiritus suum in cœli centro ideò posuit Tabernaculum, ut una perfectissima consonantia spirituali, nimirum Diapason possit Angelossuperiores illuminate & corroborare, atque etiam stellas circum circa eum dispositas radijs suis illustrare, aliaque materialia ad mundi Elementaris & creaturarum illius centrum usque penetret, ut pariter radiorum ipsius virtute animentur & vivificentur: & consequenter, ut spiritus tenebrarum ad gloriosum faciei illius conspectum debilitarentur: ac si chorda extenderetur à fonte lucido in cœlorum cacumine regnante, ad centrum tenebros abyssi seu globi terrestris, ista chorda percuisa reddet unisonum : at si in medio premarur quælibet pars dimidia resonabit diapalon ad illum unisonum, arguens duplicem perfectionem à lucida emanatione Catholica procedentem; quarum unius est vitain, vegetationem & quamlibet virtutem aliam aquis inferioribus impertire: atque altera concordiam Sympatheticam facit in superioribus: Iam verò, · ut corpus Solare & substantia Ætheris est spiritualis materia consistentiæ aquarum mediæ, manifettum est, quòd sit subjectum facillime passionibus tam Sympatheticis quam Antipatheticis alterabile: nam aliter non foret receptaculum immediatum istarum oppositarum & contrariarum emanationum, quæ descendunt ab attributis Dei differentibus: Sed ab effectu invenimus contrarium: nam aliquæ stellæ sunramicæ & Sympathizant in natura cum quibusdam creaturis sublunaribus, atque iterum aliæ odio le invicem prolequuntur, & per consequens in mundum inferiorem contrarios effeclus emittunt, qui contrarias passiones seu impressiones in spiritibus vitalibus seu animabus quarundam creaturarum Elementarium excitant. Porro etiam invenimus, quòd vitaanimalis consistarin oppositis actionibus, videlicer in Systole & Diastole, hoc est, contractione, quæ fit à materia spirituali; & dilatatione, quæ fit per actum formalis lucis, ita, ut natura materiæ operetur per contractionem à circumferentia versus centrum : at conditio essentiæ formalis est dilatare, radiosque suos emittere à centro ad circumferentiam: Etiam Philosophi & medici testantur, in somno & quiete spiritus vitales solere à circumferentia ad centrum se contrahere secundum tenebrosæ chaos atque venti Borealis conditionem, quæ !

aër reddatur quietus, fixus, & condensatus: sic etiam contractione radiorum spirituum reconciliatur somnus: at é regione in vigilijs concludunt: quòd illæ fiant per radiorum seu spirituum à centro ad circumfetentiam emissionem: quod quidem est duorum effectuum contrariorum verificantis firmamenti operationis in animabus sive spiritibus creaturarum fublunarium argumentum: & tamen ratione æqualitatis cujuslibet actionis & paffionis ad invicem habent dispositionem compositam, secundum quod in naturali vitæ operatione, quæ descendit de desuper, inter se conveniunt : Hinc ergo evidens est, quòd à cœlo stellato radicaliter descendat Sympathia & Antipa-

Ad mundum Elementalem quod spectat, certum est, ipsum effectibus manifestis duarum istarum contrarietatum abundare, atque ideò ne aliqua continua præternaturalis sequeretur perturbatio, quæ magnum istum formalem opificem de suo eventu expectato depravaret, qui erat, ut pacem & concordiam in machina ab ipso formata poneret, quamlibet hujus cœli sublunaris regionem proportionaliter, hoc est, numero, mensura & pondere distinguebat, ut hac ratione orbis amicabilis, quasi indifferens amicus inter duos extremos inimicos poneretur; ita, ut portioni Graviori aquarum inferiorum minimam formæ mensuram assignaret, ut ratione sui ponderis ad centrum totius fabricæ cadeter, & in eo fixe permanerer, & vocabatur terra: tunc secundæ aquarum inferiorum portioni duplicem lucis formalis proportionem impertivit, ut mediante ea per unicum gradum altiùs elevaretur : Vnde factum est, ut sphæra aquarum terræ proxima, facta sit tenuior, levior & mobilior, quam terra: Nam duplex lucis proportio efficeret, ut aqua congelata & fixa parumper liquefieret & fluxibilis atque transparens redderetur; ita, ut partim propter continuitatem substantiæ ipsius cum illa terræ, & partim respectu suæ frigiditatis est amicus temperatus & indifferens ad terram, & amicabilis intermediator inter terram & aërem, qui sunt sibi invicem inimicissimi: Non est enimita frigida ac tetra, nec ita humida ac aër : Deinde lucidum mundi agens, affignavit alteri aquarum inferiorum sive Elementi Catholici portioni tres partes suæ lucis; ita, ut illa in existentiam tenuiorem & magis levem, quam erat sphæra aquæ vifibilis converteretur, & vocatur iste orbis aer, qui ratione triplicis suæ in formali luce proportionis, erat calidior & magis dilatatus , quàm aqua : Quare, attractiva sua facultate efficit, ut agilis ut aqua erat frigida; & tamen non ita fri-

ita humida ac aer : ita quidem aer est calidus, sed non ita calidus ac ignis, & humidior aquâ. Ratione ergo fuæ humiditatis, ista proportio Catholici Elementi est ex una parte amicus aquæ & respectu suæ caliditatis est ex altera parte amicus igni: Denique spiritus vitæ increatus aquarum inferiorum portionem altius adhuc per gradum unicum subtiliavit & depuravit, eamque in summam cœliElementalis sphæram redegit per additionem gradus suæ caliditatis alterius, atque hac ratione in dispositionem calidam & ficcam est redacta. Vndefit, quòd respectu suæ siccitatis convenit cum terra, & ratione suæ caliditatis cum aëre, sed ipsa est calidior aëre, & non itasicca, ut terra. Ecce hic manifestus est Sympathiæ & Antipathiæ Elementaliseffectus, quem pacificus Dei amor inter Elementa discordantia posuit : Nam ejus actione aqua, quatenus amica ambobus, interponitur, quali mediator pacificans inter duos inimicos, terram & aerem: & aër quasi amicus aquæ & igni, qui sunt invice oppositissimi loco mediatoris & moderatoris amicabilis interponitur inter eos, & ipsos in pace præsetvat: Denique ignis est mediator inter duos inimicos aerem & terram, & eos in pace conservat: Vnde liquet, quod Christus iste Spiritualis (ut ait Apoltolus') portat & fultinet omnia ex massa aquea existentia, virtute verbi sui: &, ut Hermes ait: Humida natura virtute verbi more Harmonico in Elementa disponitur; ita, ut virtute ista omnis effectus manifestus seu Elementaris Sympatheticus efficiatur in Elemento Catholico, de quo fapiens ista: in se Elementa duo convertebantur, ficut in organo qualitatis fonus immuratur,& omnia foum locum custodiunt: Sed, quando ordo iste Harmonicus seu proportio Symphoniaca est violata, tunc inimiciinter se concurrunt & contra se ipsos ad perturbationem totius fabricæ fublunaris fæviunt: Nam aer cum terra fine ullo obstaculo aqueo contendit, & aqua violenter invadit Dominium ignis sine medio aëreo, ita, ut bellum gerunt inimici ad invicem crudele, nisi amicus utriusque extremi concordiam & amicitiam inter ipfos ponat. Hic videre potestis, quomodò Sympathia & Antipathia fuas habeant in regno Elementali viciffitudines, & qua ratione per nodi amicabilis Elementorum folutionem, eorum amicitia in odium convertatur: nimirum, quando in mente Iehovæest ventos & influentias ejus alterantes emit-

ita frigida, ac est terra & humida; sed non 1

res adversus creaturas tertæ. lam verò probare aggrediar, quòd omnes effectus Sympathetici & Antipathetici ab actu spirituum hujus mundi administrantium secretò procedant. Quod sit magna inter Angelos discrepantia inter

tere, ut, mediantibus ijs, corroboret & ex-

citet suæ iræ & vindietæ ministros subluna-

mente fanos non ambigitur: nam, tametsi omnes Angeli essent originaliter divinæ unitati annexæ; tamen ratione rebellionis & ambitionis Luciferi illud unionis vinculum erat corruptum & violatum, & tunc facta est aquarum in inferiores & superio res divisio, ut ista ratione boni, pacifici & obedientes Angeli à malis, contentiosis & rebellibus per Firmamenti, quasi Diaphragmatis five fepti transversi interpositionem separarentur; ita, ut Angeli tenebrosi essent aquis inferioribus & fæculentis inclusi: illi verò lucidi suam sedem in aquis superioribus haberent, quæ luce æter-

na essent undique illuminatæ.

Ita videre potestis, quòd Angeli cœli (ut pote, quiex aère puriori seu subtiliori humidæ naturæ spiritu, quasi eorū externo creātur, atque lucida unitatis emanatione, qua est corum internum) sint respectu materialis eorum substantiæ, quæ participat de utroque extremo, affectionibus sive passionibus tam Sympatheticis, quam Antipatheticis, atque etiam accidentibus in creaturarum Elementarium spiritibus subjectii & per conseques ratione varietatis & contrarietatis suarum proprietatum, in eorum potestate est effectus tam Sympatheticos, quain Antipatheticos proferre. Exempli caufa comparabimus Sympathiam & Antipathiam Catholicam animæ mundi majoris cum illis particularibus spiritus sive ani mæ, quæ est in homine, cùm scilicet quodlibet particulare esset formatum ex univerfali; debemus igitur intelligere, integram. essentiam animæ vel spiritus humani, utcunque est invisibilis, se ipsum extendere & manifeltare per virtutes & facultates suas: Nam per virtutem suam irascibilem contemnit & odit , per concupiscibilem appetit & desiderat, & per rationabilem distinguit & discernit inter utramque. Et profectò integer essentià anima effectus in prædictis tribus potestatibus consistir. ut pote, quarum prior refertur ad actionem aquarum inferiorum, quæ funt aptæ difcordare & commotionibus perturbari, quatenus funt litigij seu principis tenebrarum sedes sive mansio: secunda comparetur naturæ firmamenti, quod est regio vitæ & amoris salutaris: atque ultimo relatione habet ad cœlum Angelorum bonorum seu aguas fuperiores quas vocant corlum intelobjectas discernere. Vnde patet, omnem fenfum ab anima humana dependentem à proprietate sua rationali procedere, utab alijs duabus omnis effectio, motus sive paffio animæ oriuntut. Iam verò quatuor funt animæ satis notæ affectiones, quarum duæ à potestate ejus concupiscibili emanant, nimirum lætitia & spes (namineo, quòd amamus lætitià afficimur, aut spem & expectationem illius rei habemus, quæ gaudere nos facier) dua verò alia ab ejus irascibili facultate derivantur, nimirum

Heb.I.

Sap. 19.

dolor

# SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

dolor & timor: nam solemus jam dolere in ep, quod odimus, aut solemus timere illud, quod nos dolere facerer: Et revera istas quaruor animæ microcosmicæ affectiones non elle solummodò principia & communia subjecta omnium vitiorum & virtutum moralium, sed etiam tam abstrusæ seu arcanæ, quàm manifestæ & apparentes Sympathiæ & Antipathiæ in mundo cum majori, & creaturarum ejusdem, tum minori, origines. Nolimenim, ut fitis ignorantes, quòd, cum anima hominis ab emanatione æterna in tabernaculo munda. no habitante, oriatur, necessariò debeat sequi, ut anima in magno mundo omnes easdem in se habeat facultates, quibus illa microcosmi sive humana est prædita: Nam tritum illud Philosophorum est axioma: Quod facit tale, est magistale: at omnes prædictæ in anima humana virtutes. seu proprietates ab anima macrocosmi, & mente divina, quæ eam animavit, procedunt : Vnde sequitur, esse rationabi-licatem, quam concupiscibilizarem & jrascibilitatem in anima majoris mundi, tametli nobis non manifestentur: idque probamus primum, quia Deus attributa Irasscibilitatis & severitatis habet inse: Nam ab attributo nominis divini Elohim Gib-Ger, nimirum porta Geburah emittuntur ignes & flammivomi iracundiæ divinæradij, Samaele Archangelo duce in sphæram Martis, qui sunt Iræ & Bilis in creaturis authores, & per consequens facultatis irascibilis in mundo majori origo : Vnde | fit, ut hujusmodi influentijs, irascentes & ignei producantur in mundo Elementali effectus, cujusmodi sunt tonitrua, fulgura, cometæ, accidentia omnia irabunda. Quare teste scriptura sacra sunt ira & vindictæ divinæ argumenta: Quippe quorum effectus frequenter funt bellum, peitis, fames &c: Nec enim folum convertunt spiritus in naturam iracundam, sed etiam in eo disseminant effectus & imaginationes fanguinolentas & truculentas, malitiam, ambitionem, violentiam, diffidentiam, traditionem, rapinam & id genus alia. Porro etiam nomen Dei Elohim influentias suas per portam Binah in Sphæram Saturni, ex eaque in regionem sublunarem impluens, esterimoris, odij, suspicionis, tristitiæ & malevolentiæ tam in magno, quam in minori mundo causa. Ecce hic facultatisirassibilis geminarum ipsius affectionum, videlicer doloris & timoris radices. E regione verò nomen Dei Iehova Sahaeth per portam suam Netzeth effundit radios concupiscibiles, Archangelo Anaele duce in globum Veneris, atque ob istam rationein Philosophi & Astronomi experientià & observatione docti, stellam istam, facultatis concupiscibilis rectricem fece-

runt : quemadmodum etiam Dei denominatio El effundit radios rationis, justitiæ & religionis atque etiam naturalis debità inquisitione sacta, inveniemus, vegetationis in sphæram Iovis: Sed præter cætera illud Leb facultatem naturalem per portam sapientiæ effundit liberaliter. Secundum, quoniam magnus mundus ha-bet intellectuale seu rationale cœlum & concupiscibilem proprietatem in qualiber creatura tam animali & vegetabili, quam minerali patefactam, atque irascibilem, quæ ratione odij & horrorisinter resapparet. Etiam, quòd sit irascibilis proprietas in regione Elementari, testatur inimicitia illa, quæ est inter aquam & ignem, atque aërem & terram. etiam sit amor & concupiscentia interres in eo evidens redditur, quia simile gau-det in suo simili, & natura natura lætatur : atque ideò res quælibet per naturalem quandam inclinationem pro possibili movetur & se se convertit ad suum simile. Sic videmus, quòd ignis afficiatur ad' ignem movere, aqua ad aquam, terra ad terram tendat : Sed super omnia spiritus vivificans cujuslibet rei viventis, qui est cœlestis, arque ideò locum & sedem Elementorum excedit, ardenter afficit & inhiat suo simili ac in ipsius præsentia ac societate delectatur, ut propter istam causam passio cujuslibet creaturæ sit situra ed magis Sympathetica, & Sympathia inter res majoris virtutis quò propinquiores in natura & confanguinitate sunt rebus vel præsentibus vel absentibus seu distantibus. Exempli gratia, si ambæ funt ejusdem mineræ aut substantiæ numero, vel si sint individua specifica numero differentia, ut V Juca, pinguedo sive sanguis humanus unius hominis potest Sympathizare cum alio ad distans. Magnes unius mineræ potest more Sympathetico affectare ferrum alterius ad distans: Et hujus rei rationem tam radicalem, quam immediatam in præcedentibus recitavi, nempe, quia ambæ naturæ ad unicam divinam influentiam pertinent, hoc est, à radijs Angelicis, seu irradiatione ab una eademque stella tam, fixa, quàm erratica emissa procedunt : Nam dictum est: non esse animal, vegetabile aut minerale super terram aut in mari, quòd non habeat in cœlo suam stellam peculiarem, à qua suam vitæ, vegetationis, præservationis & multiplicationis virtutem & influentiam non hauriat. Iam verò quælibet natura Angelica habet radios suos appropriatos ab aliqua ex divinorum attributorum emanatione, quæ in sacrarium aliquod stellare transfertur; à quo actu spirituum Olympicorum effunditur & ministris in regione elementari spiritualibus ijs subditis impertitur : quæ . qualdem emanatio stellaris operatur tum. posteà in quoliber individuo specificato

secundum naturam suam, uti anteà est salio variantem, quam oculari experiennarratum. Exempli gratia stellæin Ariete cœlesti, influentiam præcipuam & connaturalem habent super animalia ejusdem speciei in terra: & stellæ Scorpionis super Scorpiones & similes bestias terrestres. Cancer coelectis supra cancrum, locustam & similia animalia marina: Nam invenimus experientià docti, quòd, si cancer marinus capiatur, dum Sol & Luna reperiuntur in magna illa stella, quæ invenitur in pede cancri cœlestis, eximiæ erunt pedis illius in arte medicandi virtutes, adversus venena & humores malignos: At si ullo alio tempore capiatur, cancer, erit haud magni momenti veloperationis ad dictos effectus. Iterum notandum, quamlibet stellam fixam seu constellationem zodiaci suo proprio frui planeta, cujus dicitur domicilium, qui concurrit ad fortificationem vel alterationem illius influentiæ: Nam diversitas applicationis aliarum planetarum ad illud facit diversitatem operationis, etiam in ejusdem animalis spermate vel plantæsemine vel secreto mineralis spiritu: & tamen nihilominus magis minusve inter se convenient & in natura Sympathizabunt, fecundum quod radij cujuslibet planetæ se invicem ita aspicientes concedent eis licentiam: Nam, si concursus sive aspe-Aus sit duorum planetarum amicabilium unius & ejusdem Triplicitatis, nimirum ubi domus corum funt Elementorum concordantium, tunc Sympathia erit for-Quod etiam Agrippa haud inconsulté sic confirmat. In rebus proprietates occultæ, non ab Elementali natura, sed coelitus insitæ, sensibus nostris occultæ, rationi vix Denique notæ: quæ quidem à vita spirituque mundi per ipsos stellarum radios proficiscuntur, quæ à nobis non aliter, quam experientia & conjecturis indagari possunt. Scire ergo debes, quòd unaquæque res mover ad suum simile & inclinat ad ipsam secundum totum posse suum. Hæc ille: quo arguere videtur, quòd Catholicus Ange-licus spiritus, qui vivisicat mundum, in cujus parte diviniori virtus sive potestas attributorum omnium divinorum Sephirotica consistit: in qua etiam (ut testatur Ezekiel. 3.7. Ezekiel) continentur quatuor ventorum vires; est præcipuus & maximé eminens ille actor, qui diversis suissubdivisis varieformium radiorum emissionibus in & per organa sua stellaria omnes illos occultos effectus inferiores operatur, qui in communium five vulgarium hominum capacitatis seu intellectus sphæram cadere nequeunt, urcunque eos hoc vel illo modo sese habere confirmat experientia: ita, ut non sit particularis radius ab. illo emissus, qui suum secretum actum seu proprietatem non habeat, haud aliter ab

tia effectus corum inter se discrepare docemur ! Nam, quicquid erat originaliter in secreto Archetypi consilio decretum, illud à generalitate in multas specialitates & à qualiber specialitate in infinita individua seu particularitates fuit effectum seu dispositum; ita, ut ævialis effectus sit imago idea atema, & mundus temporalis sit ævialis similitudo, atque iterum in mundo temporali seu typio omnis stellaris affigies est exemplat idez Angelicz, atque iterum res elementares sunt umbræ Iconum spiritualium in cœlo. Quare, ut Deus emittit emanationem suam, cujus imago est mundus Angelicus in modorum diversitate, atque respectuum multiplicitate: ita spiritus Angelici sua lumina differentia & distincta ordinibus inferioribus, & qualibet sphæra superior inferioribus effundit, atque ita à stellis, quæ etiam sua lumina sibi invicem per varios aspectus applicant, ea in & supra creaturas gradatim deorsum ad terræ meditullium usque impluuntur: quæ creaturæ ad exemplaria suarum stellarum, sibi invicem, licèt invisibiliter, radios tam Sympatheticos quam Antipatheticos ejaculant: Nec revera dubitare debemus, quòd radij tales fint concordantes & discordantes in inferioribus, cum in ipso unitatis fonte, à quo omnia emanant, oppositionem proprietatum, videlicet Noluntatem privativam & voluntatem politivam observamus: atque haud aliter credendum est, quain quòd materia passiva spiritualis animæ munds sit subjectum illud, mediante quo & in quo divina illa unitas amantes & positivas, hoc est, Sympathericas passiones & vivificantes vitæ radios exuberanter effundendo, gaudia & jucunditates cum appetitus materiæ spiritualis complemento excitare solet: ita, ut in radicem suam naturalem, nimirum matrem, Chaos seu tenebrosam abyssum in oblivione jam habeat & in sobolem seu filium lucis per adoptionem convertitur: atque ideò in hoc statu videtur participare atque Sympathizare cum aureis illis almæ & vivificantis lucis imbribus, qui à benefici Dei attributis impluuntur & jam omnes il-Jas influentias privativas odio habere & cum pavore evitare incipit, quæ ab attributis Dei severis, insalutiferis & destructivis effunduntur: haud aliter, quàm lucem videmus à tenebrarum aspectu abhorrere & sui similis præsentia delectari, aut ut vitam mortis & bonum mali sibi contrarij terrore concuti. Hinc ergo provenit, quòd filij lucis, qui fuper spiritum Catholicum illuminatum fundantur sive inferuntur, fugiant & quasi pestem evitent filios tenebrarum, eorumque opera habent in horrore & odio:

Agrāp.Phil, occ.lib,I,

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr. I.

& odio: Atque hujus rei ratio est, quoniam 1 humidus iste creatus spiritus jucunditatem, voluptatem & felicitatem status istius illuminati jam persentiens, timet magnoperé, ne privativæ tenebrarum emissiones, aut l infelix iracundiæ divinæ emanatio, fuum lumen acquisitum obfuscarent, vitæque splendorem obtenebrarent, hoc est, ne pasfiones suas Sympathizantes, gaudia nimirum seu lætitiam in tempestates Antipathizantes triftitiæ & mœroris, videlicet contrahendo pulchras amoris jucundi emanationes à circumferentia ad ejus centrum, atque ita illum de falutari & vivifico illo vitæ & concordiæ irradiatione privando, nimirum occultatione faciei seu lucidi Dei actus, quem emilit à centro creaturæ ad ejus circumferentiam ad ipfam recreandam & exhilarandam fecundu iftud Moy-Deuter.31.17 fis in persona Iehovæ: abscondam faciem meam ab eis, & evenient eis mala & angustiæ multæ: & dicet in illo tempore, veré quia Deus non est mecum, invenerunt me hæc mala. Et David: Deus abscondens faciem fuam à malis, perturbantur, fi recipiat in le spiritum soum expirant; emittente verò spiritum suum recreantur bono & vita&c: Atque hoc idem potest tam de Carholico macrocofmico spiritu intelligi, quam de illo microcofini, atque etiam aliarum creaturarum, quæ omnes habent suas à spiritu macrocosmico origines : Nam quando natura illa divina, quæ Solem cœlettem animat, effet irata pro morte Salvatoris mundi, in momento passionis illius radios luos à circumferentia creaturæ illius nobiliffimæ ad ejus centrum contraxit: Vnde factum erat, quòd fuum lumen & pulchritudinem immediate perdiderit & contra communem naturæ consuetudinem & leges inftar picis niger & tenebrofus redderetur: ita, ut jucunda illa Sympathia, quam creaturis interioribus atque etiam illis coelestibus sua præsentia impertivit, utiusmodi accidente pro aliquo temporis spatio esfet in Antipathiam mutata: Hæc ergo erat privativa in corde macrocofmi palfio, & quali ejuldem fyncope, cum attributum illud Dei pulcherrimum Eloah ab effusione suarum effluentiarum lucidarum per portam pulchram Tiphereth pro tempore abitineret. Etiam palpabiles tene. bræ, quæ accidebant in Ægypto fuerunt paffio in aere privativa, quæ contrahendo lucis divinæ à circumferentia ad centrum eveniebat. Iftiusmodi etiam passiones minitantur Soli, Lunæ & Stellis versus finem mundi : Nam, fi mundus effet factus emiffione divinæ emanationis (Spiritu enim Dei cœli funt luce ornati) sequitur, illius ablatione omnia iterum in statum suum primordialem, hoc est, in tenebras privativas seu plané nihilum & deformitatem conversum iri: Sed productio istiusmodi bonarum & Sympatheticarum paffionum à centro ad circumferentiam, atque iterum

malarum & Antipatheticarum passionum & effectuum, qui vitæ Sympathiæ repugnant optimé vitalium in homine actionum examinatione detegitur atque explicatur: Nam duæ observantur esse in spiritu humano virtutes activæ, quarum una est voluntaria. Quæ instar principis cujusdam imperatorij videtur actionibus alijs præesse & dominari: haud aliter, quam divinus ille Angelus Mitattron. Primò in mundo majori mobili (quod ad voluntatem refertur) præsidere dicitur; & per illud seu mediante illo orbes cœli inferiores illos Elementares circumvolvit. Eodem inquam, modo, primus in fabrica microcofinica motor est mens seu radius divinus seu Verbum, quod (teste Mercurio Trismegisto) est caput animæ humanæ; alia virtus in spiritu vitali est involuntaria, quippe quæ imperatur & gubernatur ad placitum radij intellectualis seu rationalis: Haud aliter, quam sphæræ inferiores ad voluntatem primi motoris in primo mobili movere coguntur: ita, ut vitalis in homine actio fit unicus illorum ramorum, qui est involuntarius & haud secus voluntati mentali est subjectus, quam ccelum stellatum, quod est vitæ sedes, utpote in quo Sol, qui est cor mundi suam habet refidentiam) cœli empyrei mandatis obedit. Iam verò, ut invenimus, quòd secundum voluntatem divinæ effentiæ in regionem coelestem, & consequenter inferioribus infusam, effluxus seu effectus tam amabiles & delectabiles ad voluptates & jucunditates in creatura excitandas à positiva seu dilatativa unitatis proprietate procedit, quam triftes odibilesque à virtute ejusdem privativa & contractiva, in qua Deus faciem benignitatis suæ avertit à creatura (atque hinc inde cum concupifcibiles seu Sympatheticæ passiones, tum odibiles & irascibiles seu Antipatheticæ efficiuntur in hoc mundo) ita quidem tam experientia, quam observatione Philosophorum & medicorum doctiffimorum docemur, actionem vitalem, quæ gubernatur juxta mentem voluntatis superioris, aut dilatatur à dilatativa primi motoris voluntate, cordisque sacrarium aperit ad producendos in spiritu vitali passiones illas bonas, quæ Sympathizant cum vita & luce, videlicet spem, confidentiam, Amorem, misericordiam & mansuetudinem, aut contrahitur & cordis thalamos claudendo, spiritus in eo in unum congregat, unde in spiritu vitali generantur passiones malæ ac privativæ, qua folent cum bonis illis vitæ lætitiam afficientibus Antipathizare: Ex cordis enim contractione triftitia, cura, desperatio, timor, odium, ira, furor, verecundia &c: adeò, ut quemadmodum ex passionibus bonis spiritus mediante dilatatione sursum ad fontem lucidum usque respiciebat, & voluptatum ac jucunditatum ejusdem intuitu, mirabili afficiebatur gaudio: ita quidem ex malis, spiritus mediante

Ffal. 104.

contractione, visione lucida privari cogitur, & per consequens aspectum suum solummodo ad terra inferiora & miseriarum vallem habet. Vnde factus est passionum ejusdem tenebrosarum vitæ atque saluti contrariarum particeps. Ex istiusipodi autem harum duarum in microcosmo passionum enucleatione, possumus facillimé colligere rationem earum in mundo majori, cum eadem sit ratio partis & totius: ita etiam passiones mundi majoris, & cætera ab his dependentia possunt facillimè intelligi & discerni ab illis minoris: Exempli gratia: Magnes lapis se habet respectu matris suæ, terræ, ac homo ad Patrem suum mundum integrum: Nam ab Hermete vocatur homo filius mundi: ut ex parte Magnetis Cardanus, Baptista porta, D.Gilbertus cum alijs vocarunt illum terræfilium & Terrellam: Invenimus (inquam) in Magnete omnes passiones tam Sympatheticas, quam Antipatheticas, quæ matrem suam terram afficiunt: Nam habet inse suos polos cum terra: omnesque inconformitates in natura evitat, effugitque ab illo, quòd est suæ naturæ contrarium, ut Terra: atque iterum Sympathizat cum eo, quod est sibi in natura simile: Æquinoctium, Coluros, Meridianos ac Tropicos haud aliter, quam terra fibi vendicat, ac denique non modò

sensum in suo motu arguit, sed etiam quandam in sua actione rationem manifestat: nimirum, in recusando illud, quod est naturæ suæ contrarium & amplectendo atque desiderando id, quod est condicioni atque harmoniæ suæ magis conveniens, uti infra parte istius libri sequenti atque lib. hujus 3. ostendetur clarius. Denique quomodò radius ilte mentalis mandata seu influxiones benignitatis & severitatis abalto emittat, in discursu meo præcedenti explicatur, nimirum, permittendo malos tenebrarum Spiritus Dominari in inferiora, aut adjuvando bonos spiritus ad officia gaudij, voluptatis seu jucunditatis perticienda. Ecce hic totius Sympathiæ & Antipathiæ mysticæ summa & complementum continetur, quæ aliqui ratione profunditatis seu difficultatis in illius inquisitione, solent, idque haud injurià, secretò alicui potestatis Angelicæ actui attribuere, quæ est media quædam inter Deum & creaturam virtus. Atque objistam causam Angelica existentia definitur esse tanquam virtus inter Deum & Naturam media, à qua fiunt operationes in rebus, quas vel natura eorum non faceret, vel sic faceret, quas alij Reuclin. 116.31 dicunt provenire à potestate occulta, & de art. Cabi alij, quia tale.

#### CAPVT. VI.

Quomodo Harmoniæ proportionibus probetur, quid sit Sympathia & quid Antipathia.

Catholico aquæ Elemento alterationem fieri à spiritu illo omnia operante, qui implet calum & terram, ut pote fine quo existere nequeunt, unde D. Petrus: Coeli erant prius & terra ex aqua & per aquam consistens Verbo Dei. Probavimus etiam, omnes illas in aquis universalibus alterationes & diversitates ortas esse mediantibus rarefactione & condensatione actu & vittute prædicti spiritus effectis: asseruimus etiam, omnia ista numero, mensura & pondere varieformiter; imò verò ratione contraria (sic volente Creatore) fuisse peracta, ut exinde res ab invicem variarent & distinguerentur: Vnde Textus: Gemina fecit Deus omnia, quorum alterum est contrarium alteri, nec quicquam factum est, quod mancum est: Hinc ergo concordia & discordia; hinc Sympathia & Antipathia: Quod omne demonstratione ista musica exacté & ad amussim indicare posfumus. Videmus in macrocosmo, universum soni medium esse aërë, ex scujus menfura & proportione varia, varij eduntur toni seu voces ad invicem vel consonantes vel dissonantes. Quid, obsecto, auribus exquisiti musici discordi in Symphonia to-

Iximus in præcedentibus, omnem in | no magis ingratum? Quidve consonantià magis acceptum? Videmus profecto, tonos à fistula editos secundum proportionem spiritus sive aeris mundani differe solere; ita, ut ab eodem Musici afflatu proferat sonos admodum ab invicem differentes; imò verò & discordantes : Nam si duas filtulas ejusdem dimensionis sonare simul fficiamus, quandoque earum voces in debita proportione convenire, & animum audientis delectare, & nonnunquam more odioso dissentire, dentesque audientium quasistridere facient. Pariformiter omnes spiritus in creaturis majori vel minoriaere proportionantur, uno semper eodemque vitæ spiritu agente atque operante, haud aliter, quam in fistulæ activitate videmus: atque ita juxta eorum concordiam vel discordiam, vel conveniunt vel dissentiunt ab invicem: haud aliter, ac marculi Pythagorici in substantijs suis corporeis suerunt proportionati vel disproportionati: Etiam chorda super duo monochorda æqualis magnitudinis extensa, facit sonos vel concordantes vel discordantes, secundum majores vel minores sectiones illius: Exempli gratia.

Aa 4

Digitized by Google

3. Pet. 3.

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.II. Membr.II.



Vbi chorda A.+. unius monochordi percussa discordia producet ad sonum chordæ B.+. vel D.+. vel F.+. alterius monochordi: at si A.+, percutiatur in uno, conveniet cũ chordæ portione C.+. vel E.+. alterius. Vnde liquet, quòd, quamvis ambæchordæ sint unius latitudinis, tamen semper respectu illarum vel brevitatis vel longitudinis aër tam proportione, quam dispositione in rarefactione & condensatione varias observantur super eas edere voces, tam disfonantes, quàm confonantes: nam chorda curtior ejuldem extensionis majori & fortiori sua vibratione attenuat aërem magis & consequenter acutiorem-reddit vocem: é regione longior chorda ejusdem extensionis ut \*. A graviorem facit tonum acbreviorem, quoniam aër est in tali mol-

li motu minus rarefactus, & per consequens vox est magis gravis, profunda& quali suffocata ratione densitatis aëris: Denique five in gravibus sonis five in acutis vel mixtis, aëris proportio & pondus est in causa Symphoniæ vel antiphoniæ mediante actus spiritus in ipso Catholici, quem vel sufflanti fistulam vel pulsanti chordam comparamus, quippe sine quibus vox nec concordans nec discordans redditur in diclis organis. Quibus concludimus, quod medium in quo & per quod spiritus divinustam Sympathetice, quam Antipatheticé agit in hoc mundo est aër seu spiritus, qui haud aliter in creaturis agit, quam aer in fistula vel aliquo alio organo Mu-

## LIBRI SECVNDI Membrum ij.

In quo natura Magnetica veré & ad amussim anatomizatur, rationesque actionum Symphoniæ & Antipathiæ enucleantur.

### CAPVT. I.

Author proæmium adistum suum discursum Magneticum in hoc capite facit, & tum posted ad Chaos opinionem de attractiva corporum magneticorum origine & virtute procedit.

Obis in membro hujus libri præcedete Sympathiæ & Antipathiæ principia enucleaté explicui : sed, quoniam non omnibus datum est virtute Theorize speculationis sola in Thesaurum seusacrarium Dei abstrusum penetrare, quòd in creaturæ profundo centro continetur; melioris veltrum instructionis & informationis gratia, descendam parumper, & secretum hoc fubjectum, quod præ manibus habeo, vulgaribus & ocularibus quibusdam demonstrationibus vobis explanabo: ut ergo magis Methodicé procedere postim, in isto hujus libri membro fundamentum tantummodo præcipuum exponam, super quod conclusiones nonnullas experimentales ædificabo, quibus incredulos, qui huc usque ratione eorum ignorantiæ rebelles & obitinati in sua intidelitate erronea extiterunt, ad certiorem & securiorem fidei portum dirigere atque introducere possim. Et quoniam Sympathiæ gesta, atque etiam illa Antipathiæ in omni re efficiantur virtute & potestate Magnetiva (cujus est tam odibili & irascibili expulsione resistere)

quam sibi attractione concupiscibili allicere (uti infra dicetur) necessarium & conveniens exiltimo, ut cum diligentia, idque oculis Argoicis inquiramus, & intuitu nostri intellectus etiam lynceo in obscurum lapidis Magnetici mylterium introspiciamus, quo securius cum judicio & certiori ingressione nostra in demonstrationem tamarcanæ contemplationis, practica faciamus: Nam cum secreta operatio tam unguenti armarij, quod ignorantes mundani tanto odio & vituperatione funt prosecuti, quam Mummiæ tam corporalis, quam spiritualis ex hominibus & beltijs extractionis ratio, atque etiam vitalis, infirmæ atque insalubris animalis naturæ in aliquam vegetabilem velalterius animalis sani natura transplantatio, cum modo succeptionis, virtutis & roboris unius animalis & ejustem in aliud infusionis: Secreta Spiritus plantæ alicujus cum illo hominis aut alterius animalis alligatio: ita, ut quicquid uni evenit, nimirum aut humidum aut siccum aut calidum aut frigidum, de illo etiam participabit & alter: Cum, inquam, istiusmodi

istiusmodi operationes dicantur Magneticæ, quatenus virtutes actuosas Magnetis imitantur; fumma ope ac conamine nitar, ut viam in omnium mysteriorum istorum anatomizatione atque revelatione apertam, videlicet Spiritualis Thefauri Mag netis dissectione faciam, ut hac ratione in formalis interioris aut centralis & essentialis actionis seu virtutis fontem atque fundamenta tam ipsius irascibilis, quam concupiscibilis passionis introspiciam: Nã si fubrili rationis nostræ intuitu meatus invisibiles & antra arcana ejusdem invenire, ac tum posteà punctum seu essentiam earum essentiarum centralem observare ac denique internum cujuslibet actionis causam detegere queamus, facillimum erat cætera superare, cum, quæ externo effectu apparent, fimilia debent necessariò esse homogenea, hoc est, unius ejusdemque conditionis respectu naturarum suarum internarum, uti infra latius explicabitur: Sed proh dolor ! cur præsumo ego, qui sum Apostolorum minimus, aut saltem exmille minimus viam five iter tam periculosum ad infulam illam incognitam, inqua abstrusa magnetis natura in medio scopulorum in acceffibilium & periculo plenorum inhabitat, cum tot Philosophi sapientes super incerta & tempestuosa maria opinionum navi gaverint & erraverint, ac tandem domum revertentes nova de istius rei mysterio tantummodò illa, nimirum de Magnetis existentia & essentia virtutum activarum, quæ ab alijs funt prædicta, retulerunt atque ita de proprijs nihil omnino habent, præterquam quod vel externa operatione vel ab aliorum relatione intellexerunt. Deus bone! Quot sunt in isto mundo puppes stultorum plenæ,qui, postquam in corum studijs & scientijs operam per multos annos, maria imaginationis vanæ ac vix probabilis sulcantes navarunt & in senectate sua ad portum pueritiæ sunt reversi; habentes sua ingenia & intellectum pauperibus fragmentis sive mercantia, de ipfe dixit, five opinionibus aliorum onustum: Sed de centrali istius arcani scientia, nihil habent de proprio, quod dicant Ita, ut nos Christiani, post peregrinationem vitæ & studiorum nostrorum in hoc studiorum nostrorum in hoc mundo, existimemus tandem esse sufficiens asseverare, quòd Aristoteles, Plato, Galenus, Hippocrates vel faltem ifte vel ille hoc dixerit, & per consequens, quod sit ita certum & in infallibile. Cum e regione percipimus, scripturas Philosophiam veriorem & certiorem nos docere, que illi Ethnicorum est oppositissima. Istiusmodi ergo studentes mundani optimé hisce verbis ab Apostolo indigitantur, quippe, quos narrat esse semper discentes, sed adscientiam veritatis nunquam pervenientes: Na, quomodò obsecro est possibile, ut cæci possint cæcos directé ducere ? Alij diu na-

vem fuam huc atque illuc gubernantes atque ad sedem habitationis virtutum istius lapidis dirigentes, ad infulæejus petrofæ limites vix ac ne vix quidem attigerunt;& tamen non fine admirandis historijs seu relationibus ex tali itinere collectis redierunt: Ac in fine inventiones eorum novæ repertæ sunt adeò superficiales, ac effectus scrutationis sive inquisitionis corum frivoli: & tandem totum non nisi conjecturale est probatum. Alij tam longé in eorum inquisitione per stellæ polaris allectameta fuerunt ducti, ut mari glaciali firmiter cum sua puppe in hæserint, nec ulterius progredi potuerint, sed in glaciei resolutione reversi sunt admirandis imaginationibus de montibus Magneticis & castellis ferreis, etiam per octo fupra lunam gradus usque ad sphæram octavam referti: Imò verò & funt alij, qui super stellatum illum locu volant. Quibus concipere licet, quomodò Philosophorum quilibet secundum Phantafiæ suæ Chimereæ leges varia non in aëre, fed etiam supra stellas ipsas ad animam magneticam inveniendam imaginetur phantasmata: Sunt nonnulli, qui in ejusdem investigatione à terræ continente non recedunt, sed ipsă inter stellas cœli numerari existimant, quæ solem pro fixo fuo centro habent, ut pote, circa quem perpetuò observantur periphericè: Ita, ut ipfam terram habere formam stellarem à forma illa Peripatetica longè discrepantim effingant. Denique quilibet istorum habet suam opinionem ab altero differentem. Vt autem intelligatis, hoc totum effe verum, vobis aliquid novorum ad inquisitionem istiusmodi Magneticam pertinentium, post longam in mari fluctuoso feriofæ contemplationis eorum viam, paucis recitabo. Inter eos aliqui in tali conamine magis alte sapiunt & coelos videntur pro testibus ad suam affertionem confirmandam invocare; aliqui vela dant ufque ad montes Hyperboreos; alij ad Infulas alienas Septentrionales ad fundámentum tanti miraculi detegendum tendunt. Alij spiritus suæ inquisitionis in terræ viscera immergentes, inveniunt, eam esse universam formam stellarem ejusdem. Quidam volunt, more atomicæ emissionis ex corpore lapidis & rei attractabilis virtutem talem fieri. Sed inter omnes alios ratione præditos, qui in puppi stultorum navigarunt, vixannumerare audeo unum, quippe, qui videtur alteri Grillo esse simillimus, quatenus opinatus elt, virtutem Magneticam elle Cacomagicam sive actum Diaboli. Iamque ex illorum, qui spiritu suo ad mysterium istud inveniendum viam fecerunt in cœlum, unus vult, quòd ratio directionis Magnetis ex cauda constellationis urfæ fit colligenda, affirmando, quòd iftius stella in ursa prævalet & domini um possider super istum lapidem & ab eo transfertur ad ferrum. Hæc est Marsilij Ficini opi-

2. Tim, 3.

#### SECTIONIS SECVNDÆLIB.II. Membr. II.

nio. At ego respondeo, rem ita se habere haud posse, quoniam testatur experientia, ferrum ex seipso suis proprijs frui polis æque ac magnetem, & quod vult, debita adaptatione perquirere & suo naturali instinctu se ipsum convertere & dirigere in propriam polorum suorum stationem: In hanc etiam Marsilij ficini opinionem cadit Petrus Peregrious, quise. quendo regulas fratris Baconis, inquisivit directionem Magneticam ex polis cœli. Etiam Cardanus vult, quod causa inmediata variationis virtutum hujus lapidis ex stella in cauda Vrsæ existente exurgat. Lucas Gauricus etiam ipsis videtur hac in re astipulari, sed ipse simul addit huie negotio virtutem Saturni & Martis, atque etiam dicit præcipuam in Zodiaco constellationem ad hoc conferentem, & cujus influentijs lapis iste fubijcitur, esse virginem. Albertus Magnus concludit, ipsum Magnetem atque eriam ipsum ferrum dirigi ad stellam Polarem, dicitque ipsa haud aliter eam sequi, quam Herba Heliotropium solem. Bessardus fecit suam de hoc lapride sententiam ab alijs discrepare, quippe ex-istimans, polum Zodiaci esse virtutis Magneticæ fontem. Iterum collegium Conimbricense causam istuis rei à parte aliqua cœli non longè à Polo distante. At verò Martinus Cortesius putat, attractivam istam virtutem à loco ultra polos seu cœlos mobiles descendere: Ex alia parte, Gaudentius Merula affeverare videtur Magnetem ferrum ad se trahere ea intentione, ut illud dirigat ad polum Borealem, quoniam ipfe est superior ad ferrum ordo, cum constellatione ursæ. Fateor ergo, radios qui dilatantur ad fratres suos captivos redimendos & libertatem ijs reddendam, eofque ad patriam fuam dirigendos esse paratissimos & fraterna pietate inclinatos. Sed non pofsum ego intelligere dicta Merulæin hoc fensu. Alij putant coelos in genere esse virtutis istius lapidis originem : Nam Paracelfus ait, esse stellas, quæ existentes plenæ potestatis Magneticæ, ferrum ad se attrahant &c. Atque ista opinio videretur probabilis, quoniam ferrum movet ad fuos polos , etiam absente Magnete (ut.dictum est) Fernelius videtur hæsitare, cum modo fateatur, causam istius actionis ese abditam, & modò, nempe alibi, facit cœlos iltius actionis caufas. Scaliger propinquius ad punctum veritatis accedens huic actioni seu virtuti assignat causam quandam cœlestem ei penitus ignotam, affeuerando, quòd Magnes terrestris non sit derivatus à globis seu montibus stellaribus, sed ab esfentiali potentia seu essentia illa, quæ erat ipforum fabricatrix, qui gubernat in ea cœli portione, quæ pendet in puncto septentrionali. Atque huic opinioni adhæ-

rere videtur Plato, ut pote, qui agnoscere videtur, essentiam Magneticam esse potestatem divinam. Et profecto bene in hac re loquuntur, sed in sensu tam largo, ut ista eorum affertio bene in se considerata appareat discipulis eorum, quasi ignotum per ignotius: Nam, ita terminis generalibus affirmare possumus, omnia esse à Deo : Sed descendemus jam à cœlesti eorum speculatione, atque ad humilitatem eorum respiciemus, qui magis cauti videntes, & ad proverbiŭ illud verusNoli altum sapere attendentes, magis proné intuentur, quoniam ad terram folummodo & ipsius effectus respiciunt : Atque istius seriei sunt Fracastorius, qui rationem & causam originalem virtutis Magneticæ attractivæ inquirens, imaginatur, montes Hyperboreos, qui scopulis istius lapidis abundat, ferrea istiusmodi subjecta ad se attrahere. Et hoc istius figmentum videtur quibusdam doctis adeò plaufibile & rationi congruum, ut illud tam in eorum scriptis Astronomicis, quam tabulis Geographicis, & mundi descriptionibus & cartis marinis sequantur. Quod quidem nihilominus si esset verum, faciliori attractu naves in mari Boreali transeuntes ad se allicerent. Olaus Magnus, & nonnulli alij, qui ejus fustinent traditionem, volunt vim hujufmodi attractivam provenire ab infulis nonnullis septentrionalibus, quætali subjecto magnetico abundent. Sed has eorum Phantasias vento inani committendo ad aliorum procedo hac in re sententias. Lucretius Carus, quidam fectæ Epicureicæ Poeta, videtur somniare, ferri attractionem procedere ab atomorum ex subjecto effluxione: Nam, quemadmodum (inquit ille) juxta Epicureorum opinionem, atomi subtiles ex re qualibet emanant, ita pariter atomi, quali semina Magnetica à ferro per quandam coitionem ipfius cum Magnete in locum five spatium interpositum, quod est inter eos, emitruntur, & per unionem aut complicationem corporis utriusque, ferrum attrahitur &c. Huicetiam sententiæ Aphrodiseus, Iohannes Costeus, Plutarchus atque etiam Thomas Aquinas inclinare animadvertuntur : Cum in rei veritate deberent scire, quòd nulla attractio sit facta per emissionem à centro ad circumferentiam, hoc est, per dilatationem & diffipationem; sed è regione per attractionem & intraductionem a circumferentia ad centrum, quemadmodu in fyringa videmus, cujus attractione aqua in ejus concavitatem allicitur per ejus linguæ emissione, à manu movente aqua emittitur, quasi à centro &c. Quare fequitur, emissionem radiorum seu seminu atomicorum ferro non posse esse causam unionis five motionis ipfius ad lapide: Sed debet necessariò esse magnes ,qui facultatem habet sibi attrahendi radios seu spiritus ex ferro: Nam apparet evidenter, ferrum non attrahere se ipsum ad lapidem, sed

abipso è centro attrahitur. Thales atque ! Anaxagoras credunt, Magnetem habere fuam in se vitam, quoniam observatur substantiam sibi similem ad se attrahere, haud aliter, quam creature viventes faciunt. Lucrerius & Orpheus existimant, fympathiam illam elle inter Magnetem & ferrum, quæ apparet inter marem & fœminam, atque in ista corum opinione haud plurimum videntur aberrare. Averroes, Scaliger, & Cardinalis Cusanus putant ferrum movere ad magnetem, tanquam ad fuam originalem matricem. Galenus est opinatus, magnetem propria sua forma substantiali ad se attrahere. At jam opusest, utaccedam ad opinionem socij sive collegæ mei admodum docti D. Gilberti, & pro profunda ejus in naturam magnetis inquisitione famigerabilis. Ipfius cft animus, quod vis Magnetica ifta five attractiva in Magnete procedat ab actionibus formalibus, hoc est, ab originalibus & primarijs virtutibus feu vigoribus: concludit enim, magneticam virtutem derivari à peculiari seu singulari forma, ab illa forma seu causa specifica in corporibus mixtis differente, cujus meminerunt Peripatetici : Dicitque, esse quandam formam, quæ est propria globorum stellarium & partium eorum homogenearum five incorruptarum essentia sive entitas, quam ipse vocat primariam, radicalem & aftralem formam, videlicer talem, quæ est in sole, Luna & alijs stellis coelestibus: Atque etiam dicit, more simili esse stellam in terra, quæ est illa vera magnetica potentia, quæ vocatur actus seu vigor primus, concluditque istam formam non derivari à toto cœlo, affirmatque, influentià aut qualitatibus occultis procreari; nec etiam à stella aliqua particulari: Nam virtutes suas Magneticus habet à terra &c. Hæc erat doctiffimi mei quondam colle-

gæde actu magnetico sententia, cujus la-bores & industriam in diligenti naturæ Magneticæ investigatione; ut non possum haud parum commendare, ita è diverso ratio mihi non permittit, ut speculativæ ipsius hac in re fundationi seu radici penitus consentiam. Quis enim credere potest, terram; multò magis ipfius particularia posse virtutem aliquam radicalem ex se ipsis habere, cum sit evidens, quod tam terra, quam coelum ex aquis fint prius orta, atque ideò, ut cœlum erat ante terram, necessariò sequi debet, formalem terræ virtutem totaliter à coelo descendere, & per consequens terra non habuit talem proprietatem à se ipsa, sed ab illo spiritu, qui eam creavir, ut infra clarius explicabitur: Inter Philosophos Ethnicos Plato, & ex Christianis Scaliger & Fernelius credunt, causam illius attractionis esse divinam & de desuper, sed quomodò, aut qua ratione descendat, ne exprimunt quidem: Arque ided, tametsiin generalitate nihil nisi veritatem sint locuti, tamen in verbis taliter expansis nihil in specie videntur exprimere. Concludam jam cum ultima opinione, quæ est omnium maximé inanis & ridiculosa: Franciscus Rucus videtur dubitare de magnetis virtute : Non enim hæsitat existimare, omnes istiusmodi effectus ur pote ultra captum ipsius esse cacomagicos, hocest, ex impostura & fubtili delusione Cacodæmonis sive Diaboli derivatos. Et tamen vir iste est magis tolerabilis, quam istius modi homines scrupulosi, qui audacter asseverare haud erubescunt, actum illum admirabilem in unguento armario esse absoluté Diabolicum & cacomagicum: Nam vir iste non loquitur, ut ipli determinaté, & sine ultiori dubitationis alea, ut ipsi, sed dubitativé solummodo.

#### CAPVT. II.

In hoc capite opinio authoris de originali & immediata operatione & virtute primum more Astrologico, & deinde ratione ex Philosophia sacra deprompta declaratur.

Ertus sum vos recordari, quòd in præcedentis mei discursus filo inprimis
declaraverim, ipsum Deum in genere operari omnia in omnibus: Ac tum posteà modum explicui, quo illa ipsa unitas in divina
essentia sit multiplex in proprietate, secundum multiplicitatem voluntatis ipsus sacræ. Atque in eo probatur, ipsam esse in
proprietate multiplicem, quoniam essectus actionis cujuslibet particularis, qui
non sine voluntate ejus in actum reducuntur, sunt in siniti in varietate. Atque
ob istam rationem vobis indicavi, quòd

uni eidemque essentiz sacra decem diversa in scripturis assignantur denominationes, acattributa totidem ijs appertinentia; quorum alia emittunt emanationes vivisicas, quibus aqua subtiliatione seu rarefactione erant expansa, & in coelos lympidos & perspicuos formata: A tque istiusmodi influentia sunt illa, qua virtute Dei Iah per attributum Hochma impluuntur, atque etiam, qua ab Eloah per portam Tiphereth, pulchritudinem & clatitatem importantem in globum solis descendunt: Quarum est spiritum mundi B b a dila-

### SECTIONIS SECVNDÆLIB.II. Membr. II.

dilatatione & rarefactione clarificare, atque de tenebris emundare: & istiusmodi influentia officium est procedere in evocando spiritus à centro ad circumferentiam. Ac è contrario funt quædam alia Dei attributa, quæ radios attractionis & contractionis emittunt, cujufmodi sunt Binab, seu prudentia, quæ effundit influentias suas in sphæram Saturni: Mediantibus ergo istis, spiritus Dei in fua prudentia ligavit & fuspendit coelos, quali annulos catenæ aureæ ad invicem, & fustinuit Elementi Catholici orbes in fuis destinatis locis, & contraxit groffiorem aquarum portionem à circumfe- | possum non consentire cum Lucæ Gaurentia centrum versus, atque eam more grosso & tenebroso ibidem confirmavit & fixit: Ita, ut proprietatis attra-divæ, contractivæ & retentivæ fons sit Binah, cujus præsidens est nomen Dei Elohim, quod propter rationes vobis in superioribus relatas, est proprietatis septentrionalis caput, ac per consequens frigoris, ficcitatis, opacitatis, congelationis, incrassationis & requietis, quæ in centro versatur, ut pote, quod est terminus ad quem motus à circumferentia fit, quas omnes proprietates à sphæra Saturni præcipuè recipiunt. Et propter istam rationem virtus centralis, quæ est in visceribus terræ, attrahit & allicit ad punctum istud naturaliter omniagravia, quæ, quando ad centrum terræ usque pertingunt, ulterius penetrare nequeunt : Nam est ad centralem istam metam, quod attributum Binah à nomine Dei Elohim animatum collimat,& divinitas illa, quæ terræ centrum inhabitat, est sacra illa essentia, quæ sub nomine & proprietate Elohim existit receptaculum immediatum, cujus emanationisest ordo Angelicus Thronorum, cujus est (testibus Rabbinis Cabalisticis) spectare ad terram & aquas groffas atque compactas, & arca hujusmodi effluxiorum Thesauraria in cœlo stellato est globus Saturni, cujus obiltam rationem proprietas est frigida & sicca, contractiva, astrictiva & retentiva: Quippe cujus radij in effectu est contrahere ad centrum. Atque ista influentia est præcipua in ventis Borealibus dominatrix, qui venti sunt frigidi, sicci, contractivi, congelativi, estque planera iste, qui administrare solet virtutem stellæ Polari, ab Ægyptijs Alrucakba dica, ut pote, cui affignantur ab Aftrologis naturæ Saturni & veneris: Ac propter hanc caufam, est principalis adjutrix & affiftens in executione non modò effectuum attractivorum Elohim, & per consequens induit naturam Saturni, qui influentijs & effectibus Borealibus Elohim seu Binah abundat, sed etiam participat de natura veneris, que est facultatis concupiscibilis domina: Atque ista de causa facit naturalem coitionem,

hoc est, appetit & attrahit ad se seu in centrum Saturninum fuum fimile, voluptuoso quodam desiderio & delectatione: Haud aliter , quam fœmina appetit virum, seu materia fœminina formæ masculinæ avidé inhiat. Hæc ergo est ratio, quod terra ad se attrahit effigies illas formales, quæ de cœlo descendunt, quas tanquam spermata defiderabilia non fine magna voluptate abfcondit in sua matrice seu visceribus. Nam cœlum à veris Cabalistis & Philosophis dicitur masculus, ad terram, quam pro cœli fœmina habent. Quare non rici opinione, quæ est, quòd stella in cauda ursæ majoris sit præses & Dominus ac vivificator Magnetis: Atque etiam, quòd Saturnus sit Planeta, qui ei in hoc negotio adjungitur: Ac de-nique quòd habeat præcipuam relatio-nem ad constellationem Virginis in Zodiaco, quippe, quod fignum eandem habet cum Itella Polari longitudinem: Atque etiam, quoniam ipfa est pariter cum stella illa naturæ terrestris, stipticæ, attractivæ& retentivæ, atque etiam de conditione Saturni & veneris: Omnes hæ, inquam, rationes fortiffimæ fuerunt motrices, quòd hæ fint præcipué cœlestes in dispositione Boreali in mundo inferiori agentes, & per consequens in attractivo Borealis terræ & Terrellæ poli motu & cujuslibet particularis ejusdem. Attamen hoc ego addo, quod, com influentia à Binah emittitur per Thronos, necesse habemus credere, prius per cœlum octayum transire, atque ibi vasa nonnulla eligere magis apta ad portionem Thefauri iui recondendam: Cujusmodi in Zodiaco funt Virgo, Capricornus, Taurus, uti ab eorum effectibus comprobatum est ab Astrologis: Vnde signa dicuntur terrestria, quippe conditione frigida ficca, stiptica, attractiva, coagulantia & incrassantia: Verum extra Zodiaci margines elegit pro fummo facrario influentiarum fuarum in hoc cœlo constellationem ursæ majoris, cujus maxi-ma virtus & potestas est stella illa eminens in ejus cauda, quæ ideò pollet & excellit omnes alias constellationes in effectuum & mandatorum frigidorum, contrahentium & congelantium proprietatis Elohim executione, quoniam à calore & præsentia solari est remotior; & per consequens in facultate & vigore suo naturali efficacior & robustior. Hinc ergo est, ut ventus Borealis influentijs istius stellæ animatus, mundum Borealem frigore, gelu, glacie, nivibus & grandine afficiat : Quod autem facit tale, est magis tale: At stella ista suo influxu & spiraculo contrahit , congelat , coagulat , in spissat, re-

tinet & ligat; Quid ni ergo pariter non | agat cum corpore terreno fuis influentijs subjecto? At cæteræ constellationes hoc idem præstare nequeunt, quia earum qualitas propinquiori folis præfentia moderatur, atque etiam contractiva earum virtus à planetarum & signorum humidorum intuitu relaxatur. Et tamen confensus Saturni cum ista stella in eo evidenter declaratur; Quia dum ipse in cœlo Dominium habet, existente ipso in Capricorno, vel virgine, stella ista polaris suos effectus gelidos potenter (idque præcipuè Hyemali tempore ) declarabit : Nam rebellior erit glacies, frigidior reddetur aer, & cum mundanis, arboribus nempe & animalibus inclementer aget. Vnde evidens est, Saturnum commercium quam propinquum cum stella ista habere. Procedo igitur de desuper ad terræ centrum in hunc modum, stella Polaris emittit in partibus Polaribus vehementer suas influentias, ac præcipuè corporibus ei subjectis, & Saturnus atque triplicitas Zodiaci terrea, communiter in inferiora influentias effundit suas cum stella polari convenientes; sed cum majori moderatione respectu propinquitatis aliorum planetarum corum virtutibus oppugnantium, quas omnes à Binah seu Elohim radicaliter acceperunt. Hæ omnes stellæ intermediæ huic extremæ nimirum polari in facultatis suæ Borealis & attractivæ executione affiftunt, eamque ad illud opus peragendum fortificant : Nam affiftentià eorum, venti Boreales redduntur robustiores & magis violenti, quibus spiritus mundi vehementius contrahitur in nives, glacies, pruinas &c. Rerum calores à circumferentia ad centrum alliciuntur & res anteà vivæ, jam quasi mortuæ sunt. Quibus addiscere possumus terram non fuisse prius nisi aquam tenuem, quæ tam posteà spiritu Elohim in substantiam denfam & terream per contractionem & coagulationem convertebatur. Vnde fit, ut tam diu, quam sit terra, sit habitura in se dispositionem spiritus Elohim, mediante quo in terream effigiem per viam congelationis erat facta: Nam virtute Elohim Ruach terra arida apparebat extra aquas tam bene, quam cœlum, ut testantur Moyses & D. Petrus: Imò verò mediante spiritu ipsius, omne cœlum & quælibet iphæra elementalis ad invicem vinculis quali firmis colligantur: Ita, ut quemadmodum proprietate nominis Iah (benignitatem Fhieh quasi omnium rerum patrem significantis) per attributum Hochma descendente, aquæ generales sive spiritus mundanus erat illuminatus atque animatus : Ita etiam illæ aquæ sic animatæ, erant in regiones feu sphæras distinctas divisæ & ad invicem more pacifico ligatæ per virtutem Binah seu emanationem vel propritatem retentivam E-F fal. 33.6.

lohim: Vnde David: Verbo Domini firmati funt cœli & spiritu ab ore ejus omnis virtus. Propter hunc respectum in omni feparativo opere creationis & informationis, non modò simplicium cœlorum & Elementorum , verum etiam creaturarum ex ambobus compositarum, nomen Elohim erat semper à Moyse pronuntiatum, nimirum, quando tenebræ effent absorptæ & contractione separatæ ab aquis lympidis: cùm groffæ & inferiores aquæ essent distractæ contractione à superioribus, cum tenuiores coliper inspissationem distinguerentur à spissioribus Elementis, quando terra arida effet per frigoris coagulationem in centrum totius fabricæ contracta, quando densior Ætheris portio in globum seu corpus stellæ coagulabatur, cum elementa essent in corpus compositum coagulatione compacta: Totum, inquam, hoc erat opus divini Elohim, qui, ut sacraria condensatione conderet, ad aliorum attributorum Dei influentias seu Thesauros recondendos, ita quidem orbem Saturni erraticum STELLA POLARIS.



Virgo Zodiaci atque illas fixas Aluckabæ & virginus & aliorum fixorum fyderum ordinavit ad fuos proprios Thefauros refervandos: Et quoniam constellatio Virginis est ita disposita in Zodiaco, ut omnis ipsius virtus quasi à pyramidis basiin stellam Polarem quasi ejus conum contrahatur, Ideò apparet, vim virginis multum conferre ad gelidos & contractivos stellæpolaris effectus producendos. Atque hæ duæ fixæ constellationes à Deo constituuntur principales, ad Saturno in suis negotijs inserviendum ministri, qui simul atque strictum cum venere commercium habent: Vnde tanto desiderio concupiscibili in attractivis fuis facultatibus funt præditæ, uti in Magnete & ferro videre licet. Arque hinc est, quod Astrologi hisce duabus unam eandemque naturam mixtam, nimirum Saturni & veneris affignârunt: Quoniam experientia perceperunt, ipías eundem in proprietate actum præstare: Verum illa polaris, est Virgine longe in fua activitate efficacior, majusque in inferiora dominium habet & præcipué in eas cteaturas, quæ ejus dominio, ab origine, Deo sic volente, sunt subditi, cujusmodi præcipuè sunt Magnes & ferrum. Quare, ut lit certum (juxta Philosophorum Bb3& Ca-

2. Tet. 3.

Digitized by Google

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

& Cabalistarum sententiam) superiora regere inferiora, adeò, ut ficut fit inferius, fic prius factum erat superius: Ita quidem necessariò sequitur, quòd polus Borealis in aëre seu sublunari elemento affignetur septentrioni, consequenter operetur per ventum Borealem, & in aqua effectus ipsius character est mare glaciale, & in terra expresse explicatur & manifestatur per punctum Borealem Magnetis seu Terrellæ, quæ omnia per contractivas, retentivas, frigidas & ficcas istiusmodi constillationum naturas animantur & ad effectus tales producendos exagitantur : Quemadmodum iterum hæ habent illam potestatem, quam in aërem, in aquas, & in terram exercen, à Thronis Angelicis, qui radicaliter eam à fonte Elohim Ruach per attributum Binah, qui folet coagulare & inspissare mediante contractione & centrali attractione effectuum rarefactorum à rarefacta, & transparente, rara & lucida forma in spisfam, opacam & ponderofam existentiam: Quemadmodum in pruina, nive, glacie & grandine, operante actu septentrionali seu proprietate verbi Elohim manifestatur. Vnde Pfalmista regius: Emittit nives sicut lanam & pruinas ficut cineres dispergit, deficit gelu tanquam frusta, coram frigore & ejus quis consistet ? Liquet igitur, efse contractivum & coagulantem Iehovæ actum in proprietate sui nominis Elohim, qui immediaté res istas, mediantibus organis suis Borealibus, primum Angelicis, deinde stellaribus per angelica, utpote Angelicis animatis, ac denique ventofis & Elementalibus, qui animantur ab influentijs stellaribus, & angelis inferioribus ducuntur; adeo, ut essentia omnium centraliter agens, non fit nisi unica in Deo Iehova, & ab eo, qui est in essentia unicus & exprimitur folummodò per effentiale nomen Iehovæ, at respectu varietatis proprietatum in plurimos distribuitur ramos, juxta voluntatem variam unius essentiæ divinæ: Atque quilibet ramus illuminans seipfum in plurimos furculos formales five radios varios dividit, atque hi in infinitas actiones non differentes à capitalis five radicalis emanationis proprietate: Exempli gratia:Influentia ab Elohim descendens in iphæram Saturni cadit, fub cujus dominio funt infinitæ creaturæ: Nimirum illæ,quæ à prima earum creatione subijciuntur ipsius influentijs, quemadmodum funt res omnes, quæ terreitri imbuuntur conditione, videlicet frigida, sicca, stiptica, attractiva, retentiva &c. Sed istam Cabalisticam & Altrologicam probationis femitam relinquendo, descendam jam ad talia testimonia, quæ facra Philosophia mihi conceffit.

Ifal.147. -

In præcedentibus retuli, æternam unitatem, in essentia sempiterné una se ipsam per proprietatem in Triunitatem dividentem live transformantem idealiter effor-

masse seu descripsisse mundum Archerypum seu internum, secundum cujus exemplar tum posteà mundum typicum sive externum explicité delineavit atque fabricavit : Vnde necesse est sequatur, quòd, si mundus typicus five naturalis effet ad imaginem Idea mundi internifive mentalis; tunc quæ partes & proprietates in hoc mundo capacitati nostræ manifestantur, fuerunt etiam eædem in Archetypo: Nam, quod facit tale, est magis tale. Non erat domus aliqua, quam prætendic Architector fabricare, quæ non erat prius idealiter in animo conditoris delineata, ac tum postea super chartam depicta, ac demum realiter ex lapidibus seu lateribus & ligno ædificata. Ita etiam fatetur David, se habuisse templum, quod tum posteà Salomon construxit, idealiter digito Dei depictum : Iam verò cum Deus in secreto suo confilio in hunc modum delineaffet & ordinasser mundum Idealem in se ipso, ut istum mundű spiritualem explicité & realiter fensui humano compararet, emisit se ipfum ex fe ipfo, nullà interim divisione effentiæ ipfius facta in forma æternæ emanationis, (quæ dicta erat ipsius imago & sapientia) qua mediante mundus iste generalis cum qualibet ipsius particula ad effigiem, seu exemplar ideale, quod erat in ipso, est fabricatus: quod cum ita fit, & cum divina essentia non possit ullo respectuin partes dividi, utcunque in proprietate videtur variare, sequitur, quòd quilibet radius particularis, qui varieformiter à Catholica ista emanatione ad rerum variarum creationem emittitur, sit unica, indivisibilis cum emanatione radicali effentiæ. Atque Sap. L. hinc dicitur ab Apostolo & Salomone, implere omnia, & esse omnia in omnibus & existere incorruptibiliter in omni re, & implere orbem terrarum. Progredior itaque hoc modo: Si mundus creatus habeat fuam effigiem & fua membra ac omnes particulares suas proprietates à formali & vivificante mundo, qui erat idealiter delineatus seu descriptus in ista divina & omnia informante & creante emanatione seu fpiritu fapientiæ; tunc consequenter omnia membra, proprietates & naturas istius mundi esse graphice & admirabiliter descriptas in mundo supernaturali, eo nihilominus manente uno & eadem in essentia: Atque ideò, ut in eo Catholica imago mundi æterni continetur, ita quilibet radius five irradiatio, quæ exit indivisibiliter ab eo, continet in se figuram hujusmundi. Atque ob istam causam Philosophi sapientes dixerunt, quamlibet creaturam proportionem quandam mundi majoris poffidere, per quam facta est in se parvulus mundus, quemadmodum infra clariùs ab exemplo Magnetis demonstrabitur. Arque iterum homo dicitur omnis creatura, quatenus participat de omnibus, ita ut anima ejus traditur esse ad imaginem sapientiæ facta, omnium-

Alkindus cap. de radiis.

omniumque in se gerere similitudinem ac ideò alibi vocatur omnium similitudo. Atque ratio est, quoniam mens in homine non est nisi una unitas, atque hinc alibi definitur esse quædam divina atque individua substantia. Alkindus more Astrologico fic discurrit: Si alicui datum elle totam conditionem cœlestis harmoniæ comprehendere, mundum elementorum cum singulis fuis contentis in quocunque loco & quocunque tempore plene cognosceret, tanquam causatum per causas: Si etiam aliquam rem hujus mundi in tota fua conditione cognosceret, coelestis harmoniæ conditio ipsum non lateret, sed etiam caufam tanquam per effectum suum comprehenderet : Omnis enim res , quantumcunque modica in mundo elementorum agens, totius cœlestis Harmoniæest effectus: Hæc ille. Quibus verbis vir iste profundé in mysterijs naturæ versatus videtur affeverare, quod, ut est ab unitate in multitudinem descensus, ita quidem illa multitudo explicita est complicitè in unitate radicali, ut etiam unitas ista omnem multitudinem implet. Hac ratione unitas seu 1. eftin 2. & 2. in 3. & 3. in 4. & 4. in 5. &c. & tamen illa unitas, quæ est principium, est etiä & finis & medium & omne in omni cujusliber numeri. Ad hunc modum lux informat Angelicam creaturam, Angelica stellarem & stellaris Elementalem, & Elementalis compositam: Atsemper non est nisi unica & indivisibilis lux, quæ centraliter agit & operatur in his omnibus: Quare aperiatur creatura composita & inspiciantur Elementa, dividantur ea à puro, & inveniemus naturam stellarem sive quintam essentiam: Ac si ista substantia stellaris aperiatur, concipiemus subtilem illam alteritatem naturæ Angelicæ, in qua confiftit divinus actus aut radius immediatus à Deo. In hoc ergo opere concurrit separatio prioris aspectus sensibilis à posteriori intuitu intellectuali : Ita, ut obfervare queatis, quomodò omnia fint in re qualibet, & res quælibet in re omni. Atque hinc Hermes Mystice non secundum senfum communem loquendo, air : Qui fornacena cum vase nostro construit, novum mundum conflat. Sed quid pluribus opus est verbis, cum hoc totum demonstratione oculari verum reperiamus: Scimus enim Magnetem non esse, nisi terræ generalis portiunculam, & tamen in se comprehendit omnes cœli & telluris circulos cum utrisque polis eorum; imo verò & illam ipfiffimam naturam in omni respectu inter ambos polos & circulos, quos terra generalis haber, unde à quibusdam Terella, quasi minima terra dictatur: atque ita etiam tota terra potest nuncupari parvus mundus, quatenus in fe habet duos polos, circulos atque etiam astrales & elementares naturas magni mundi non aliter, quam magnus mundus in his omnibus respectibus repræ-

sentat Archetypum, qui delineatur intellectualiter, in omnia operante spiritu sapientiæ seu sacra emanatione: Imò certé, ut nos adhuc profundius in nostra diminutiva inquisitione immergamus, si portio ex virga ferrea, quæ naturaliter respicit septentrionem & Meridiem rumpatur, illa parvula portio habebit pariter respectum ad septentrionem & Meridiem cum suo integro, & per consequens, ejus circulos non aliter, quam ejus totum possidebit:& nihilominus ipsa virga observabit Septentrionem & Meridiem, ut anteà. Hoc idem invenietur in Magnete, uti inferius decla-

rabitur. Sed, ut propinquiùs adhuc ad istius Mysterij explicationem accedatis, intelligendum est, æternam istam irradiationem esse effentialem & spiritualem radicem, ex qua mundus magnus in genere, ac tum posteà omnis res particularis in eo fuit in suo genere formata ac figurata; primum, fecundum generales decem emanationes divinas & eorum proprietates, quas Philofophi Ethnici quodammodo referre videntur ad decem sua prædicamenta: Deinde fecundum species suas subalternas multorum graduum, & ordinum dignitatis, quæ omnia tum posteà erant factæ manifestæ, per infinita individua, quæj uxta diversos illos multiplicis voluntatis Dei radios, quos ista æterna & radicalis emanatio ijs effundebat, ex suis generibus producebant; qui omnes radij particulares, five majores five minores, cum non effent separati in effentia ab universali emanatione seu spiritu sapientiæ, qui omnia fecit & qui est radix eorum, funt virtus lapidis illius Angularis spiritualis, super quem omnis creatura tam generalis, quam particularis formaliter ac essentialiter consistit & superædificatur. Atque iste lapis Angularis est illa maximé interna & centralis essentia in omni re, quæ, ut vitam ei impertit, ita quidem est omne in omni illius rei, quam in actuat & vivere facit : Atque ideò anima, cujus centrum est iste lapis Angularis, dicitur esse in toto & in qualibet parte. Sed desinam jam loqui de activitate istius esfentiæin alijs creaturis, ut folummodò in subjecto nostro, quod est terra & progenies ipsius, inter quas Magnes Fæmininus & ferrum masculinum præcipuè numeramus. Philosophia vera & sacra nos docet, quòd globus seu massa ponderosa telluris ab isto lapide angulari sustineatur, & per rob. 38. consequens in se habet multiformes suas virtutes ab ipso. Vbinam eras (ait Iehova) quando fundebam terram? Quis dispofuit mensuras ejus, aut quis extendit super eam lineam? Super quo bases ejus sunt defixæ? Aut quis jecit lapidem ejus Angularem? Ecce hic divinæ Philosophiæ axioma ab ipso creatore propositum Proh Deum! Quam indignæ funt Peripateticorum

de admirabili terræ structura opiniones re-

B b 4

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

ColoCa.8.

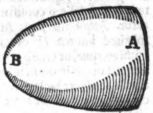
Hebr. T.

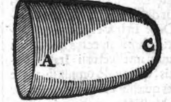
Tpectu rudimentorum & doctrinæ divini ! istius oraculi, quæ fundatur super lapidem Angularem Iesum Christum : Et propter istam rationem meritò nos monet Apostolus,ur caveamus, ne à Philofophia & vana fallacia decipiamur, quæ est secundum traditionem hominum & juxta Elementa istius mundi & non secundum Christum, in quo habitat plenitudo divinitatis corporaliter, qui est caput omnium principalitatum & porestatum &c. Vbi innuere videtur, Christu, qui est verbu & æterna & omnia creans Dei sapientia, esse emanationem il. lam Catholicam, quæ erat radix inprimis naturæ Angelicæ, quam organum primarium fecit: Ac tum posteà omnia inferiora mediantibus organis suis Angelicis fecit per communicationem radiorum vitæ cũ ijs, qui non differunt ab ea essentia, nec dividi possunt ab ej us fonte, qui ideò dicitur implere omnia : Christus (ait Textus) implet omnia; atque alibi : Esse omnia in omnibus: & quòd portat omnia verbo virtutis fuæ: Ipfe fundavit terram, & opera manuum suarum erant cœli &c. Hic ergo erat, spiritus ille Ruach Elohim, qui in creatione coagulando separavit subtile à spisfo, fecitque, ut massa urida compareret ex aquis, eamque in altum vexit, & virtute fuæ effentiæ vivifica fuper nihilum fustinuit. Quare evidens est, istum sapientiæ æternæ spiritum fuisse lapidem illum Angularem spiritualem, super quem terræ moles, & quælibet ejusdem particula di-versa ab initio statuminaretur & inhunc usque diem fixa & strabilis permaneret: Quippe, super quem, quasi securissimam fuam fundationem refidet: Vnde fat liquidò declaratur, quòd, cùm spiritus iste im- I seris.

pleat orbem terrarum, ipfe quamlibet ejufdem particulam plus minusve virtute diversa & distincta, quasi dono ijs ab ipso distributo induit. Quam ob rem, ut nulla virtus essentialis, quæ ab eo derivatur potest ab illo separari, ita quælibet terræ particula magis vel minus proprietate totius imbui debet, cum ejus totum movetur fuper unam lineam five axin spiritualem: Vt verba prædicta Iehovæ important, quæ biformi proprietate secundum naturam duorum contrariorum principiorum, anteà descriptorum, ab una unitate divina procedentium differt, nimirum ab ejus Noluntate seu privativa & contractiva natura: Nam operatur per privativam, contractivam, frigidam & congelantem suam difpositionem, quæ magis vel minus augetur aut diminuitur secundum quod vel propinquior vel remotior est à polis, videlicet Boreali & Meridionali; & ab ejus voluntate seu positiva, dilatativa & dissolvente natura, ut pote, qui quasi sol centralis, spiritualis à medio puncto suæ axis emittit radios fuos ad circumferentiam: Haud aliter, ac sol coelestis & æternus ejus agens, qui idem est cum illo terreno, radios suos ab Æquinoctio ejaculat, quod est circumferentia ad medium & centralem punctum in axe terrestri ad polos ejusdem; sed pro-pinqui às ad polos, quam ad Tropico-rum cujus libet hæmisphærij limites non accedit. Atque hæc est ratio illius Antipathiæ, quæ observatur esse tam in ferro. quàm in magnete : Nam, si in primo ordine Magnetem exacté in medio seu loco æquinoctialis inter duos ejus polos, nimirum punctum lineææquinoctialis fic divi-

52P. L

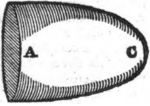
Vide lib.I. cap, f. Gilberti de Magnete pro hoc expe-zimento,





Ac tum posteà partem mediam Hæmis- [ B, applicueris in hunc modum. phærij Borealis C. A. ad polum australem





Partes istæ ita conjunctæ à se abhorrebunt, & qualisensu naturali præditæ ab invicem effugient,& à tali conjunctione declinabunt: Quippe, quarum medietatum in tali positione naturæ sunt admodum ad versæ:Quonia A est sedes Æquinoctia lis linea & per consequens proprietatis rarefactivæ& dilatantis, & alterius Hæmifphærij B. est locus Poli, qui est sedes naturalis contractionis & attractionis: Quorum locorum ille, est sedes naturalis caloris, & hic frigoris: Vnde ille dilatatione sui solis rarefaciendo expellit à centro ad circumferentiam; hic contractione radiohit à circumferentia ad centrum, ibique attractum retinet & quiescere facit. Ere- | amplectentur : & adinvicem unientur. gione sympathia in Magnete & ferro ap- Porro continuatione axis spiritualis alis, paret, quando simile tam ordine, quam conditione naturali applicatur suo simili: Nam si offeratur pars Hæmisphærij Mag- | poli unionem facient hoc modo.

rum sui solis inspissando attrahit & contra- | netis unius, ad illam alterius, mirificé videbunt ambo gaudere: Nam subitò se mutuò unus polus applicatus ad alium, attrahet ad se hæmisphærium alterius, atque ita ambo



Vbi Polus Borealis C. naturali amore videtur osculari B.&B.pari lætitia & amore recipere C. Quibus quilibet sibi constans speculator discernere potest, rationem sympathiæ & Antipathiæatque etiam attractionis & dilatationis in qualibet creatura, & quomodò res quælibet naturali quodam instinctu iuclinet, ad suum in proprietate & ordine fimile; atque è diverso naturaliter declinat & fugit à suo contrario: Cùm contrariæ istæ proprietates ab oppositis actibus in una radicali essentia procedant, quemadmodùm immediaté experimento magis particulari & familiari explicabo.

Ex instrumento meo experimentali, quod Philosophici istius mei discursus sectionis primælibro primo descripsi, observare potestis, duos punctos duobus mundi polis correspondentes, videlicet matratij seu vitri caput, quod repræsentat polum Borealem, & aqua in parte ejusdem inferiori, quam ad polum Meridionalem refero: Aër inter hæc duo extrema interpositus spatioso mundi cœlo seu spiritui lublunari comparo, in cujus medietate videlicet 1, linea æquinoctialis secat vel transit; ut pote, quæ exactum suum situm habet inter duos polos. Invenimus semper, quòd, quando aër in summitate seu capite vitri inclusus sit magis frigidus, nempe, cum flatus Boreales in mundu emittuntur, ipse erit magis contractus atque in spissatus,ac consequenter ad motum suæ contractionis exuger ad se vel elevabit in altum aquam inferiorem. Quo quidem concipere faserit, rationem attractivæ naturæ non modò in ventis Septentrionalibus, verum etiam in Magnete & omnibus alijs rebus quæ per contractionem acris seu spiritus attrabunt & sugunt ad se; & consequenter, quòd habeant illam proprietatem à potestare spiritus divini, qui mediantibus organis luis Angelicis spirat à septentrione. His etiam manifeitatur ratio, cur unus polus alliciat ad le & attrahatur ab altero in Magnete, nimirum, propter continuationem axis spiritualis, qui efficitur & conflatur ab uno lapide Angulari sive essentiali

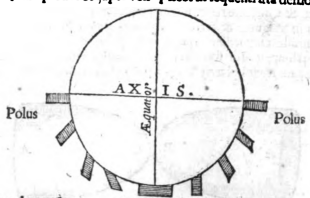
& centrali spiritu, uti dictum est, tametsi ex duplici conditione opposita disposito, qui etiam secundum multiformem graduum diuerfitatem operatur: Vnde dixit Salomon, spiritum illum esse simplicem seu unicum, hoc est, respectu divinæ suæ naturæ,& multiplicem, hoc est, quatenus operatur juxta modum multiplicem: Nam, ut operatur circa axis polos, libi virtute frigoris loci atque siccitatis attrahendo & assugendo,itajuxta Æquinoctium & movendo gradatim à polis ad illud millies in proportione, plus minusve in dilatatione variatur, ratione multiplicium graduum caloris, quem sol iste centralis aeri impertit: Atque hoc non solummodò in vitro seu instrumento nostro experimentali demonstratur, quatenus in venimus, quò magis sol cœlestis cum divino isto agente centrali nobis appropinquat, eò magis aërë extranum, corum calore dilatatum, dilatare etiam aerem, in collo & capite instrumenti contentum: Cujus dilatatione & rarefactione aqua frigore antea elevata jam præcipitatur; ac si quis diceret, calorem repellere jam frigus hyemis, que introivit per ímbres & pluvias à meridie in proprium suum hæmisphærium mislas. Quare ut natura poli frigidi est attrahere & allicere sibi per condensationem (quod quidem mediante condensatione sive facultate Saturnina perficitur) ita quidem naturæ calidæ æquinoctij cum partibus ei adjacentibus est, suum oppositum expellere per dilarationem, quæ efficitur mediante calorerarefaciente. Atque ista est causa (ut in prædictisest demonstratu) quod lapidis Magnetici æquinoctium sit in inclinatione sua naturali, ut cum polis conjungatur, tam ad versum, atque é diverso poli abhorrent ab Æquinoctijs. Etiam hæc est ratio, quod in polo dicti lapidis sit tanta attrahendi & ad se alliciendi potestas, & quod stylum ferri more perpendiculari hoc est ad angulos rectos ad le attrahat: At quò propinquiùs acus, ferrum seu filum ferreum erit ad locum Æquatoris applicatum, eò obliquior erit ejus coitio seu conjunctio cum lapide: Ita, ut quando applicetur directé super

Digitized by Google

# SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. II. Memb. II.

asquinoctium lapidis, omni angulari con- | trem quafi jacebit in loco illo: Vti videre . tactu privabitur; nam pronus & super ven- licet in sequenti ità demonstratione-





Sed, quoniam demonstrationes istiusmodi videntur vulgaribus nimis intricatæ & obscuræ: Quippe, qui sunt Solis centra. lis, quem Philosophi vocant Archæum, naturæ ignari : Ac etiam difficile erit ipsis, quid sit terræ axis, quidve poli concipere: Atque iterum, quia Magnetis usus & speculi instrumenti praxis pluribus est penitus incognita:Procedam ego ad quandam probationis atque hujus rei applicationis speciem, quæ cujuslibet hominum conditionis familiaris eft.

Non potest negari, quin homo atque etiam omnes aliæ creaturæ tam vegetabiles, quam animales sint compositæ ex anima vivente, quæ est earum internu, & corpore, quod est eis externu, hoc idem est de terra etiam judicandů: Quoniam ipfa fpiritum internum haber, mediante quo operatur diversé. Atque iterum, ut nullum est animal vel vegetabile, quod sine aere existere potest, ut pote quo mediante res quælibet existit, & per inspirationem vivit: nā istius medij vehiculo influentia cœlestis ipfis introducitur:Ita quidem Elementum aereum mediantibus suis influentijs nutrit spiritum internum terræ. Nam aer de desuper conducit, influxus coelestes in corpus terrestre, quod est mineralium atque vegetabilium matrix. Vobis in præcedentibus recitavi,omnia inferiora cum suis operationibus, esse typos & similitudines rerum fuperiorum, & Deum animare Angelos, & Angelos informare stellas,& dæmones seu Intelligentias stellares seu Olympicas influentias suas emittere in ventos, & ventos animare Elementum aeris Catholicu quadriformiter, hoc est, secundum natură quatuor ventorum, quæ quidem quadriformis informatio, dat five affiguat nome quatuor Elementis: Et quamvis in aere Catholico non sit nisi unica substantia in essentia, tamen illa variatur in natura sua, secundum quadriformem conditionem juxta voluntatem & proprietatem spiritus illius unici, qui cft solus actor seu agens sufficiens in istiusmodi metamorphosi seu Proteotica transformatione ab una natura seu forma in aliam: Vtcunque in isto negocio organis five vehiculis tam Angelicis, quam (tellaribus utitur, sic enim dicitur vehi & quasi æ

quitare super Cherubin & volere super alas venti: Ob istam rationem Propheta dixit. Veni,ô spiritus, à quatuor ventis & inspira fuper interfectos iftos, ut vivant: non dixit, venite, sed veni spiritus. Quibus arguere videbarur, effe unicum & non plures spiritus, qui flat essentialiter à quatuor ventis,& per consequens, istum spiritum in essentia esse tantum unică rem, tametsi sit quadriformis respectu suz proprietatis; & quòd, ut in isto spiritu Archetypico, totus mundus erat Idealiter in polos & alias portiones natura differentes circulis spiritualibus divisus. Ita quidem in omnibus regionibus mundi observat constanter unu eundemque positionis characterem, nimirum eundem in mundo stellari ac in aereo:& in aere ac in aqua & terra: Nam pol us Borealis cœli affignatur stellæ polari, atque indicatur per characterem astrillius, qui invenitur in extremo caudæ ursæ majoris: In acre, manifestatur in illo puncto, à quo Boreas flat, qui exacte nativo, situ & positione stellæ polari correspondeat. Iterum, quòd terra observet eundem ordinem in direrectione sui poli, evidenter ex Magnetis & ferri conversione ad stellam polarem apparet. His igitur constat esse non nisi unicum spiritum, qui operatur omnia in omnibus. Procedo ergo in demonstratione mea, quæ est tam familiaris cuilibet creaturæ, ut neminem, nisi mentis inopem latere possit. Quis enim ignorare potest, aërem, cum spirat á Borea, esse in conditionem frigidam & ficcam, & per confequens in conditionem & confistentia terræ mutatum, nimirum á clara, lympida, transparente, dissoluta & delata in perturbatam, opacam & obscuram, grossam, ponderosam atque contractam aeris substantiam. Nam experientia docet, aere, flante Borea, in nives, grandines, pruinas & glacies converti, hoc est, ab aereo spiritu in corpus terreum seu solidum à statu invisibili & mobili in statum visibilem & fixum: Ac denique integer aër mutaturin spiritualem & croporalem terram: Atque istam transmutationë accipit ab illa frigida & contractiva fa. cultate, qua accepit à veto Boreali seu proprierate Septentrionali spiritus divini, qui ordinat & disponit omnia, eaque ab una

Digitized by Google

forma in aliam per spiritu suarum narium alterat ( ut scripturæ more Allegorico loquendo, dicunt) sive per ventosas illas emissiones seu Angelicas emanationes, quas emittit à quatuor terræ Angulis: Ita, ut mediante spiritu suo à plaga seu Angulo Septentrionali proprietatem fuam attractivam atque contractivam & retentivam ac aggregativam exercet, qua sugit & contrahit à circumferentia ad centrumatque ita congelat, coagulat, inspissat, indurat & fixat spiritus molles per contractionem illarum partium, quæerant antea porosæ ac dilatatæ. Sed aliqui fortasse replicabunt & dicent, Quomodò probabile est, illam emanationem aut emissionem spirituum à porta Binah sub nomine Elohim, aut irradiationem seu emissionem spiritus à Borea & duobus fuis ventis collateralibus posse mollia indurare per contractionem, aut fugere ad se & introducere spiritus à circum-ferentia ad centrum, cum eorum emissiones sint direct à Septentrione versus Meridiem, & nullam faciant reflexionem, qua ulla talis à circumferentia ad centru contractio fiat. Respondeo, hoc more mirabili & ab ingenijs electioribus observandoeffici. Debemus igitur ordine priori considerare, proptietatem attributi Binah, cui præ est nomen Elohim esse ante omne principium ordinatam, ut negativam seu contractivam Noluntatis seu tenebrarum æternæ unitatis naturā indueret: Nam, quando Deus non vult emittere vultus sui lucem, ardorem & virtutem lucis suæ in se reslectit (ut Mercurij Trismegisti verbis à sacris scripturis hac in re no diffentientibus utar) hoc est, contrahit à circumferentia in centrum, atque hac ratione creatura est luce & vita deprivata. Ista Dei proprietas est Antipathetica illis mundi partibus, atque etia creaturis, quæ vitā habent à naturali calore,qui initium fuum ab actu & emanatione Dei benevola ducit, in qua à fe, hoc est, ab unitate ad multitudinem, quafi centro versus circumferentia, seu creaturas suum velle seu virtutem positivam emisit: Sequitur ergo, quòd, quamvis emissio venroru à septentrione sit directa, tamen proprietas eoru essentialis immediaté ab organis Dei Angelicis procedens, est contractiva & attractiva à circumferentia ad centrum, quatenus est emissio, quæ per animationem divini spiritus & actionem in natura Elohim, redditur frigida ficca, coagulativa, congelativa & ad quietem dispotita, atque ideò est Antipathetica & dispositioni aeris oppugnans, quippe qui est calidus humidus, & consequenter ab actu illo dilatativo animatur, que spiritus Catholicus expirat seu emittit ex sole suo coelesti alijsque stellis vivificantibus, et funt lupiter, Venus: Atque ob hanc causam evenit, quòd, cum spiritus Boreales emittantur in aerem, necellariò sequi deber, ut ad contactum Antipatheticum iltorum spirituum frigido-

rum, naturale calidum seu vita aeris fugiat & se ipsum contrahat à sua circumferentia centrum versus, atque ita aer partim per motionem illam contractivam in se ab antiperistasi seu concursusui contrarij factă, & partim per mixtionem formæ terrestris cum eo congelatur, & ad tetra quasi mortuus & immobilis in forma nivis, grandinis, pruinæ vel glaciei præcipitatur. Vitæ aëris calidæ motus retrogradus à circumferentia ad centrum per contactum frigo. ris Borealis vehementem iltiusmodi experimento luculenter declaratur: Nam, si optimum vini spiritum sine igne extractum desideretis, exponatur dolium vino plenum acri aperto, dum maxima frigoris & ventorum Borealium inclementia in cœlo urgeat, pruinaque & glacies vix tolerabiles in terra & aquis severé grassentur, atque intra paucos dies vini exterum glacie coalctatum invenietis, quòd si in centro persorare velitis spiritum vini optimum effluere videbitis. Quibus evidens est, vitam vini ad contactum vehementissimi frigoris effugere à circumferentia ad centru sui corporis,quasi ad locum remotiorem à sede adus & dominationis frigoris. Pariformiter etiam videre licet vitam aëream in alijs creaturis, cujus formalis existentia consistit in dilatativa Dei proprietate cogi frigoris inclementià volare à circumferentia ad centrum, relinquendo partes exteriores gelidas & rigidas atque congelationi mortali & Lethali quieti obnoxias: Quod quidem observamus non modò in creaturis animalibus, sed etiā in vegetabilibus, cùm fanguis eorum (ut ita dicam) five fuccus hyemali tempore á frigore Septentrionali fe inclinans in corum centro congelatur; ita, ut quasi mortua videātur, quousque Sol vernalis corum spiritus in centro consopitos, quiescentes & quasi mortuos (nodum Borealem resolvendo) vivificer & ad circumferentiam evocet, quo functione eorum vitalem & vegetativam iterum exerceant. Propter istam ergo rationeliquet, non elle rei veritate, nisi unum Elementum Catholicum, quod partim privativæ & tenebrosæ,& consequenter contractivæ Dei proprietati iubijcitur, partimque capax est ad politivam, lucidam & dilatativam ejus dispositionem induendum. Et commune hoc subjectu esse spiritu sive aërem mundi sublunaris in eo patet, quippe qui minori inspulatione seu contractione à ventis Occidentalibus factà in aquam; majori verò compressione & constructione á vétis Septentrionalibus factà, in naturam terream reducitur: è contra, minori dilatatione & raretactione à ventis meridionalibus fachi, efficitur vapor seu fumosus acr, & majori adhuc raretactione & subtiliatione & ventoru Orientalium dominio, idque præcipue æstivo tëpore facta producitur ignis sive coruscatio, ut antea est relatu. Et ambæ hæ varieformes proprietates ad unum eundem-

## SECTIONIS SECVNDÆ LIB.II. Membr. II.

undemque spiritum attinent, uti diximus. Certé ista demonstratio neminem decipere potest, quatenus creaturæ etiam irrationales naturali quodam instinctu moventur vel ad fympathizandum & gaudendum clementià & consolatione unins proprietatis, aut ad fugiendos & evitandos feveros alterius insultus, quippe, qui antipathizant cum eorum naturis, Sed, ut ad propofiti nostri medullam revertamus, Manifestum est ex eo, quod est dictum, spiritum Borealem esse contractivum, attractivum, inspisfativum, atque ad tenebras, immobilitatem & quietem pronum, & Meridionalem seu porius ventum spirantem ab æquinoctio esse ei in natura contrarium, quatenus est paratus ad effectus illos destruendos, quos venti Boreales produxerunt, videlicet aerem congelatum,& in nives, pruinas, grandines, & glacies, in aquam refolvere & aquam in aerem subriliare, & opacum reddere transparens, & densum efficere subtile, atque ideò inter has oppositas proprietates non magis reperitur Sympathia, quam in prædictis demonstravi esse inter æquatorem Magnetis atque ejus Polum, qui inter se convenire nequeunt. Atque iterum, ambas has naturas oppositas procedere ab una eademque divinitate seu spiritu essentiali Catholico, cujus est operari omnia in omnibusubique, & consequenter tam in terra, quàm in cœlis testimonium istud veræ Philosophiæ consirmare videtur. Deo emittente (ait Textus) sermonem suum in terram, quam celerrimé excurrit, qui nives emittit, sicut lanam, & pruinam, quasi cineres dispergit, deijcit gelu, tanquam frulta, coram frigore ejus quis confiltit? Emittit verbum suum & liquefacit ista, simul ac efflat ventum fuum effluunt aquæ &c. Quibus manifeltum est,idem verbum seu spiritum Dei congelare per unam proprietarem & dissolvere per aliam, & confequenter, ut Deus est unicus essentia, ita quidem esse eundem spiritum, qui efficir quadriformes istas in unico spiritu mundano alterationes, quas antiqui distincta dixerunt Elementa, quoniam ad hunc usque die determinare haud potuerunt, quænam esset essentialis Elementorum forma. Sed, si bene quatuor Elementa considerassent, de quibus tot fecerunt verba; at (ut videtur) parum essentialiter ea intelligebant, aut si rectè percepissent, cœlum & terram prius fuisse ex aqua & per aquam creatam consistentem verbo Dei, uti Philosophia facra nos docet; tunc procul dubio communem eorum substantiam fuisse non nisi spiritum unicum creatum & in lucem mediante spiritu divino productum: Arque eriam, quòd quadriformis illius informatio esset ab unica increata essentia essecta, ut pote, quæ Elementum hoc Catholicum quadruplici emanatione multipliciter informat(ut sæpius probavimus,ita,ut voluncas unius spiritus creantis effecta per, & o-

perante in quatuor Angelos naturarum oppositarum, faciat, disponat & quotidie alteret spirituale hoc subjectum aqueum, hunc vel illum statum, in quo secundum subjecti naturam illud hujus vel illius elementi nomine infignire videntur, quod totum ex instrumenti nostri experimentalis demonstratione evidenter comprobatur. Nam, aër in eo inclusus vel per contractionem vel per dilatationem convertit se in formam cujuflibet Elementi, atque in ejus carcere seu receptaculo alteratur secundum naturas ventorum varijs temporibus in aere Macrocosmico regnantium. Iam verò, quemadmodum quæri potest, unde terra & aquæ, quæ hic inferius perpetud resident & loco elementorum se habent, suum ducant ortum: Respondeo esse effectus, quos venti originaliter Deo seu Ruach-Elohim fic volente, ex aquis produxerunt, atque hi effectus primitus ab aëre seu aquis invisibilibus, eos in aquam visibilemper unum gradum inspissando, illamque per aliud in substantiam magis grossam, solidam & fixam, nimirum terram aridam inspissando funt derivati, uti ex doctrina Moysis declaratur. Nam Apostolus & Philosophus facer hoc verificare videtur, ubi ait: Credendum est per fidem, ea, quæ sunt visibilia, fuisse prius ex rebus invisibilibus. Atque iterum, si duo corpora inferiora se ipsa in aerem paulatim & gradatim, licét insensibiliter non resolverent, foret impossibile, ut terra aut aqua tantam aquæ pluvialis , lapidum, sulphuris, & hujusmodi aliorum solidorum & fenfibilium copiam daret, quæ quotidie à cœlo vel aëre cadunt, idque fine augmentatione vel aquæ seu maris & terræ vel diminutiones aeris, imò verò in eade Ecclef. r. naturali semper magnitudinis proportione invenirentur: Vnde dixit sapiens; omnia flumina intrant in mare, & mare non redundat &c. Hisce ergo satis(ut opinor) luculenter declaravi vobis proprietatis contra-ctivæ & attractivæ poli Borealis rationem : Quatenus contrahunt à circumferentia ad centrum, quod est actui vitæ humanæ contrarium : Ideò res omnes, five fint aerea, aquea vel terrea, qua reducuntur ad rigidam & frigidam Proprietatis Borealij conditionem, attrahunt fortiter ad se; quemad modum per instrumentum nostrum experimentale probatur, quippe, in quo aer inclusus radijs & frigida & sicca virtute robusti venti Borealis animatus, fugit seu attrahit in altum aquas inferiores, nimirum a 7. Hæmisphærij æstivalis ad 1. qui est sedes Æquinoctij, & ab 1. sedes Æquinoctij ad summitatem seu extremitatem 7. Hæmisphærij hyemalis, videlicet usque ad matracij caput. Atque propter hancetiam causam spiritus cujuslibet terreæ substantiæ, frigore & sicco congelati, attrahunt & allicit ad se illos alterius terræ, fortiter ab extra ad intus, uti in bolo armenico videre licet : Sed hoc fit ratione

Pfal.147.

2. Fet. 3.

sur siccitatis, unde ipse gaudet, suum contrarium sibi attrahere: At verò attractio in Magnete fit longé aliter: Nam ipse virtute naturali matris suz terrz indutus & essentiam stellæ Borealis in se habens, quæ est de natura Saturni & veneris: Avidé & cum concupiscentia & desiderio haud minimo, masculinos sulphuris spiritus ex ferro adse attrahit & fortiter retinet, quæ quidem attractio non fit tali modo, ac est illa Antipathetica, quæ est absoluté à circumferentia ad centrum; nimirum, quando res aliqua timore quasi perculsa, radios suæ vitæ contrahit in centrum, ut ab illis adverfarijs in ejus circumferentia versantibus declinaret & se ipsum absconderet, hoc est, non ut conjungeretur cum suo simili, sed ut separaretur à suo contrario: Attractio, inquam, Magnetica aliter se habet: Nam, ut in Antipathetica attractione fit separatio irascibilis à radijs inimici intuentis, & exacta contractio ab extra ad intus fine ulla attractione seu potius cum quadam expulsione persequentisseu intuentis: Itaè regione in ejulmodi attractione Magnetis sit radiorum à centro extra ipsius circumferentiam emissio, ut amici adventum congratuletur: Vnde sibi simile etiam ultra sui corporis dimensionem amplectitur, & à fuo simili comiter more reciproco recipitur, ac tandem ad suum hospitium illud attrahit, non ut eum odio prosequatur, sed, ut ipsum amicitia & gaudio naturali afficiat, & lætum reddat juxta illud Philosophi? Natura naturâ gaudet & lætatur: Vnde fit, ut in istiusmodi motu spiritus ipsius non recedant aut contrahantur à circumferentia in centrum, sed maneant hilariter sine timore cum suo amico & circa circumferentiam versantur: Non poslum equidem congressum seu amplexum horum duorum melius describere, quam per amicum quendam singularem, diu ab amico absentem, quem, ut primum dominus palatij à porta respiciens é longinquo venientem percipit, subitò exit, eumque amicè excipir ac manu ad ædes suas conducir; vel, si fœmina viro suo diu absenti pariter in via, occurrati & pluribus amplexibus præcuntibus recipiat ad se. At si amor ille Magnetis sit sui nutrimenti causa (nam ajunt Magnetem limatură ferri nutriri, roborari & animari) tum quidem spiritus in Magnete & eorum motum cum aranea haud in eptè comparare possum, cujus domus est quædam in quodam suæ telæ angulo spelunca, captà igitur in ejus reti muscà, aranea subito & cum gaudio egreditur, muscamque rapit & ad luum fert domicilium, ut iplius corpore reficiatur: Ita, ut videatis etiam hic eile quandam Sympathiam inter spiritum muscæ & illum araneæ: Namaliter,, tantâ concupiscentia non affectaret essentiam muscæ, quæ procul dubio ei erat in natura similis: Sed hoc non ita proprié pro sympathia haberi poteit. Ex altera parte attra-

ctionem seu contractionem Antipatheticam, quæ fieri solet partim iracundè, partimque timoris accessu haud insulsé comparare queam testudini & limaci, quæ animalcula, ubi nullum adest periculum vel damnum, emittunt capita sua & limax cornua fua è testudine simul atque vermis pro parte è terra exit post pluviam solari calore delectatur: At si vel testudo vel limax vel vermis aliquem videat timendum, vel se invadentem, subitò contrahunt se in se & in domibus suis se recondunt: Haud aliter se res habet cum spiritibus in Antipathiæ effectis: Non enim trahunt spiritus sibi contrarios ad se, sed se ipsos in se ab eorum aspectu ab extra ad intus contrahendo, attrahunt. Sed relinquendo corum opiniones, qui credunt, istam Magnetis attractionem esse sui potius nutrimenti, quam amoris Sympathetici causum, ad eam inclinamus, qui cum amplexu eorum sympathetico tenent: Nam cum sit certum, tam ferrum, quam Magnetem ab eadem minera, vena & natura extrahi : Sunt enim uterque dispositionis terreæ & Borealis: & cum Magnes & spiritus ejusdem formales fint magis ornati & aggravati superfluitatibus, quàm ferrum igne examinatum & depuratum, aut suum simile ex ferro seu chalybe depurato magno appetitu attrahere tentant, quò meliùs eorum affistentia ab onere taliliberarentur, & in istiusmodi actione alliciunt ad se ferrum (quod, quasi spiritus suos formales relinquere nolens, per naturalem quandam continuitatem, motum radiorum suorum formalium sequitur)aut ut solatium ei & opem, imò verò & refectionem aliquam ferar; haud aliter, quam materia foeminina allicit & appetit masculum formalem, ut ejus masculino spermate & Sulphurea forma reficiatur, quam formam illi ambo ab ideali Catholici- agentis Boreali natura originaliter acceperunt, qui sustinet & animat terram, ut testatur Iob. Idem hoc alia similitudine, sed ex regno vegetabili comprobabo. Observamus, granum tritici, non participans cum natura terræ, hoc est, tam diu, quàm est supra terram & non seminatum in terra, suum simile à cœlo, quo multiplicari possit, attrahere non posse: At postquam matrici terræ committatur, seu sepeliatur in terra & quòd terra vincula suæ compositionis per corruptionem dissolverit, spiritusque hac ratione captos liberaverit, tunc fpiritus incipere ad fe allicere, & deorfum ad se attrahere radios solares, influentiasque constellationis suæ tam sixæ, quam erraticæ, ut corum ope penitus ab Elementaribus suis ligamentis liberentur, & mediantibus radijs ejusmodi suz naturz à cœlo missis, sursum eleventur, & quasi in patriam reascendant: Ita, ut simile additum sibi simili reddatur fortius in suo ascensu: Nam ab experientia docemur, formam cœlestem seu radium vitalem inclusum grada-Cck

Empedocles.

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. 11.

tim repere & paulatim affurgere è terra & summo conatu sive appetitu tendere ad suam sedem nativam, à qua prius descendebat: Sed quoniam Elementum ignis est spiritui Æthereo contiguum, atque ideò permittere non vult, radium coelestem ascendere fine eo : & quoniam aër est vicinus contiguus cum igne, ideò non minus durabit, ut ignis furfum fine ipfius confortio tendat: Atque iterum, aqua illud ipfum fibi vendicat privilegium, ut uniatur in plantæ ascensum cum aëre: Denique terra non finet aquam altiùs ascendere sine suo amplexu; ut pote, ei proxima focietate conjuncta, ac ratione suæ gravedinis ascendere nequeat, aquam inferius suo amplexu retinet, ut & aqua aërem, & aër ignem, & ignis naturam ætheream: Atque ita spiritus illi irradiati, qui pro libertate suorum fratrum videbantur descendere, vinculis istiusmodi Elementaribus à suo motu ad sursum impediuntur, cogunturque in aere pendere, ubi loco ascensionis eorum ad cœlum in granorum multitudinem augentur. Atque ego proprià meà experientià , videlicet in Chymia Elementorum seu partium Tritici separatione notavi, fœminam in Tritico, quæ virtute Magnetica influentias cœle-Ites sibi similes attrahit, esse quoddam sal tenerum, & volațile ex depurata seu aërea terrestri substantia, sed admodum in igne cœlefti dives & scaturiens: Atque ideò volatile unione utriusque extremi redditur: Ita, ut fit ista fœmina illa, quæ allicit & deorlum trahit Magnetice radios de desuper, cosque ad naturam suam multiplicandam retinet: Haud aliter, quam auceps ave captiva ad alias aves ejusdem speciei in retia sua alliciendas utitur. At verò pro natura minerali fœminea, quarenus corpus ejus est magis solidum & compactum & no facile corruptibile, illa per eam ipsam rationem, nimirum per attractivă falis fui stiptici virtutem, estentiam radiorum ferri, tanquam à stella suæ naturæ ad consolandos & redimendos suos spiritus ad se allicit, & consequenter mediantibus suis spiritibus corpus masculinum ad se assugit & attrahit: Quoniam unum ab alio non potest congrué dividi; & quando ipsa illam attraxerit, eam firmiter retinet, partim consolationis & corroborationis causa, partimque ad multiplicandam suam essentia. Atque ideò Philosophi illi decipiuntur, qui Magnetem more occulto formalibus ferri spiritibus nutriri negant, ajuntque, quòd, quamvis ipsius virtus esset per ejus in limatura ferri immersionem seu sepulturam aucta: Tamen, quoniam Magnete nec menfura augmentatum invenerunt, nec ferrum suo pondere diminutum, concludunt, eum non nutriri. Sed ipsosscire oporteret, formales in aere radios non plus ponderis ei addere.quam lumen candelæ aut vitro, aut aquæ, quæ illuminat, & tamen formaliter nutritur, & essentia formali multiplicatur,

tametsi non substantia materiali aut quantitate. Denique, ut externum frigus, facit calidum in aere formali se ipsum contrahere, & à circumferentia centrum versus retrogredi ad evitandos infultus fui adverfarij: Ita etiam externum frigus eum coarcat in spatium magis strictum, mediante reverberatione Antiperistatica & contractione facta à penetratione frigoris Borealis: Sed in Magnete Spiritus est Saturninus, & haud aliter sugendo suu simile introducit per affistentiam etia corporis Saturnini, ficcitate naturæ Mariialis animatus: Quæ natura etiam Septentrioni à quibusdamascribitur, sed prætered affectat soum simile in ferro: Atque ideò per affectionem & appetitum Sympatheticum eò magis ad opus attractionis animatur: Atque præter ista omnia appareret, esse etiam facultatem attractivam in corpore ferri, quæ trahit ad se spiritus Magnetis : Haud aliter, quam masculus seu Mars in sua natura appetit venerem: Sed, quoniam fœmina ratione suæ frigiditatis maximé affectat & cocupiscie focietatem masculi, radij spirituales suæ attractionis majori fervore & desiderio appetunt, & per consequens magis attrahunt & alliciunt ad se masculum, qui est calidior & perfectioris naturæ: Verùm hoc optimé observatur in dispositione ferri, quod ego existimo pro mare: Nam, quamvis ipse per se sine Magnetis affistentia, polos suos naturali inclinatione ad polos mundi convertit, tamen observamus, hoc fieri magis lenté,tarde & minori cum appetitu & consequenter affectione magis formali, quam materiali.

Colligo ergo ex ijs, quæ funt anteà di-Aa, duo similia, quæ sunt de natura Æquinoctiali & Zonæ temperatæ se in vicem per amissionem Sympatheticam radiorum afficere & amplecti, à centro usque ad circumferentiam: Atque talis est illarum creaturarum amor, quæ per proprietatë emanationis positivæ vivunt.uti sunt animalia calidæ dispositionis, sive sint sicca aut humida, atque ideò non unum sensibiliter trahunt spiritum ad aliud, sed operantur per unionem, quæ facta est à conjunctione five concurrentia luminum post radio. rum corum formalium emissionem. Arque hujusmodi relationem habent ad proprietatem spiritus illius, qui emittitur à ventis Orientalibus vel mendionalibus, quorum naturæ esedilatare à centro, atque ideò no contrahere à circumferentia. E contra duæ naturæ similes, quæ proprietatem polorum & Zonaum frigidarum amplectuntur, se invicem amant & amplectuntur, per modum contractionis, nimirū attrahendo & fugendo unius & alterius natură à circumferentia utriusque ad eor ü centrum: Quemadmodum videmus in Magnete uno per medium diviso, ejus pars unica attrahet & assuget aliam ad se, & miro conamine tendent ambæ; ut invicem in loco æquinodi-

alis mutuò conjungantur ! Haud etiam ali- | & sicca Martiali natura arque ideò conditer fit illa attractio, quæ facta est inter Magnetem & ferrum, quæ ambo funt creaturæ Saturno & Virgini & stellæpolari subject a. Ab istis physicis & astronomicis nostrisassertionibus non multum videtur contemplatio Chymica variare: Nam si in tali speculatione naturam Magnetis respiciamus, inveniemus quidem, non oriri à naturali, sed potius monstroso partu seu generatione; ut pote, qui ad instar muli ab inæqualibus & dissimilibus notatur parentibus procedere Nam, fi consideremus modu compositionis ipsius, percipiemus, ejus matrem seu massam corporcam passivam esse communem, petrosum ac terrestrem Mercurium, & ejus patrem, seu formam activam esse spiritum metallicum, sive sulphureum & Martialem: Ac denique inveniemus, eorum mixtură effici in hunc modum. Liquor Mercurialis de lapidea terrestri seu Saturnina patura existens adhuc in prima sua materia & quasi concha, existensque propinquus vicinus Mercurio Martis, Nam hæduænaturæinveniuntur communiter in eadem terrævena propinquæ sive in societate mutud ad invicem: ob istam rationem sibi transmutationem acquisivit levem. Atque ita apparent hæduæ naturæ arcta quadam contiguitate & feré continuitate simul conjungi;adeò, ut compositio ista mediam obtineat intermetalli martialis & lapidis Saturni natură, ac haud inepté Mercurius imperfectò modo transmutatus, seu quæ Mercurij Hermo phroditici Saturnini species, in quam, cum spiritus Sulpbure i Martialis, tanquam forma metallica ingreditur, recipit illos spiritus martiales, cosque quasi propria corum pasfiva Mater in fuo ventre conservat: Atque hac ratione massa illa in corpus petrosum coagulatur. Iam verd, cum quilibet spiri tus, & consequenter iste lapidis magnetici per illud, quod est ei in natura similius, avide ut nutriatur desideret: Quæquidem ejus nutritio seu spiritus nutriens præcipuè in farre invenitur. Accidit ob hanc causa, spiritum internum Martialem in Magnete attrahere ferrum ad se, & occulto quodammodo videri nutrimentum ex eo ad se sugere & allicere. Concipio ergo, salem fixu, terno, ut etia cupru in fluentijs veneris ob-

tione ignea, terrea; & partim ex frigida & sicca stiptica atque Saturnina facultate, quam etiam à terra recipit. Adeò, ut duo concurrant testimonia mirabilis attractionis in Magnete. Et, quoniam Venus dica est amica fœmininæ & Sodalis Marti, ipsa Magneti desiderium, concupiscibilem fontë attractivæ Magnetis facultati impertit, & hac de causa refrænat & deprimit proprietatem irascibilem & odibilem in Marte fuisamplexibus fœmininis.Verum, si feriò internam ferri aut Chalybis naturami introspiciamus, hoc totum per effectu eliciemus : Nam ego familiari quodam menstruo corpus ferreum seu Chalybem in speciem Cupperosæ seu vitrioli reduxì, quæ quidem mineralis Salis natura est tam familiaris cupro quàm ferro: Nam Vitriolū per eandem è cupro extrahitur rationem. am verò in Vitriolo & Copperosa, dispositionem seu naturam calidam & ardentem cum Sulphure quodam terreo & attractivo inveniemus, quod haud aliter sugit & attrabit ad se, quam Bolus Armena aut terra sigillata humiditate soleat. Vnde liquet, tamMartiale & Saturninam, quam veneream, conditionem in sale Magnetico & ferrugineo concurrere. Præterea reperiemus, influxus Martis se ipsos naturaliter cum ventis Borealibus miscere, & per optimé cum natura terræ convenire. Quoniam in Elementorum circulatione terra respectu suæ sicciratis consentit & Sympathizat cu igne. Porro etiam Prolomæus ventis illis Aquilonaribus, qui sunt violenti, influentias Martis ascribit. Prætered spiritu Martialē esse causāc virtutis rttractivæ in quolibet sale orrosivo atque etia hebra & gumi ei subjecto, apparet manisestè ex Euphorbio, scammonea, Laureola Flammula, & calidis corrofivis venenis: Nam istiusmodi fimplicia(ut nos docetHermes)potestati& costellationi Martis subduntur, Hinc ergo testatur experientia, vitriolü esse frigidum, acidum & stipticum in suo externo, & tamē calidum, causticum & corrosivu in suo interno: Atque iteru Ferru, quod nuncupatur Mars, quatenus Martis infloetijs sit subjectusest vitriolüseu Copperosa in suo inin ferro seu Magneteesse partim ex calida I diredignoscitur, unde & Venus dictitatur.

#### CAPVT. III. De bominis in regno animali excellentia & de admirabili Magnetis natura in regno minerali.

Possu audacter, idque haud inepte Magnetis conditione, cu illa hominis compra su i illa hominis compra su illa hominis compra su illa su parare, coliderando admirabiles virtures & dignitate unius in regno animali & miraculosas atque mysticas proprietates & operationes alterius in regno minerali. Ad hominem verò quod attinet, de ipso digni. tatis ipsius causa in primo loco efficiam coelestiu, quam terrestrium, & consequen-

ra fui ipsius cognitione, hoc est mysterij illius secreti, quod in homine delitescit re velatione consistere existimaverint: Nam? homo dicitur elle centrum cujusliber creaturæ & centrum atque miraculū mundi, in se comprehendens omniŭ creaturaru tam mentionem: Thesaurus tam supereminens ter ipsius Magnetis proprietates, unde & & admirabilis in ipso recoditur, ut sapien Microcosmus vocatur: dicitur etiam Tem-

C 0 4

# SECTIONIS SECVNDÆ,LIB.II.Membr.II.

plum Dei, Membrum Christi & habitaculum Spiritus Sancti (uti ab Apostolo docemur)nec quidem imaginandum est, Deum voluisse sibi mansionem in loco indigno eligere: Atque ideò in hujus subjecti consideratione & in arcanæ reique tanti momenti inquisitione, opus habemus, ut cum exactiffimanostra discretione & Iudicio à visibilibus in homine procedamus ad ejus invisibilia, hoc est, ut acutiori ingenij nostri acie per viam demonstrationis à posteriori nimirum ab externo homine, in secretæ, mysticæ ac internæ ipsius existentiæ viscera penetremus. Quare procedimus in hunc modum. Cum homo haud injurià ab Hermete traditur esse filius mundi uti ipium mundum Dei filium dichitavit, quatenus ad imaginem Archetypi fabricatur: Atque ob iltam rationem Microcosmus dicitur; operæ pretium erit intelligere, quod ipfe etiam more Macrocofmi,in cœlum & terram dividatur & perconsequens in se haud aliter comprehendat fuos circulos, cœlos, polos & itellas in proportione ei competenti, quam Macrocosmus: Atque etiam, ut invenimus, icones spirituales coelorum cum suis circulis & polis etiam in terra Macrocofmi & omni particula ejus delineantur: Quemadinodum in Magnete & ferro videre licet. Ita quidem interni hominis Character in homine externo delineatur & exprimitur: Haud aliter, quam de figura en sis & vaginæ proportione, aut nuclei effigie ex cortice di judicare possumus. Ad polorum mundanorum inventionem in homine quod spectar, haud minima inter Philosophos de ea facto est controversia, cum Plato, Pythagoras atque Aristoteles manum hominis dextram plagæ orientali ad aptaverint, ac corum ratio est, quoniam diurnus coelorum motus, qui procedit à primo mobili, efficitur ab ortu in occasium, atque ideo per hanc corum rationem, ejus plaga occidentalis debet sinistro correspondere, atque in disponendo hominem secundum ittam politionem, ejus facies debet respicere septentrionem, atque posteriora Meridiem. Er Empedocles videtur huic opinioni se opponere, asseverando, Solstitium æltivale five Tropicum Cancri, parti mundi dextræ assignari. & tunc sequetur, quod statio solis hyemalis sive Tropicus Capricorni sit sinittræ dicata, ac juxta istam directionem, facies humana debet respitere occidentem: At animi mei sententia est hisce corum opinionibus penitus oppolita: Quoniam tam rationibus Theologicis, quam ex facris literis collectis sum persuaius,faciem humanam debere naturali positione solis ortui sive plagæ orientali ad aptari, & tunc ejus polteriora respicient occasum & consequenter manus ejus sinistra indicabit Polum septentrionalem, ut & dextra Meridionalem. Probatur ista positio inprimis teltimonio facto: Nam Patri-

archæ, Prophetæ & Apostoli in majori sua devotione facies suas ad orientem convertebant. Quod quidem erat argumentum, illam mundi plaga arteriori hominis partiesse dicatam divinitus. Porro etiam in March. 14. Evangelista legimus, quòd fulgur egredietur ab Oriente & in Occidentem transibit. Et alibi dicitur: Metimini quamque ad Numeri. 35. plagam Orientalem & adplagam Australem & ad plagam Occidentale & ad plagam Septentrionalem &c. Ac si dixisset: Metimini agros ante vos & ad dextam ve-ftrā & post terga vestra & ad sinistram.Et apud Iobum invenimus : Si ad Orientem ero non apparet, si adOccidentem, non intelligam eum, fiad finistram, quid agam? Non apprehendam eum, si mevertam addextram, non videbo ipsum: Vel, ut Fr. Vatablus & Pagninus inter pretantur: Si me vertain ad Aquilonem, dum operatur ipse, & non videbo, abscondet se in Meridie, nec videbo. At Tremellius sic interpretatur: En, si antrorsum iu ero, non aderit, si verò retrorsum, non animadvertam eum: Cum ageret ipse ad sinistram, non tamen videbo: Operiet dexteram plagam, nec tamen respiciam &c. Ita,ut quòd Pagninus facit orientem Mundi angulum, Tremellius vocat faciem seu partem anteriorem mundi &c. Vnde fine ulteriori, ut opinor, controversia apparebit, directam hominis dispositionem secundum mundi majoris situationem esse, ut facies ejusad aptetur ad orientalem terræ angulum: Atque ob istam rationem, oculi ejus bini atque etiam aliarum creaturarum in suæ fabricæ frontispicio disponantur, ut post tenebras nocturnas longas, folem Orientalem sua cum delectatione & desiderio respiciant, ut in præsentia ejusdem creatorem opiparè in ea habitantem adorarent, in cujus aured aspectu est noctis tenebrofædominium expellere, & consequenter ipsum quasi solis æterni ac invisibilis typum falutare, qui etiam (ut nos scriptura docent)ultimo die ab oriente apparebit ad renovandum atque purificandum mundum corruptibilem igne : Sequitur ergo, partem hominis dextram debere respicere Meridiem, ut ejus portio læva spectat ad septentrionem. Quod etiam totum ed certiùs apparet, quò magis rationi Philofophicæ conveniunt: Nam hepar politionem suam in dextra corporis regione habens, communiter cum patura Meridiana si sympathizare videtur, quatenus sua virtute sanguinem aëreum & calidum generat, eumque per alveos venales undique in Microcolmi terram emittit, ut mediante co vegetet: Haud aliter, quàm ventus Meridionalis tepidos & madidos producit imbres ad terram macrocosmicam irrigandam, ut hinc inde plantæ & herbæ, quæ iuper terram creicunt, vegetentur, augeantur & multiplicentur abundé: Sinistra verò corporishumani portio haud inepté

teferti quam aptissimé potest, ad plagam | mundi Septentrionalem seu polum Arcticum. Nam, quemadmodum in illo angulo aer, aqua & terra est admodum frigida & ficca & ad congelandum apra, arque etiam conditionis stipticæ & contractivæ feu restrictivæ, ita etiam invenimus, quòd lien, cujus positio est in sinistra corporis parte sit receptaculum Melancholiæ sive humorum frigidorum, spissorum, acidorum atque terrenorum : Similiter, ut flatus Boreales macrocosini solent plærunque pulcherrimum lumen Solare obfuscare atque abscondere, atque hac ratione tenebras ac obscuritatem Hæmisphærio nostro procurare, animadvertitur : Ita etiam in mundo minori, Ventolitates & fumi à liene expirati, observantur cordis ventriculos contrahere, & loco paffionum bonarum, lucidarum, & piarum, cujusmodi funt lætitia & gaudium, amor, charitas, spes &c. Producere solent passiones seu perturbationes pravas & obscuras, quales funt tristitia, metus, desperatio & hujusmodi alia, faciuntque, ut cor affectus syncopericos patiatur. Sicergo eligere fas el polos duos in microcosmo oppositos, cum illis in macrocosmo ad amussim in effectu concurrere, numerando polum Meridionalem ab Æquinoctiali. Nam si dividamus Magnetem in medio, inter duos suos polos, pars illa æquinoctialis, quæ est polo Arctico proxima, inferviet & manebit in loco poli Meridionalis: Atque iterum, fi illa medietas dividatur in loco Tropici Cancri, divisio illa circa Tropicum eric polus Meridionalis. Sed, ut magis intrinfecus adhuc in mundum minorem introspiciamus, inveniemus profecto, ipsum super spiritualem illum lapidem Angularem super ædificari, à quo mundus major erat factus, atque terra ejusdem sustentata: & consequenter in isto lapide Spirituali mundus & quælibet ejusdem particula eratidealiter delineata ab origine, priufquam ad imaginem terræ, quæ dicitut spiritus sapientiæ elle plena, fuillet formata. Hinc ergo dictitatur homo seu mundus minor, Templum Dei & corpus ac membra Christi, ac habitaculum Spiritus Sancti, uti anteà est relatum. Ob hanc ergo causam credendum est, secretos esse polos, circulos atque (tellas tamSpirituales, quam corporales compositioni humanæ assignatos: Haud aliter, quam ipsos exacte & sine omni dubitationis alea in terra & omni portione ejusdem magnetica invenimus: Ita, ut in homine sunt proprietates Ventorum Macrocosmi, & consequenter in eo passiones procreari possunt, & ex eo produci, quæ sunt tam Antipatheticæ, quam Sympathetica.

lan verò filoco fecundo more debito & cum diligentia Magnetis naturam confideremus, haud minima in ipfius proprietatum observatione rapiemur admiratione:

Imò verò inveniemus, captum atque ratio 1 nem humanam fere excedere, quòd lapis mineralis, utcunque furdus, immobilis & Stupidus tales nihilominus Spiritus postideret, qui insensibiliter occultas suas facultates seu virtutes per & trans saxa durissima, ligna firmissima & folidissima metalla, haud in conceptu humano transpirabilia; Imò ipfū vitrū impenetrabile quafi, atque alias hujulmodi lubitatias compactas, quæ nulla fesibilia in se habent spiracula, seu porositates, penetrare valet, & quòd possit in fe ipsum arque in ferrum oper ari, & quod polum Arcticum in distantia tam remota, ut remotior respectu nostri excogitari Vix possit, nimirum à terra usque ad cœlum quippe octavum, ubi est stella polaris, quæ longitudo est quasi in commensurabilis, tam constanter intueri queat. Audacter pronuntiare audeo, universam scholam Peripateticorum, quæ cujullibet rei rationem reddere, ac omnia, quæ ad occultiffimorum & intimatissimorum secretorum naturas spectant, scire profitetur; se ipsam admodum perturbatam & in imaginationis phantasticæ ac Chimeriæ labyrintho involutam atque confusam invenier, priusquam negotium hoc nebulofum discutere, aut ad ænigmatis tam profundi viscera penetrare, hoc est, priusquam ad optatum hujusce inquisicionis metam pertingere potuerit: Vt pote, quæ digito verioris & Divinioris Philosophiæ, quam est illa Ethnica judicatur, cujus totius actionis & virtutis origo & principium formale est lapis ille angularis Catholicus Christus Iesus, in quo est divinitatis plenitudo, uti nos docet Apostolus. Nonne est resadmirarione digna, spiritum istum Magneticum transire & penetrare folere, haud aliter, quam ille cœlestis humanus, ubi aëri denegatur ingreffus? Nonne est Argumentum evidens, esse de progenie cœlesti, cum effectus tales, etiam non obstantibus corporibus folidis interpolitis inter ipsum & ferrum, producuntur? Quare non ita ovanter jactitet & glorietur Plutarchus,uti in loco illo fecit, ubi nodum illum intricatum Gordonium folvere tentat, reputando illud pro dedecore & defectu in Philosophis doctis, qui in istiusmodi mysterio versati, in ejusdem profunditatem non sunt demersi, cum ille ipse tandem egregium suum in ista stricta sua inquisitione denotes errorem: Quippe cujus conclusio est, insensibiles emanationes seu emissiones aut effluxiones, quæ egrediuntur ex Magnete & producunt attractivos tales effectus, fint groffæ & flatuofæ. At si judicio paulò maturiori negotium iltud considerasset, tunc quidem perciperet, aërem subtilissimum atque admodum rarum viam ullam aut porolitatem non posse invenire per ligna plana seu tabulas ligneas & lapides politos, aut laminas argenteas aut aureas; ac multo minus spiritibus groffis & flatuo-

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. II. Memb. II.

Tis concedentur spiracula, per quæ trans- aut ingredi queant. Sed, ut ad directant versim corpora talia compacta penetrare discursus bujus nostri semitam revetar.

#### CAPVT. IV.

De dispositione duplici attradiva in bomine, quarum unica cum natura Magneticonvenit, altera verò ub ipsa dissert, in boc esiam capite, ratio cur viri mortui cadaver, Magneticasive attradiva viriute induatur, lucide explicatur.

Tin dimentione Magnetis effe multiplices attrahendi species sive modos observatur(nam ejus attractiva facultas est aliter affecta circa ejos polos, nimirum perpendicularis, quam in ejus æquatore: Quippe, quæ ferrum more prono & prostrato ad se allicit) ita etiam magna reperitur differentia inter effectus virtutis illius attractivæ, quæ in homine reperitur. Nam lien habens naturam & proprietatem Borealis Poli, foom fimile, nimi rum succos Melancholicos & terrestres virtute quali Saturnina directé attrahit: At cifta fellis, fuam facultatem attrahendi à proprietate Martiali Sulphurea feu terrestreitate ignea accipit atque hepar dilatatione meridionali sive æquinoctiali sanguinem, quem priùs rubicundum fecit, mediantibus canalibus venosis per univerfam terram Microcosmicam dispergit at que transfundit. Sed in primo loco per porosa organa chilosam cibi substantiam ab inteltinis attrahit, quas ornnes attrahendi & expandendi facultares nunquam exerceret, nisi caloris naturalis incitamentis ad illud opus esset animatum. Et, quam vis calor ille ex natura sua magis dilatando disfipat, quam, utattrahendo contrahat; tamen ille incitat & animat instrumenta quædam corporalia, quæ à natura ad tale opus perficiendum, nimirum ad fugendum & alliciendum fibi per contractionem, atque iterum ad se dilatandum per relaxationem ordinantur. Atque ob istam rationem Cor, Stomachus, intestina, venæ &c. Formatæ & compactæ funt ex fibris directis, attractionis gratia, & transversis, retentionis causa, & obliquis propter expulsionem. Atque iterum aeris per afperam arteriam & nares attractio, haud quivit perfici fine ope & auxilio pulmonum, qui minimé fine caloris dilatantis & vivificantisanimatione at que incitatione operari aut movere potuerunt. Ita, ut in hoccasu, omnis externi aeris attractio, quæ fit per poros in partes, camolas, & per pulmones in Lævum cordis Thalamum. procedit immediaté à dilatativa caloris naturalis actione, & perficitur mediantibus instrumentis, idque præcipué per pulmones & cor : Haud aliter, quam videmus, Syringam seu sistulam, si ei ejus organum interius extrahatur, parum acrem vel aquam ad se trabere: At si illud interius detrudatur, aërem vel aquam illam attractione introductam iterum emittere seu ex-

pellere : & tamén amba ha natura oppofiese in unico instrumento procedunt ab unico Spiritu humano dilatato, qui operatur. Debemus igitur intelligere ( uti est antes dictum) hominem componi ex materia, quæ est ejus patiens, & forma, que est ejus agens: Atque ut materia prius procedebat ex subjecto aqueo chaos renebross abysto egrediente, atque ideò est per fe Boreali & privativæ dispositioni, nimirum quieti, frigori, mortificationi & mmobilitati proclivis. Ita quidem est ista materia, quæ facit contractionem tam in corde & per consequens in pulsum motu, quam in alijs corporis partibus, hoc est, naturalis materiae in homine inclinatio est contrahere Spiritus à circumferentia ad centrum, cum é diverso forma, que à luce derivatur versatur in dilatatione atque ideo in animatione & exagitatione materiæ, quæ fine istinsmodi agente à Boresli matris suæ frigore stupida & quasi mortua remaneret. Atque ilta est ratio Sys ítoles & Diaítoles in mora cordis, qui provenit ab illa actione & passione sive operatione & reliftentia, que Picta est inter lucetn, calorem seu formam æquinochialém & materiam tenebrosam frigidam aut polarem, in compositione humana. Vade evidens est, quod, at mundus major dictus est ex lite & amicitia conflari, ita etiam mundus minor hand injurià ex contrarijs componitraditur, videlicet ex lucis sobole & illa tenebrarum. Iam verò in hoc videtur facultas hominis vivi attractiva, ab illa Magnetis, in eo discrepare: Quoniam Magnes non apparet fenfui humano adeò vivus & & agilis ac homo, fed quodammodò videtur mortuus, quatenus à vena fua ferruginosa dividitur. Atque iterum iple non evidenti dilatatione à calore vivifico procedente, mediante substantia organica, sed virtote contractiva partim terrestri & partim cetrali, que prius dilatatione suos emissi radios, ac tui demum ad se alliciendo contraxit, atque ob istam ratione major iplius attrahendi potellas coliftit in polo: Attractio verò hominis viventis procedit à caloris vivifici dilatatione à centro versus circumferentia, qui efficit; ut instrumenta materialia tam ad attractionem, quam retentione & expulsione, officia sua præstent, & quandoque operatur præcipué ad contractionem, hoc est, movere solet à circumferentia versus centrum, videlicet cum voluntate divina privativæ emanationisradios recipiat: Quemadmodu, quando cor contrahitur, unde fit, ut passiones pravæ, ut sunt tristitia, melancholia, invidia, desperatio, timor &c. Oriantur, de quibus anteà est relatum. Quando que etiam calor nativus reslectit ad sensuum solarium requierem radios suos interné, uti in actione somni, qui est mortis & tenebrarum imago videre licet: At verò è regione se ipsum à centro ad circumferentiam dilatat, quando vult, ut Spiritus animales vi-

gilent & operentur. Hisce ergo imaginari possumus, attra. Clivam Magnetis facultatem effe primum ab extrinsecus ad circumferentiam, & ab illa ad centrum, ita tamen, ut res corporea Spiritus desiderati, retineatur à Spiritu retinente & à centro contrahente în circumferentia uti in ferro à Magnete, & palca à Carabe attracta videre fas est. Ista est enim ratio sui similis in ferro & chalybe sibi attrahendi ratio, quæ substantia ferrea respe-Au suz à Mercurio petroso heterogeneo purificationis, naturæque jam purificatæ homogeneitatis homini vivo comparatur, qui spiritibus vivis se dilatantibus animatur. Velim enim, ut quilibet intelligat, non esse ullam in terra creaturem, quæ non habeat suam Astrologicam seu stellarem influentiam; quae (quamvis ipfam oculariter discernere nesciamus) emicat, suumque ad suum in specie simile non facit aspectum, videlicet ad tales creaturas, quæ funt conditionis stellarum, quibus influentiæ corū distillant. Verum si duæ creaturæ fuerint natura mutuo diffonantes & contraria, tunc earum una more Antipathetico divertet & reflectet radios suos ab alio. Ferrum ergo instar masculi vivisicantis Mag-neti occurens, ei sui amoris radios facillimè emittit, qui eos tam avidé sibi virtute Spirituum suorum internorum Martialium etiam ad fuum centrum attrahit atque introducit: Atque attractione radiorum ferri formalium secum etiam vehit & ducit corpusferri, quod possidet stellares sive Martiales influentias. Pari etiam respectu, videlicet appetitus concupiscibilis Magnes in virtute fortis, loco forminæ ad debiliorem, videlicet, in quo non est tantus appetitus, haberi potest. Haud etiam aliter res sese habet cum homine vivo ac cadavere alterius: Nam, tametsi multa corpora videntur esse mortua, tamen Magus Naturalis intelligit, in ejus carne & offibus atque etiam fanguine admirabiles delitescere spiritus, qui miracula haud minora; imò vero majora, quam illa Magnetis præstare queant. Atque ideò velim, ut quilibet My-Iterijs Dei in natura creaturæ perversus & fua imaginatione nimium occæcatus, melius ab experientia instruatur, priusquam tanta audacia & sine hæsitatione asseveret, nullos mebris hominis amputatis, nec cadaveri hominis mortui in else spiritus, imò quidem ipsum Diabolum nihil spiri-

tuum ipsis conferre posse autumant. Nam moneo ego judices tales audaces atque temerarios, ut sciant, quòd, ut Magnes (utcunque oculis maffa apparet mortua) observatur sibi centraliter appetitu vivo sugere & allectare spiritus radiosos cu corpore alterius Magnetis & totus Magnes & quælibet ejus portio à toto divisa, hoc ide juxta suam proportionem præstabit: ita etiam probare & confirmare possum de-monstratione oculari, quod debita applicatione carnis ex aliquo cadaveris membro desumptæ, ad carne hominis vivi per nonnullas horas, horno, cui applicatur debilis& invalidus reddetur: Et tamen paulò post Mummiæ illius Magneticæ corporalis remotionem, ille vires suas pristinas recuperabit: Verum, ne relatio ista mea videretut adversarijs figmentum, quatenus allegare possunt, rerum istiusmodi applicationem posse magis in hominis viventis imaginatione quam corpore operari, & quod sine vero fundamento se esse debilem sibi persuadeat, & quòd nullus produci queat affectus externus, quæ hoc probare possit, Respondeo ego, tantze esse istam appli-cationem essective, ut mummiam Spiritualim in forma visibili extrahere observetur: Nam ratione frigoris exterioris membri, mummia in superficie corporis Magnetici sic extracta condensabitur, haud aliter, quàm aër in nubem aut nubes in nivem: Ita, ut colligi poffit & in speciem quandam Panaceæ reduci, modò si persona, ex qua extrahitur, sit fanæ complexionis & in fuo corpore falubris, è regione verò pro medicamento ta corruptibili & Antipathetico haberi debet, ubi corpus morbo aliquo venenofo feu cotagiolo, nimirum morbo gallico, lepra,& similibus inficitur, ut infra clarius explicabitur. Iam verò ratio istius actus seu operationis in parte hominis mortui Magnetica est, quòd, ut cùm corpus esset vivum à radijs lucidis activis animabatur, & per omnes iplius lucis vivifica proprietates gaudebat: Nam erat activū, mobile, dilatativū ac denique æquinoctialis seu Australis coditionis; Ita, ut fanguis extincto calore naturali proprietate tenebraru induit: Nam morti ficatur à frigore, cogelatur, potentil alis, hoc est, immobilis & cotractivus redditur ejus actur, ac (ut verbo dicā) de natura Zonæ rigidæ & poli frigidi, adeò, ut, ubi anteà, dum in vita esset, radios suos à centro ad circumferentiam emitteret, ac benedictiobus emanationis Dei vivificantis & politivæfrueretur, jam in apparitione mortis conditionem & emanationem proprietatis Divinæ contractivam, privativam & mortificanté induit. Et tamen nihilominus nolim, ut sapientes cogitent, quòd, quoniam corpus vivum in cadaver mortuum convertatur, ideò lit Spirituum vitalium omnino vacuum,cum à scripturis sacris confirmatum habent, D d 2

Sap. 12.1.

incorruptibilem Dei Spiritum in esse omnibus, & per consequens tam in mortuis, quam in vivis: Nam spiritus iste incorruptibilis, secundum ejus in quatuor ventis proprietatem, est aliquando in motu à centro rei, cui inest, ad circumferentiam: Nam istiusmodisua activitate creaturam vivificat, eamque facultate sua æquinoctiali feu australiagere, & vivere facit: Sic dicimor in Deo vivere, movere & esse: Movetur(inquam)in ista sua proprietate à centro Solis cœlestis ad omnium creaturarum inferiorum animationem, nimirum evocando spiritus earum, incorruptibiles, ad centrum ab hyemali frigore repercussos, à centro ad circumferentiam ipsarum: Quemadmodum in vegetabilibus videre licet, quæ tempore hyemali apparent mortua: Quoniam spiritus vitæ relinquunt circumferentiam eorum, & in centro, quasi loco à frigoris insultibus remotiori se abscondunt, ibique acquiescere videntur. At vero quando spiritus iste percipit & sentit fontis lucidi appropinquationem, ut pote à cujus radijs solamen & auxilium recipit, incipit paulatim á centrali suo palatio emergere & plantæ circumferentiam jam vititare gestit, atque radijs coelestibus, qui in eorum auxilium de desuper emittuntur, unitas, tenebrosam privatione & frigora congelativa è suo tabernaculo summa ope expellere tentat, ut ad vegetationis & multiplicationis actum liberius procedat, quemadmodum in tritico in terra sepulto seu seminato liquet: Haud aliter, dico, natura Magnetis Martialis, spiritu Sa turnino originaliter in fuum centrum contracto, exagitatur atque incitatur, & cum pari gaudio formales ferri radios ad se sugit, à cujus spiritu Sulphureo Martiali, ipsi originaliter scaturiebant : Atque tali etiam modo spiritus Cadaveris, mediante frigore mortificante, à circumferentia in centrum coactus, atque ibidem in quiete & sine actione remanens, reddit corpus & quamlibet ejusdem partem fixam & immobilem. At verò cùm aspectum seu applicationem ad vivæ suæ speciei circumferentiam faciat, tunc equidem à suo centro circumferentiam usque (ac si in centro esset quali tame oppressus) exurgit, suumque simile in homine vivo (quod se ipsum dilatat & per poros more radioso ad suppetias ipsi afferendas ejaculatur) appetitu avido ad se vectum, Mummia Spirituali versus centrum attrahit ut vita etiam, qua vivebat antea, induatur, atque ut illius præsentia recreetur. Sed nummia unctuosa spiritualis viri

mortui, spiritibus lucidis repleta & super superficiem hominis vivi à frigore inspissata subitò congelatur; & pro usu privato reservari potest. At verò hoc melius confirmari nequit, quám per exemplum virturis contractivæ, restrictivæ aut congelativæ excrescentiæ sumosæsalis,in ossibus mortuorum contenti: Nam applicatione illius, nimirū Vzneæ seu moschi crescentis, super cranium mortuorum, ad sanguiniseruptionem in homine vivente, sanguis in homine vivo calidus, affectione quasi Antipathetica motus retrogreditur, & ei denè-. gatur exitus á congelante & astringente excrescentia hujusmodi Borealiter affecta operatione. Sed omittedo pro aliquo tempore istiusmodi coclusiones, quæ ad Magnetem hominis mortui Mummialem, ejusque virtutes spectant, quid dicetis, si sit Microcosmicus Magnes, qui exhomine vivo fine aliquo vitæ aut sui corporis detrimento colligi queat: Cujus virtutes tam respectu generationis & partus sui naturalis ac monstrosi, ut pote à parentibus dissimilibus derivatus, atque etiam ex substantis specie differentibus ad instar muli, videlicet ex Mercurio terreo & Cholericis Sulphuris spiritibus humanis compactus, quam etiam ratione fuæ attractionis spiritualis Mummiæ, ex homine vivente, atque etiam (quod est magis adhuc admirabile) transplantationis ipfius, tam in animalibus, quam vegetabilibus speciebus modo alieno & admiratione digno tam Sympatheticè, quám Antipatheticé operatur. Scio profectò, ista nova statim proactibus Diabolicis vijsque illicitis ab ijs reputatum iri, qui ad judicium Injustum & iniquum funt proclives, quatenus ista sphæram capacitatis superant: & tame pro certo intelligo, ea esse vera, atque á nonnullis experta non sine admiratione multorum; imo quidem istum Magnete Microcosmicum cum usu ipsius haud ignoramus, cujus actus actuumque effectus, quando á sapientibus comprobabuntur, tam naturales apparebunt, quám eorum effectus ab ipsis bene ponderati, videbuntur prima fronte admirabiles & capacitati humanæ alieni ac admodum abstrusi. Verum enim verò, si ea, quæ á me sunt anteá recitata intelligantur recté, serioque sint ponderata, causa eorum non apparebit admodum abstrusa, ut limites naturæ excedat. De istiusmodi Magnetis Microcosmici actione tam sympathetica, quam Antipathetica, mihi Deo concedente plura in sequentibus videlicet libro hujusce ultimo discurrere proposui.

CAPVT.

#### CAPVT. V.

In hoc capite explicatur sausa secreta, quare; & modus, qnomodò Magnes tam Microtosmicus quam Macrocosmicus ad instantiam; imò quidem dimensionem in cognitam seu intervallum indeterminatum aperari soleat.

Posterus in libro quodam suo, cui titu-lus Hoplocrisma spongus, Philosophiæ fuæ tenuitatem satis superque in eo expressit, ubi dicit,quòd,quoniam Solis & stellarum lumina nubes obscuras, corporaque opaca penetrare nequeant, ideò formalis hominis essentia non valet in suo motu seu cursu ad metam aliquam distantem movere sine impedimeto aut oppositione montium, castellorum, nemorum & similium. Sed, si paulò profundius se in Philosophiæ veræ visceribus immersisset, tunc procul dubio agnosceret, sperma æthereum, seu influentias stellares esse in conditione multò subtiliores, quàm sunt lucis visibilis vehicula: Imò quidem sunt tenues & exacté spirituales & admodùm mobiles, ac tam penetrantes & vivæ, ut fint potentes, atque etiam soleant perpetuò sine aliquo manifesto obstaculo aut resistentia ad terræ viscera seu centrum penetrare, atque ibidem metalla omnium specierum secundum influentiæ conditionem generare. Atque istius resteltimonium ferunt omnes Philosophi tam antiqui, quàm recentiores. Subtilitatem ergo Spiritus hujusce Plotinus juxta mentem Platonis explicare videtur in verbis iltis: Tanta est Ætheris tenuitas, ut omnia corpora penetret universi, tam supera quam infera, & cum ipsis conjunctus aut implicitus majora minimé reddat, quia spiritus iste interior cuncta opera corum mole minima nullum prorfus augmentum recipiente alit atque conservat. Hæc ille. Atque ratione puritatis ac subtilitatis naturæ istius cœlestis cœlum, à Philosophis & Poetis mysticis terræ maritus seu sponsus vocatur, quam vestam vocarunt : Imò verò ipsæ cœli stellæ, in quarum serie Copernicani numerant terram, assimilantur uxoribus cœli, ut pote, quæ ab eo haudaliter extrahuntur, quam ex latere Adæ Eva: Nam definiunt esse densiores partes suorum orbium, unde fit quòd pro cœli membris habeantur, nihil est tam tenue, subtile ac penetrans quam est spiritus ille, à quo ipsi per condensationem derivantur. Hæc autem est ratio, quòd veri Alchymistæ tot de suo cœlo, quod & quintam effentiam vocant, admiranda narrent, inde arguendo, ratione puritatis ac subtilitatis iplius resomnes penetrare posse. Er Philosophi dicunt, istam quintam essentiam esse naturam illam suam, quam definiunt esse vim quandam in rebus infinitam, omnia permeantem entia, cunctas res generantem easque augentem alentemque &

ex similibus similia procreantem. Et certè, si cui quam realiter considerare placuerit, quæ à me sunt anteà allegata, recordabitur me dixisse, virtutes Angelicas ab emanatione archetypica effluere, esseque divinarum Idearum typos, atque etiam spiritum æthereum este Angelicis influentijs repletum, quæ radicem iuam essentialem à Deo & in Deo habuerunt: Ita, ut in rei veritate non sit Lux stellaris, quæ tam profundé penetret, aut tam universaliter operetur, sed æternus ille centralissimus spiritus, qui sua divina & haud resistibili essentia per omnia penetrat & permeat, tam in cœlo desuper, quam in terra & aquis inferius. Atque totum hoc videtur à Philosophis Mylticis, (tametsi non nisi obscuré) confirmari, quando vocant Saturnum, qui Pater erat Iovis seu caput seu Cheter Catholicæ emanationis; patrë cœli & terræ, hinc inde arguentes, quòd in emissione spiritus sapientiæ creaverit & informarit cœlos, juxta illud Iobi: Cœlum ornasti rob. Spiritu tuo. Et David: Verbo Domini fir. 2. Petti. 3. mati sunt cœli & spiritu ab ore ejus omnis virtus eorum. Et D. Petrus habet, cœli erant prius & terra ex aquis & per aquas existentes verbo Dei. Certum est ergo, totum actum essentialem in spiritu æthereo esse emanationis divinæ actum seu splendidum incorruptibilis Dei spiriritum, ut verbis utar Salomonis. Atque Sap. 12.1. ideò necessariò sequitur, Spiritum illum, qui meretur esse immediatum influentiæ talis minime resistibilis & potentissimæ vehiculum, debere esse conformem ad ipfam naturam in puritate & subtilitate, quæ eum informavit : Qui à Salomone dicitur esse omni re mobilior & subtilior & attingere ubique propter suam munditiem & innovare omnia & implere orbem terra- sap.7. rum. Hoc ergo erat illud, quod coëgit nonnullos etiam ex Christianis Philosophis in sermonem istum irrumpere: Deus est natura, & natura, Deus. Quo intelligere videntur, naturam naturatam & radicaliter informantem, fuisse æternam illam emanationem, quæ fecit atque informavit naturam humidam mundi, qui ob istam rationem est dictus natura naturata, videlicet præsentia ipsius naturæ naturantis, live Divini Spiritus Dei, qui ferebatur super aquas, ijique igneum vigorem seu virtutem impertivit, quemadmodum partim testimonio literarum sacrarum . & partim D. Augultini affeveratione videre licet. Oportet ergo, ut nos debita harum

Digitized by Google

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

rerum à nobis allegatarum confideratione habitâ,sciamus,quòd,si influentia completé à spiritu incorruptibili Domini animetur; tunc necesse est, ut proprietatibus naturæ illius spiritus Divini imbuatur, & consequenter debet esse omnium spirituum maximé subtilis, agilis, mobilis & pe-netrans: Atque in eo respectu magis erit potens ad omnia, quæcunque folida fine ullo impedimento aut refiltentia penetranda, atque etiam ad omnia generanda, augmentanda & nutrienda magis accommodatus & paratior, Ac si incorporetur aut specificetur, individua fimilia ex similibus procreare solet. Porro etiam respectu capacitatis humanæ infinitam in radiorum suorum emissione habet extensionem, atque ideò, ut illa limitetur, est impossibile. Quod quidem omne experientia seu demonstratione hujusmodi oculari demonstrabo. Invenimus in praxi Magnetica, Magnetem virtute sui Spiritus fubtilis, qui eum intrinsecus & centraliter animat, tam potentem reddi in virtute sua attractiva, ut sine ulla resistentia radios sua activitatis per saxa durissima, ligna spissa, metalla compactissima, atque etiam vitra quasi impenetrabilia transmittere valeat. Quod argumentum est evidentissimum, spiritum iltum esse de natura longe penetrabiliore & fubtiliori, quam aer ille sublunaris, quatenus ei denegatur etiam per Chartam tenuem aut pelliculam transitus. Pari etiam ratione internus cœlestis hominis spiritus, qui est radij istius vivificantis vehiculum, est tam subtilis in se, ut nihil potius sir ei resistere, quando radius mentalis internus, ad quamlibet metam, utcunque ab homine remotam & in capacitate humana inacceffibilem, collimet. Nam, cum cœlestis ille in homine Spiritus sit ad ex emplar spiritus Divini formatus, necesse est, ut in istiusmodi sua actione eum limitet: lam verò subtilitas actus Divini in spiritu humano ab Hermete hoc modo exprimitur. Quicunque hac Dei natura fulti funt, intelligentià suà cuncta complectuntur, quæ in terra sunt & quæ in mari, & si quid eit prætereà supra cœlum, atque adeò seip-· sos erigunt, ut ipsum quoque bonum intueantur. &c. Quibus significare videtur, omnem sufficientem Dei actum in penetratione & transmigratione per omnia; qui actus confistit in radio mentali, cujus actui non resistendo, influentiæ cœlestes penetrant & operanturubique in terra & in mari fine ulla refistentia aut impedimento intermedio. Hisce ergo evidens est, quòd, ut qualibet creatura inferior specifica, hoc spiritu essentiali est prædita & in iplo confiltit ac super ipsum, quasi reale suz veritatis fundamentum seu lapidem verè angularem ædificat, Ita æquidë radiorum iptius emissio, non est ab aliqua sphæra activitatis terminanda, ut quidam

indiscreti & magis sensuales, quam intellectuales Philosophi affeverare haud erubuerunt : Cum teste sapientissimorum Philosophorum turba, spiritus iste definiatur esse vis in rebus infinita & per consequens non definita feu determinata: Nam, quam longé ipfa emittit fuz activitatis radios ex centro stellæ cœlestis, etiam eousque potest spiritus iste centralis in terra & creaturis ejusdem suæ emanationis diametrum extendere: Ita, ut quemadmodum radiosastellæ cœlestis influentia deorsum penetrat usque ad terræ centrum, codem plané modo quælibet stella cœlestis penetret ascendendo usque ad centrum sua stellæ cœlestis, à quo radicaliter erat derivata; & quò opulentior, ditior & magis exaltata erit forma illa stellaris in creatura, eò propinquiùs accedit ad naturam stellæ magis dignæ atque occultæ in cœlo, & per consequens facit radiorum suorum live semidiamenti suæ emissionis extensionem longiorem & validiorem. Iam vero, ut videmus quamlibet influentiam astrale in creatura naturali quodam instinctuidque moré Sympathetico fontem cœlestě seu stellam à qua primitus est orta, aspicere, atque itidem Itellam illam cœlestem pariter paterno quodam respectu influentias suas deorsum ad filium suu terrenum, feu filialem fuam formam vel ignem in creatura fovendum & nutriendum, emittere, aded, ut earum ambæ mutud inter fe gaudere videantur & in reciproco eorum amplexu se recipiant secundum istud Philosophorum: Natura natura lætatur & naturam continet. ô natura cœlestis veritatis naturas Dei mutu multiplicans: Ita eti. am species creaturarum, quæ una eademque influentia induuntur, folent ratione fuæ fimilitudinis ad invicem radios fympatheticos, hoc est, natura consentientes ejaculare, quibus in concordia & amore conveniunt. Arque ob iltam rationem axioma Philosophorum anteà allegatum est tale: Natura ex similibus procreare solet. & hæc est causa, cur quælibet forma specifica in suo simili congaudere, suumque simile sine transgressione à sue speciei limitibus procreare animadvertitur. Verbi gratia natura humana producit hominem, equina equum . semen fœniculi fœniculum, faba fabam: Granum tritici triticum &c. Atque etiam natura rei taliter cræatæ est amicissima sibi simili, radiosque sympathiæ amabiles emitit, ut conveniant & concurrant cum radijs, qui à fuo simili emittuntur, ita ut ambæ naturæ confentiant & mutud amplectantur: Vti in Magnete cum Magnete, atque Mag-nete cum ferro videre est. Nam fi unus Magnes inveniat seu occurrat alteri, ambo le virtute Saturnini Sulphurei Spiritus aspicient atque se mutuò amplectentura Nam debita eorum applicatione unus ad alium, emissione radiorum à centro ad cir-

Imand.4.

cumferentiam fe aspicient, atque iterum ! contractione illorum radiorum in feinvi. cem amplectentur & allicient fe ad fe. Quod etiam inter ferrum & magnetem observatur: Nam, quoniam ferrum eidem constellationi cum Magnete subijcitur, fuaque stella centrali fruitur, illi Magnetis in omni respectu convenienti: Nam ob istam estentialem eorum consanguinitatem in eadem miniera semper seu vena terrestri reperiuntur; ideò se invicem amare & canto appetitu recipere! observantur. Nam ab experientia docemur, lapidem foemminum, admodum & inftar meretricis luxuriofæ ferrum masculinum attrahere & apperere: & non è contra, uti Averroes, Scaliger & Cardinalis Culanus erronicé & falfo existimant : Quippe quorum est sententia, ipsum ferrum allicere ad se Magnetem tanquam ipsius Originem & matricem, unde erat orta: Namhac ratione polus Borealis in Magnete per se & à sua inclinatione propria citius ad stellam polarem, quæ est fons influentiarum centralium utriusque, moveret, quam Magnes : At hoc totu experientia probatur fal-

Iam verò ad confirmandam infinitam horum radiorum centralium in dictis duobus corporibus, nimirum Itellæ polaris & Magnetis feu ferri efficaciam opus est, ut prius Theoria quadam idonea simus deducti, uctum polteà faciliori cum Methodo in praxin descendamus. Radius(in-Alkind de ra-quit Alkindus) qui à centro stellæ ad centrum terræprocedit fortiflimus elle probatur in operatione suæ speciei &c. Quibus arguere videtur ad distantiam, quam incommensurabilem occultus stellæ radius seu influentia radiosa operatur & agit, com & in sua imagine seu effigie interra. Namalibi dicit hæc : Liquet, radios stellares diversa constituere individua in hoc mundo &c. Iterum pro stellis centralibus seu influencijs stellaribus corporum inferiorum, & radiofis corum extensionibus, hæc alibi Mundus Elementaris est exemplum mundi Syderei, ita, ut qualibet resin eo contenta iplius speciem contineat, manifestumest, omnem rem hujusmundi radies facere suo modo ad instar Syderum, alioquin formam Syderei mundi ad plenum non haberet, fed & hoc in aliquibus sensim manifestatur. Ignis enim radios caloris ad loca proxima transmittit, & terra radios algoris. Hoc igitur pro veroaffumentes, dicimus, omne, quod actualem haber existentiam in mundo, Elementorum radios emittere in omnem partem, qui totum mundum Elementalem replent suo modo. Prærereà distantia unius rei ab alia facit differentiam in effectu radiorum in rebus hujufinundi : Hæcille. Quo fermone certiores nos facit; Primum, nihil effe in mundo inferiori, quod non habeat fourn fimile in illo superiori à quo suz es-

sentiæ radios atque influentiam recipit: Atque iterum, quòd, ut illa stella cœlestis fuos radios etiam ad terræ centrum ejaculat, atque ideò tam latam haber activitatis sphæram, ut quamlibet mundi totius concavi portionem scrutetur, ita etiam scintillæillæstellares seu radiantes, quas creaturis fibi subjectisemittir, cum stellæ earum fint in substantia & forma unum & idena cum suo fonte & consequenter continuatæ funt cum co, & ab co hand quaquam fpiritu & luce indivisibiles, omnes perscrutantur angulos regionis fublunaris; Imò verò ad fontem earum cœlestem penetrare solent, à quibus vim suam vitæ sortiuntur, uti infra demonstrabitur; idque eò clariùs indicatur, quoniam quælibet magni Magnetis portio utcunque minima, suos fibi polos ac circulos distinctos vendicat, æque, acille magnus, seu integer à quo erat excisa. His ergo redditur apparens, actionem cujullibet rei elementaris effici tam ad distans, quam quando duo corpora funt fimul per contactum mutuum conjuncta. Verum rerum Elementaria actio, dum ab invicem separantur debita applicatione atque influentiarum radiofarum in invicem infusione, perficitur, quod vix credibile ratione occultationis actionis ipfius videretur, nifi illud nos experientia ex obfervatione attractionis ferri à Magnete ad distantiam doceret. Porro etiam imagines rerum de longe in speculis opticis difcerni animadvertimus. Nec erat quidem minimum in Pythagoricis, atque nonnullis ex Philosophis Christianis artificium, suas mentes seu intentiones, alijs in locis dissitis seu regionibus longé à se distantibus viventibus, ratione reflexionum per vitra Mathematicé præparata ac disposita in disco lunæ exprimere. Verum enim verò Philosophi nostri externi, qui solo sensu gubernari volunt, de determinata quadam activitatis sphæra somniant, limitesque huic spiritui sive naturæ mysticæ assignare haud erubescunt. Exempli gratia, quoniam Magnes attrahit ferrum, ut plurimű, non nisi ad distantiam dimidiæ mensævel ulnæ unius;ideò ipsi putant ac concludunt vivificantem iplius virturis actum ulterius penetrare aut se in aere extendere non posse, & consequenter solo corporis & non intellectus oculis ducti, terminare hac fua observatione externa volunt Spiritualem Magnetis extensionem: Sed, si oculos suæ inquisitionis corporeos claudere, ac more Philosophorum peritiffimorum lumine mentali actionis cam abstrusæ medullam intueri velint, perciperent quidem, extensionem Spiritus radiosi in Magnete aqualem elle cum femidiametro propriæ íteliæ cœlestis suæ, cum uterque fint unius ejusdemque essentiæ : Ac pariter fimilis in ferro ipiritus & cujulibet ipsius portio, sed sunt plurima, quæ evidentem in Magnete effectum impedire pos-Dd4

dijs fichlazi-

### SECTIONIS SECVNDR, LIB.H. Membr. 11.

funt, videlicet rei sive ferri ponderositas, cujus ratione illud extra circulum sensibilis sua emanationis attrahere nequit, atque radiorum à Magnete emissorum dissipatio seu dispersio, nam radij ejus, postquam à Magnete emittuntur, eo magis in aère aperto expanduntur, quò remotius à Magnete evolant, quemadmodum ex ista demonstratione luculenter explicatur.

Plenitudo virium in Stella Polari & ab ea,



In qua A est Magnetis Polus, B. D. Basis radiorum ejus cum integro ejus vigore, quæ terminatur & se adaptat in principio virgæ ferreæ B. D. Ita, ut in tali contactu ad distans, nihil radiorum occulté è
magnete scaturientium dependatur: Sed
tota ejus vis sita est in ferro, atque ob istam
rationem ferrum facile à Magnete attrahitur, quoniam vis unita est fortior. At verò cum ferrum in distantia longiore seu à
Magnete remotiori disponatur, videlicet
in C. tunc quidem major Basis Spiritualis
pyramidalis emissionis portio, dilatatur atque extra latera ferri sine ullo ejus contactu, seu occursu directo cum eo transit, at-

que ita virtutis Magneticæ actus nimis debilis redditur ad rem adeò ponderosam sibi in tali distantia attrahendam. Verum quia stellæ ipsius coelestis radius, magnetis emissionibus occurrit easque fortificat, ideò euidens est, stellam polarem operari in Magnete ad excitandam & animandam fimilem in eo vigorem: Atque ipfe Magnes taliter animatus atque in vigore suo vivifico auctus actioni stellæ illius correfpondet, penetrando uno eodemque sympathetico confensu etiam ad centrum sui fontis cœlestis, quod quidem facillimé in eo præstari potest, quoniam uterque sunt unius ejusdemque essentiæ : Nonne animadvertimus hoc externa apprehensione elle verum, cum observames polum Magnetis Borealem in debito naturali arque obedienti respectu, stellam polarem constanter ad tantam distantiam respicere, quod aliter fieri non potuit, nisi radij corum essent in medio, aeris, imò quidem in ipfo athere atque etiam in terra & mari conjuncti? Quis enim negare potelt, ipfius stellæ polaris radios descendere in terram & operariatque conjungi cum radijs sibi similibus in magnete, ferro, atque etiam in terra cocta, cum hoc idem ab experientia oculari doceamur? Si ergo Magnes & ferrum ac terra fint iftius stellæ scintilla, cur obsecro, more sui fontis non emicarent scintillæ istæ pariter & ascenderent five emitterent fuos radios ad Stellam illam cœlestem ? Cum certum sit & experientia probatum, vel minimum Terrellæ seu Magneris magni fragmentum ex fuo toto excissum seu divisum, adeò esse in suis circulis & polis completum ac ejus integrum. Vnde liquet, virtutem cujulibet rei à formali scintilla in ea latitante procedere: Nam scintilla seu radius Solis candem haber pro fua proportione potestatem agendi & illuminandi, quam ejus fons Solaris', hand aliter ac videmus candelam parvulam taliter profua quantitate corufcare, quam major illa, à qua lucis fuæ principium duxit. Quare non est dubitandum, quin, sistella polaris suos radios impluat in corpus Magneticum, centralis etiam corporis magnetici Stella fuos pariter radios ad coeleitem sui fontis polaris sedememittit. At verò praxi Astronomica docemur, distantiam seu intervallum inter hæc duo corpora, nimirum Stellam polarem & terram five Magnetem effe adeò grande & immensum, ut extensio major in rerum natura respectu nostrum vix ex cogitari queat, nimirum illa inter cœlum octavum, in quo est Stella polaris & terram: & tamen invenimus, hæcduo corpora se invicem respicere & simul operari Iympathia admirabili, Imò quidem'& quandoque, ubi non fit recta inter se dispositio, videntur inter se Antipathia satis notabili discrepare. Quid? An debet abstrusi istius Spiritus actio Phantasticæ seu

Fol. 112

imaginariæ alicujus activitatis sphæræ li- 1 mitibus, juxta hominum nunnullorum imperitorum & nimis superficialiter in occultis Thefauris atque atcanis feu centralibus actionibus Dei in creatura versatorum, opiniones terminari? Pari etiam ratione necesse habemus concedere, quòd sit similis radiorum occultorum concursus sympatheticus inter ferrum & Magnetems quoniam corum uterque, habet in se Stellas centrales seu radiosas influentias unius ejuschemque naturæ sive essentiæ ab uno fonte descendentes, quorum emanationes occulta, transeunt ad distantiam nobis incognitam, tametsi earum effectus, accidentaliter nobis non magis appareant, quam cœlestes illæ influentiæ, quæ de cœlo super mineralia, vegetabilia, & animalia descendunt. Nihilominus fi historijs & relationibus fidem aliquam adhibuerimus, à Serapione, Olao Magno & ipfis Mauris accepimus, apud Indos, versus polum Borealem effe scopulos nonnullos Magneticae consistentiæ, qui naves à Magna distantia ad fe trahunt, imò quidem, & tantam effe corum in attrahendo virtutem, ut etiam clavos ferreos à lignea navium substantia quandoque extrahant, unde fit, ut naves & cymbas suas clavis ligneis & non ferreis condere cogantur. Arque iterum, quid est dicendum ad opinionem illam medici ac Philosophi doctiffimi Fracastorij, quippe, qui post longuam suam in naturam Magnetis inquisitionem, concludere tandem videtur, rationem, cur Magnes suum polum ad Septentrionem convertat, esse, quoniam in illo mundi angulo multi reperiantur montes ex lapide Magnetico consistentes, qui ferrum de longe ad se attrahunt. Quod si esset verum, sequeretur, ejusmodi scopulos Magneticos potuisse à sede æquinoctij ad punctum congelatum poli Borealis operari : Nam experientia docemur, nautas etiam ufque ad lineam zquinoctialem facere acus magneticz ufum, ad explorandum, in qua altitudine navigent. Veruntamen, licet hoc nonnullis videbitur alienum & impossibile, tamen funt quidem artis Geographicæ periti, atque in cartarum marinarum compositione versatissimi, qui huic Fracastorii sententia firmiter adhærent. Quibus videre licet, aliquos viros vulgariter fapientes atque doctos, videri intimare illam activitatis Sphæram limitatam Magnetis virtuti à Peripateticis & Christianis academicis asfignatam, effe vanam & nullius momenti. Sed ut jam à regno minerali ad illud vegetabile & animale ascendam: Observamus quidem esse relationem admirabilem inter stellas fixas & erraticas, atque per eandem rationem inter planta & plantam: Exempligratia. Compertii est (teste Mizaldo) radios ac flores herbæ Heliotropij, atque illius Cechorei, solere more Sympathetico radiis folaribus gaudere; & cum radiofa il-

lius influentia convenire, camque comiter amplecti : Nam fe ipfas convertunt etiam in die nebulofo ad diurnum Solis morum: è contra verò nocturno tempore, ratione absentiæ Solis flores earum se contrahunt, ac si essent tenebrosæ ac frigidæ nocti inimicæ. Etiam cepa in quibusdam regionibus (ut testatur Plutarchus) virescit in de- plutreh. cremento Luna, atque iterum marcescere notatur crescente ipsa. Est etiam magna Sympathetica relatio inter cancrum ac oftream & Lunam : Nam, dum crescit Luna, eorum fucci augentur, at verò decrefcente ea, ipsi pariter in sua substantia diminuuntur. Porro ad irradiationem unius plantæ ad aliam quod spectar, observatum Munster, Geoest, Rutamherbam summa cum amicitia graph. ficum arborem respicere, unde sic, uthæc planta nullibi melius aut copiosius vigeat & feliciori cum fuccessu vivat, quam si fub ficu arbore plantetur. Atque esse etiam Sympathiam notabilem inter earum naturas,in eo redditur manifestum, quia in guftu & odore haud funt diffimiles. Præterea fi Myrtus prope arborem Granati plantetur, eam magis fercilem acfructiferam efficiet, atque ex altera parte granatum reddet myrtum magis edoriferum : Vnde liquet, unum præsentia alterius gaudere & lætari. Ac rei veritate ambo animadvertuntur convenire in unam conditionem Elementalem, ut pore quæ arbores funt frigidæ, siccæ & astringentes. Verum ad exprimendam ingentem illam relationem Sympatheticam, quæ est inter naturam vegetabilem & mineralem, præcipué & cum diligentia observare debemus occultam illam in Corylo proprietatem : Nam fi tempore quodam stato, virga Corylina in extermitate furcata, ex arbore fua colligagatur, & utraque pars furcata manu utraque fustineatur, ea tamen lege, ut locus, ubi virgulæ trunco seu Baculo jungantur si-

mul cum trunco A. B. Directé superpendiculariter erigatur, Atque istiusmodi Baculi politione, ille, qui virgam seu bacillum tenet, montis fummitatem , in quo minera auri velargentiexcogitatur esfe, pertranfit: Cum autem directe super metalli venam ambulet, virga perpendicu-laris A. B. Etiam invito homine se (mirabile dictu) versus terram inclinabit: At verò, si non ad fit in monte miniera talistucin

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

fuo fitu orthogonali constanter manebit: hoc esse verum, ego ipse testari possum eò quòd nonnulli Germani in fodinis Cambriæ seu Walliæ argenteis laborantes, hanc ipfiffimam viam ibidem in venæ argenteæ inquifitione tentaverint. Porro est hoc artificium valde inter Germanos familiare & optime notum atque praxi quotidianæ adhibitum, in montibus Saxoniæ & Hungariæ, ubi inveniuntur mineræ auri & argenti. At ne scrupulofi nonnulli huic rei fidem nihilominus minimé adhiberent, ipsos scire ve-Agric lib. de lim , Georgium Agricolam atque Mun-foll, Muntt, de sterum mentionem de hac re in suis de mineralibus tractibus facere, artificiumque hoc pro vero & experto confirmare. Deus bone, quantum tumultum facerent unguenti armarij hostes seu adversarij ad tale spectaculum intuendum? Quid? Quod ramus arboris infenfibilis, duplici in fuo termino virgula divisus, possit metalli argentei vel aurei sedem detegere, & consequenter per 600 orgyas in terræ viscera mediantibus fuis radijs invifibilibus, idque trans scapulos venasque petrosas penetrare valeat. Anne hoc possibile, ut vegetabilis natura, quæ est minus activa, mobilis & calida, quam est illa animalis, actum talem præstare possit, cum sit omnino (uti asserunt) impossibile, ut radiosa influentia seu emanatio animalis, queat ad distantiam remotam cum fuo fimili cooperari propter impedimenta castellorum, montium, scopulorum, nemorum, nebularum & fimilium ? Procul dubio concludent istiusmodi Philosophi superficiales, hoc mysterium vel minimé omnino verum effe, vel fi fit, tunc non pofse fine actu Diaboli perfici. Nam, cum spiritus animalis istiusmodi unionis aspectum ad talem distantiam complere nesciat, anne probabile est ut vegetabile insensibile hoc per se & ex propria sua inclinatione præstaret ? Talis, sat scio, erit eorum hac de re censura, qui ad judicandum, antequam res, pro ut est, intelligatur, sunt paratiffimi, cùm sit in rei veritate harmonia illa in omnibus creaturis inferioribus proportionata, qua ipfæ corporibus cœlestibus seu potius Divinis in ipsis influentijs correspondent, quæ ortum fuum ab unica capitali, Catholica & æterna emanatione ducunt, quæ radios fuos tum effentiales tum Sympatheticos, quam Antipatheticos in quem liber Globum Stellarem immediate infundit: Atque ipfi itidem eos in mundum Elementarem impluunt, efficientes hac communione confensum Harmonicum inter ambas istas regiones : Atque ideò Alkindus ait: Omnia, quæ fiunt in hoc mundo & contingunt in mundo Elementorum, à ccelesti Harmonia sunt translata. Certum est igitur, radios metallicos concurrentes in suo alcensu cum influentijs radiosis vir-

gæ furcatæ esse in causa, ut illa virgæ Corylaceæ portio, deorsum se declinet, haud aliter, ac Magnes observatur ferrum & alium magnetem fortiter per ejus polum attrahere : Scio , quòd alienum videbitur ejusmodi hominibus, substantiam metallicam radios ex suis venis emittere: Verum si adeò essent in vivis metallorum paturis versati, ac artifices illi, qui laborant in fodinis montium Tirolæ & Hungariæ, tunc oculari experientia certiores forent facti, quod ipsæ quandoque fulgura & tonitrua in terræ concavitates emittant, quæ opificibus admodum funt periculofa, ita, ut nifi fubitò ex minera immediaté post signa data exeunti, vel proné humi jaceant, extremum ut plurimum pariantur. Hæc à nobilibus Germanis fide dignis accepi, quorum alij fuerunt testes oculares: Sed ut in proposito nostro procedamus, eft pariter inter creaturas inferiores Antipatheticus quidam aspectus haud aliter, quam inter Stellas nonnullas cœli speciales cum erraticas tum fixas: Atque unius creaturæ aspectus, agnoscitur alium alterius abhorrere, ita, ut in eorum radiorum applicatione una observatur ab alia irascibili reformidabili seu odibili aversione declinare atque reflectere, Mizaldus ait , Cucumerem , ac fi ef- MizaMib. t. fet voce tonitruorum terrefactus fæpius ab ea mutari : Cepa recufatur ab! Ægyptijs in cibis , quoniam admodum ab alijs vegetabilibus differre observatur : Nam , ut omnes aliæ herbæ præter ipfam in lunæ augmento crefcunt; Ita è regione sola cepa vigescente luna fuum recipit detrimentum acque diminutionem. Est etiam notabilis inter arborem ficum, nec non & vitulum marinum & fulgura Antipathia: Vnde oritur, quòd iftæ duæ à fulmine minimé percutiantur. Porro inter arundinem & filicem haud exiguum animadvertitur esse odium; Ita, ut, si radix unius ponatur super ramos alterius, cum quodam quasi contemptu & odio deijcietur. Inter omnes etiam bestias Elephas odio habet parvulum murem: Vn- up. 10. de evenit, ut, ii quid frumenti, quod ijs pro nutrimento adhibetur, à muribus edatur vel tangatur, illud statim recusent atque abhorreant. Similis quædam Antipathia observatur esse inter naturas Catablepæ atque mustelas: Nam mustelæ sunt catablepis instar veneni. Gallus gallinacius vulpem more An-Plin.lib. 16; tipathetico evitat. Omnes colubri & au- op.13. gues timent & evitant arborem fraxinum, atque ideò fummà curà umbram ipfius tam matutinam, quàm pomeridianam effugiunt. Iterum , Dioscori- Dioscori. desait, Taxum arborem usque aded venenatam, ut, si quis subter cam sedeat, damnum exinde sit accepturus, & quandoque vitam fuam amiffurus, Coelius

Geogr.

Alkind, de rad, stellar.

Rodi-

Rodiginus afferit, colubrum timore hominis nudi percuti. Bene notum est & à multis authoribus confirmatum, catablepam, quæ non eftnifi parvulum animal, folo fuo nihilominus aspectu per mille ab ea passus interficere. Etiam homo lippitudine oculorum affectus, potens est alium hominem fatis longé distantem, secreta quadam radiorum contagioforum emissione inficere atque etiam lippum reddere. Videmus, cæpam Lachrymas ex persona ad distans, idque fola radiorum fuorum ejaculatione elicere. Prætereà notum est factum, quòd, ut simile existens salubre soleat suum simile more falutari recipere; ita etiam fimile existens corruptum, more Antipathetico, idque ad distans inficit & intoxicat suum simile, quod erat fanum. Quemadmodum observamus, oculum unius hominis ophthalmia affectum; Inficere nullum alterius hominis membrum præter oculum. Atque etiam unus phthisicus sive pulmones ulceratos habens, pulmones alterius hominis fuo auhelità etiam ad distantiam convenientem vulnerat & lædit, idque applicatione seu concurrentia duarum irradiationum unius naturæ, quarum una est more Antipathetico assecta atque veneno, unde & aliam etiam, cui applicat, contaminare folet. Sed, ut ad Scopum nostrum Magneticum, qui est tam Spiritualis, quàm corporalis, redeam, Affirmo, effetantum respechum Sympathiæ Spiritualem inter unam creaturam atque alteram, ut amatum more mirabili Spiritum amantis fibi attrahat atque alliciat. Hoc idem ego ipse mirabiliter à cane meo aquatico effectum vidi: Nam in itinere meo Lugdunum Gallize versus penularium meum super arcum ephippiarium pendens (in quo præter alia mihi necessaria, literæ Camby erant inclusæ) malé perdidi , & cum ad ipsum perquirendum retrogreditentassem, cursoris equum nullo modo præter consuetudinem, ut retro iret compellere potui. Vnde necessitate coaclus eram, ut canem ad mea bona amissa perquirenda eaque mihi afferenda remitterem: Recessit canis, & postquam per spatium ferédimidiæhoræ esset absens, penularium istud meum ore reportavit, quod quidem erat admirabile, considerando me equestrem fuisse, atque aded, ut nullius pedis mei aut tractum seu odorem persentire potuerit & tamen nihilominus directé ad penularium, à me siti Tantalea in hiatum, properavit & percipiendo in eo mei odorem, rem protinus agnovit, eam-que festino cursu ad me adduxit. Sed, ut propinquius & magis pertinenter ad huc accedam. Amicus quidam in societate mea tunc temporis existens, canem suum aquaticum in civitate Londinensi nocturno tempore perdidit : Intereà nos ambo Domuin quandam privatam, in qua vix fuiranteà, iumus ingressi: Cùmque in cubiculo ejusdem domus colloquium inter

nos privatum etiam clauso ostio habuissemus, paulo post semi horam canis revertitur & ad portam accedit, ipsamquestrenuè suis un guibus, ut aperiretur, scalpe-bat, quo dominum adiret suum. Quibus evidens est radios affectionis ipsius, utcunque absenti corpore à suo Domino radiorum nihilominus sui Domini aspectum minime deseruisse, unde factum est, ut ipsi eum ad locum incognitum tam directe conduxerint. Nonne est etiam admirabilis illa Sympathetica emanatio ex columba dicta tabellaria, qua & cujus lumine tam directé per tot milliaria ad domum, in qua erat orta & enutrita tendere solet? Quam propter illam Pationem tam chare amat & afficit, ut, tametli per 500. milliaria in fuo corbe clausa portetur, ipsa nihilominus directe retro cum literisejus collo Susphensis volabit. Quod quidem argumentum est evidens, ipsam direché à radijs suæ affectionis in via gubernari, qui modo quodam Spirituali continuantur & uniuntur, nec separantur à lcco, in quo maxime delectatur. Quid dicemus in duabus personis, quarum una masculum & altera fœminam amat, & fine omni ratione afficit; Atque ideò radijs affectionis suam amatam profequitur, tametsi é regione hac illam abhorret, negligit, & non reciproco affectionis gradu recipere potelt, sed radios sui amoris in odium avertit. At verò, ubi duo mutua affectione & unione Sympathetica se recipiunt, ibi quidem actionis virtus ad dittantiam longiorem suos producet affectus: Haud aliter, ac, quando duz stellæ cœli radios fuos femidiametraliter emitrunt, & in uno eademque Harmonico affectionis puncto conveniunt. Imò verò, quemadmodum videmus experientià docti, esfe magnam Antipathiam inter Spiritum contractum hominis interfecti & interfectorem; Aded, ut Spiritus vitalis mortui in suo centro frigoris contactu post mortem contractus, per passionem quandam irascibilem Antipatheticam, iterum à centro ad circumferentiam movere animadvertatur, faciatque sanguinem congelatum iterum refluere & movere versus homicidam, ac si secundo fui hostis insultui resistere, vel si vindictam adversus eum capere vel petere voluisset: Ita quidem agnoscere & confiteri debemus, quòd, ubi Spiritus unus ratione Sympathetica cum alio similis naturæ concurrat, ibi potestas debet esse major; & consequenter actio ejus potest vim suam ad longiorem distantiam exercere, ut evidenter demonstratur in abstrusa operatione inter telam vulnerariam, unguentum armarium & personam vulneratam: De quibus verba tot feci in hostili illo concursu, qui inter Folterum Presbyterum & me est factus, E c 2

### SECTIONIS SECVNDE, LIB. II. Membr. 11.

videlicet in libro illo meo adversus ejus librum dictum HOPLOCRISMA SPONGVS, five spongia ad unguentum armarium delendum, cui libro meo titulus est, spongiæ Fosterianæ Presbyteri compressio. De cujus libri medulla in hujus mei discursus fine, Deo concedente ve-

niam, dicam plura.

Argumentum Fosteri consistit in impossibilitate operationis unquenti, seu potiùs vivi sanguinis emanatione seu influentiarum ad fanguinem mortuum & congelatum emissione, tam remotam ad distandem impossibilitas, si vera in regno animali effet, quod et cæteris duobus regnis magisdilatatum & minus vinculis corporeis ligatum; ad miror ego, cur non sit magis impossibile, in corpore minerali ratione sua soliditatis firma atque constricta & per confequens ad influentiales radios continendos atque retinendos minus apro,. quàm in corpore aliquo magis Laxo, molli & poroso. Præterea corpus animalis vivi est calidum & igneum & consequenter ad dilatandum & radios suos remotius emittendos promptius; ut illud minerale est frigidum, atque ideò in radiorum fuorum ejaculatione minus activum & potens. Et tamen nihilominus experientia docemur, Magnetem stellam polarem respicere, eique aspectum suum Spiritualem emittere, atque itidem, stellam illam radios suos in eadem distantia feré in commensurabili ad metam fuam mineralem ejaculare, quemadmodum in præcedentibus est demonstratum: Quòd cùm ita sit, cur, obsecro, non potest Stella animalis à fonte Stellari feucœlesti derivata, radios seu influentiam etiam fuam in fanguine congelatam terræ fuæ unctuofæ, videlicet unguento infufam, aut in Spiritum fanguinis invisibilem in poros instrumenti vulnerantis, & præcipuè ferri ratione naturæ fuæ attractivæ fulphureæ absorptum effundere ? Nam experientia confirmat, quòd, quarrivis sanguis nullus corporeus inveniatur fuper Gladium, vel pugionem & fimilia: Tamen, fi locus teli, qui vulneravit, unguento perlinatur, curat etiam ratione aspectus sui Sympathetici : Nam Chirurgi rurales seu rustici sunt experti, quòd, quando non sunt ausi vulnus aliquod profundum proba ferrea examinare, tamen per impositionem Gladij in ignem facillime discerunt, quam altè telum in carnem penetraverit. Nam portio illa teli seu Gladij, quæ vulneravit, calorem suum mutavit, & magis fusca vel cœrulea, quam reliqua apparebit : Hac,inquam, sua observatione intelligunt, quam profundum sit vulnus. Atque ideò hoc est argumentum egregium ingressionis spirituum (anguineorum in instrumenti vulnerantis substantiam: & consequenter liquet, elle Spiritus ellentiales, quæ emanant seu exeunt à languine é corpore exilienti.

Quibus arguitur ad versus M. Fosterum. quod, si grossiores in sanguine Spiritus valeant firmam chalybis fubitantiam penetrare, probabile est, Spiritus eorum tenuiores posse sine alla resistentia res omnes alias urcunque compactas ad inftar influentiæ permeare. Nec possunt ista à me jam nunc relata videri vel miracula vel faltem impoffibilia, cum etiam experientia testetur in muto & surdo seu insensibili minerali hoc idem esse effectum: Namacus seu Chalybs folo Magnetis contactu folet spiritus ipsius imbibere, qui quidem Spiritus tiam à nonnullis propositam. Quæ qui l'aferro ita absorpti penetrant per ejus totum, & consequenter cuilibet ipsius portioni in funt : Nam Axioma hoc à præstantioribus Philosophis in mysterio Magnetis optimé versatis, est tale.

Si obelus ferreus seu fili groffi ferrei Problemae portio, ex uno termino. Magneticè tangatur, vigor Magneticus totum permeabic ferrum, habebitque illud virtutem contrariam in utroque extremo seu polo axis illius, unam nimirum Borealem atque aliam Australem, & pars axis dimidia erit unius naturæ & altera ejus medietas alterius 6. Autitio a. Vbi a. Habet natu- Ridleus: ram Septentrionalem & b. australem. Hic Trad. Mag.

est canon eorum generalis.

Verùm enim verò huic meo proposito propiùs accedam & demonstrationem meam à minerali ad vegetabile, transferam, ut hac ratione simile per suum simile meliù s; & perspicujùs in subjecto nostro animali exprimere queam. In animo meo igitur est, grano tritici insistere, quod, cùm in terra sit mortuum & putrefactum, radiosa Solis influentia a morte resuscitatur: Nam simile, magnetica quadam virtute, attrahit ad fe fuum simile, & simile suo simili gaudere solet, ac simile resuscitatur & vivificatur, hocest, à sua quiete centrali evocatur à suo simili illud evocante, alliciente & amplectente, atque hac ratione substantia radiosa, seu atomi solaris influentiæ in grano tritici ociosa manens & nihil operans, in centro ejusdem jam grano corruptione diffoluto, excitatur à suo simili externo ad agendum & operandum pro fua ex cœno elementari feu vifcosis compositionis elementariæ ligamētis redemptione. Atqueided, ut Spiritus vitæ in tritico contractus erat à frigore circumferentiali externo in centrum, ita jam præfentia Solaris irradiationis recentis de defufuper descendentis, à morte quasi ad vitam resuscitatur, & hac ratione affistentia radiorum cœlestium surgit extra grani corrupti limites, ac terræ superficiem penetrat, pendetque extra & super eam in aere aperto, summoque conamine tentat in patriam suam solarem,à qua descendebat, afcendere; Sed in suo motu ad sursum à sublunari substantia, tanquam catenis elementalibus, quæ ipíum undiquaque includune & ligant, ex omni parte sale aeris volatili

Pfellus de Manonibus.

circumdatur & loco ascensionis suæ ad patriam suam desideratam, coachus est fixé fummitati stipulæ suæ adhærere: Atque suam speciem ibidem multiplicare ac ita alia grana ipsis similia producuntur in aere. Simili etiam ratione Sol vitæ microcosmo in sanguine regnans, radiorum suorum Spiritualium emissiones facit, qui sunt ei continuitate inseparabili conjuncti & per consequens à Spiritu in sanguine congelato, qui telo vel ferro absorbetur minime divisi : Nam tam purus, subtilis & dignus est vitæ humanæ Spiritus, ut quælibet creatura natura, naturali, quodam instinctu cupiat de co participare ; Imò verò ipsi Dæmones, lucifugi dicti, ob istam rationem corpora humana possidere dicuntur, nimirum propter excellentem in eo temperiem, ut testatur Pfellus. Nec velim, ut quisquain meam affertionem respuat, cum sit certum, in ipsis lapidibus atque mineralibus surdis, esse passionem concupiscibilem, quemadmodum in Magnete & ferro videre licet, & spiritus ferri, tametsi sit mineralis, est etiam ejusdem conditionis in Catholica fua natura, cujufmodi funt omnes alij spiritus. Quare nolim, ut aliquis admiretur, eò quòd dixi, mirieralem fpiritum effectare illam animalem & vegetabilem : Verum ego demonstrationem satis probabilem ad iftud probandum producam. Est comes quidam nobilissimus Angliæ, dictus The Carle of Bridgewater, cujus Hortalanus manum suam falcef cenaria crudeliter in gramine metendo vulneravit, magna fanguinis copia est perfusa, nec sisti potuit hæmorragia, comiti annuntiatum est hoc, ejusque hac in re opem implorant: Quippe quem un guentum armarium habuisse & in usu ejusdem fuisse optime versatum noverunt, ipse protinus jussit, ut falx à ligneo suo sustentaculo seu manubrio percuteretur & ad se adduceretur. Hoc à vulnerato audito ille marculo in manu vulnerata retentò ictu fatis valido ferrum percussit, quo facto in instanti, sine ullo alio remedio ceffavit fanguis, nec ab illo impulsu guttam aliquam perdidit, ac si Spiritus mineralis, qui illam animalis comprehendebat esse, icu illo terrefactus & pavore quoda & Spiritus vulnerati in cufsus, ac proinde integram suam attrahendi & spiritus percutientis retinendi facultatem amilit, aut quod Spiritus vulnerati, in ferrum imbibiti, in harmonia cum Spiritu vulnerati consentientes in eo quasi vindieta, quam vulneratus fumpfit in ferrum feu telum, guadere videretur: Nam sciendum est, esse Sympatheticam & Antipateticam irradiationem æqué inter animalia & mineralia, ac inter animalia & animalia, & mineralia ac mineralia. Sed observa obseero secundum hoc de unguento armario experimentum. Bevis Thelwell eques auratus, mihi fide sua data retulit, quendam rotarum lignearum fabrum graviter fecuri

fuisse vulneratum, hic à chirurgis prius erat tractatus, sed sine ulla dolorum mitigatione: Ita, ut per quatuor vel quinque noctes dormire haud potuerit: Tandem ejusamici auxilium iplius instanter exoraverunt, ut pote quem multum Boni unquento armario præstitisse intellexerunt: Ipse autemsecurim ungebat, & uti mos est, linteo involuebat, ac protinus dolores funt mitigati, ita ut jam dormire inceperit. Quo audito, ipse tentandi gratia, nimirum, ut rem sibi à pluribus relatam experiretur, paurium lineum à securi removebar, & ex unico securis unctæ angulo unquentum scalpello abradebat; Quo facto, certior immediatè factus est, ipsum vulneratum admodum esse de dolore ex unico vulneris angulo subirò exorto conquestum: Vnde ille confeftim nudam & abrasam securis portionem iterum illinivit, & confestim sedatus est dolor. Hoc idem etiam experimentum à Capitaneo Stiles & Nicolao Gilbourne, Equite, viris fide dignissimis est probatum, uti in responso meo ad Fosterum inferius explicatum apparebit. Possum etiam affirmare ex mea cognitione, in Coemeterio super montem de Bredstreet, Anglicé Bredstreet hill, in civitate Londinensi, quandam viduam generosam, pyxidem hoc unquento plenam possidentem mul-tos dolore dentium afflictos, curasse, esficiendo inprimis,ut dentium dolentium gingivas Bacillo acuto vel ex roremarino vel simili pungerent, quosque pauxillum sanguinisemanaret: Hocperacto, Bacilli parrem seu terminum sanguine perlitum in unguentum immersit, & paulatim cessarunt eorum dolores. Inter reliquos mulier ex vicinioribus quædam, conditione temeraria, contentiofa, & probra dicaculé dicere fatis apta, dolore etiam dentium vexara est, ac tandem eodem modo cum cæteris curata. Hæc nihilominus paucis post diebus verba opprobriosa ancillæ illius generosæ dedit, nec quidem Dominæ benefactrici pepercit malevola sua lingua: Quibus generosa allatis, ut erat more jocoso disposita, inquit ipsa ridendo, tunc tentabo ego experimentum mihi ab unguenti istius datore relatum : & protinus pyxidem unguenti adit, bacillumque ad hanc mulierem pertinentem extrahit, ac in pelvim aquâ plenam injecit : Quo facto mulieris illius temerariæ dolores redierunt, ac reconciliatione tandem facta secunda vice est curata. Quibus accidentibus à me cum diligentia observatis præcipuum Spiritus inclusi solacium in ipsius à frigore externo præservatione, consistere animadverti; & quòd si unguentum abeo removeatur, aer gelidus, qui est spirituum fanguineorum activitati adversus, erit ad ipios congelandos potens, atque ita per consensum influentiæ radiosæ vitæ a vulnere ad Spiritus inclusos emissa & ad eas inseparabiliter continuara (namerat unus Ec3 idem:

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

i demque spiritus juxta Ezechielis testimonium in duabus proprietatibus qui flat à septentrione & ab austro)intemperies contingit Spiritui incluso & congelato in telo ab effectu remissionis radiorum evocatorum, & quasi per cartificationem vulneri patientis Iterum considerare debemus, sanguinem separatum quemlibet in se babere Microcosmi respectum: Haud aliter, acuna Magnetis portio ab integro divifa, in le omnestotius Macrocosmi proportiones habet, nempe polorum, Æquinoctij &c. Æqué ac torus, adeò, ut Idea membri vulnerati existat in Spiritibus sanguinis emissi, suamque relationem ad quamlibet ejusdem partem faciat, haud aliter, quam poli portionis alicujus integri Magnetis, utcunque minimæ, respectum habent ad totum, Vt etiam est similis attractio occulta & emissio radiorum inter parum sanguinisemissum & integram sanguinis masiam in venis retentam, acest inter Magnetem paruum à Magno amputatum, & totum. Concludo igitur, quòd, ut Spiritus Sanguine amputato congelati, & ferrum jam possidentes virtute caloris homogenei atque unctuositatis unguenti, quasi maturefeere & paulatim respiratione insensibili versus suum fontem exhalare observantur, non aliter, quam scintilla grani tritici m fua terrea à frigore externo præservata, extraterræ Margines aspirare & sursum ad folem coelestem tendere conatur: Ita quidem vulnus in vulnerato paulatim fanari vidimus. Atque huc ufque pro modo actionis inter vulnus & unquentum armarium live Magneticum : Iam verò de intervallo seu intercapedine, quæ sita est inter vulnus & unquentum, discurram paucis.

Dillantia inter Stella Polarem & Magnetem est, incognita, & tamen unam in alteram per radiorum fuorum reciprocorum fursum & deorsum emissionem operatur: Vnde conttat, nullam hisce corum actionibus posse sphæram activitatis ascribi: Sol atque Spiritus in grano tritici eodem plané more inter se agunt; Nimirum continuatione unius ejuidemque naturæ. Ecce ergo hic limitata & conterminata activitatis sphæra omnino aboletur, quoniam nemo potelt juste determinare Solaris influentiæ extensionem, de cujus essentia granum in tritico participat: Non aliter, quam Magnesparvulus à Magno exscisus fuis similiter cum illo Magno fruitur polis & circulis. Homo influentiam subtilissimam Spiritumque vitæ vivacissimum ei ab alto infusum, hoc est, inspiratione divina inspiratum habet, in quo sita est quatuor ventorum proprietas, uti nos docet Propheta Ezekiel: & consequenter ideam cujusliber naturæ in se habet. At stius spiritus essentia est indivisibilis, atque ideò Spiritus vivificans ab eo in hominem missus, omnes Spiritus illius, qui eum misit eu infudit, proprietates, non aliter, quam

minor Magnes (ut iterum iterumque buic experimento insistam) ex majori demptus proprietatem majoris in omni respectu acquirit, & consequenter Spiritus unius non Magis ab altero dividitar, quam radij Solares à Sole. At verò Spiritus Domini, qui implet omnia (uti ait Salomon) fuæ operationis virtutem magis minusve intendit in homine, prout est ejus voluntas, atque ideò nullo modo phantasticam illam activitatis sphæram admittit, quam humana illa sapientia, intellligo subjectum Philosophiæ Paganorum (quod est stultitia coram Deo) invenit, ob istam igitur rationem Hermes hac habet: Anima mente deoque rimaid. 17. plena intima mundi replet, complectitur extima, vitamque hæc omnibus fuggerit; Dat vitam Magno illi animali mundo & Spiritum omnibus, quæ in eo vivunt. Atque ipse alibi: Natura in corporea nihil est capacius, nihil velocius, nihil validius aut potentius: Sic iterum à te ipso incipiens meditari, atque animæ tuæ præcipito, quæ citiùs, quam præcipies, evolabit, lubeto, inquam, ut transeat in Oceanum illa, priufquam jufferis, ibi erit, inde, ubi nunc elt, nequaquem discedens. Iubeto iterum, ut in cœlum volet, nullis pennis egebit; Nihil enim obstabit cursui, non Solis incendium, non ætheris amplitudo, non vertigo coelorum, non Syderum antiquorum corpora, quin penetrans omnia ad supernum usque corpus transcendat. Quin etiam, si volueris globos omnes transire cœlorum, quodque superius est investigare, id quoque tibi licebit. Ad verte, quanta sit animæ tuæ potestas, quanta celeritas. Hæcille: Quibus duobus Hermetis testimonijs observare poslumus inprimis, animam in genere, atque ideò in specie seu particulari esse divinitate plenam, & per consequens, istam Divinam essentiam, quæ operatur omnia in omnibus, in esse huic animæ & cuilibet membro ejusdem, uti testatur Apostolus. Arque hincest, quòd Philosophus iste verus in loco anteà citato dixerit, animam mente deoque plenam esse: Secundò, istam Divinitatem in Spiritu Catholico creato omnia implere in Angelica quadam existentia, hoc est, quatenus spiritu valto mundano quali velte induitur. Et huic astipulari videtur pagina sacra, dicens : Spiritus Dei incorruptibilis inest sap.121. omni rei atque ideò estactus vitæ mundanæ ellentialis, quemad modum libro primoistius Sectionis probavi, unde & dicus Hermes alibi : Animæ universæ,per omnem mundum ab una mundi totius anima profluunt, tanquam distributæ circumferentes &c. Quod quidem cum illo Salo- Pimard 18 monisanteà allegato convenit, nimirum, quòd omnes in isto mundo animæ sint quædam emanationes radiosæ ab irradiatione Catholica procedentes, quæ à fonte æterno aclus illuminantis procedit, qui buldam parcius, & nonnullis copiolius.

Ezckiel. 37.

Hincergo homo dicitur Angelis in dignitate effe paulo minor, ratione largæ lucisà Deo ei concessa portionis. Spiritus Dei (ait Iob) fecit me, fed inspiratio omnipotentis fecit me intelligere. Tertio, quod in nictu quasi oculi potens sit anima penetrare per omnia, idque ad quamlibet distantia, & per consequens ab aliqua sphæraactivitatis imaginaria non terminabitur. Sed M. Fosterus cum suis associatis ait & replicat, spiritum istum, qui debet in sanguinem & fanguine ad unguentum operari, esse naturalem & minime divinum. Profecto non possum ad hanc ipsorum affertionem non subridere : Ac si quis diceret, quod actus iste vivificans atque etiam omnium aliarum facultatum ad Spiritum humanum pertinens, fuam originem ab uno eodemque fonte divino non hauriat, cùm ab Apostolo doceamur, quòd in eo vivimus, movemur & sumus: Iterum dicitur, in sanguine esse vitæ seu Spiritus vita-lis sedem. Et D. Iohannes in Verbo erat vita. Dicam igitur, quid quidam verus Philosophus scribat de hoc puncto. Anima (inquit) ad fimilitudinem totius fapientiæ facta, omnem in se gerit similitudinem, est que Spiritus intellectualis, semper vivens, semper in motu & secundum sui operis officium varijs nuncupatur nominibus: Dicitur vita, dum vegetat; Spiritus, dum contemplatur; Senfus, dum fentit; Animus,dum fapit; Mens,dum intelligit;ratio, dum discernit; Memoria, dum recordatur ; Dum vult, voluntas : At illa omnia non sunt, nisi unica unius essentiæ anima, utcunque sint proprietate diversa. Hæc ille. Vnde patet, eundem effe actum effentialem, qui facit vitam & contemplationem, sensum ac intellectum, & qui producit memoriam & rationem : Denique est ille, qui vult & non vult. Quæ cùm ita fint, nonne graviter peccant homines ignorantià obruti, qui volunt & perhibent, actiones occultas istius Spiritus abstrusi, quo mediante ipsi vivunt, moventur, intelligunt, inter bonum & malum discernunt, recordantur, vident, audiunt, tangunt & gustant, esse effectus Diaboli? Atque hinc inde splendidissima ipsius animæ dignitas & honor (arcanas ejus operationes Diabolo ascribendo) irreligios é ac falso loco gratiarum ei debitarum actionis pro affiitentia sua violatur, & in oculis mundanis commaculatur. Et, cur, obsecro tam ab-furdè faciunt illi? Quoniam scilicet ad profundam ipsius activitatis medullam, qua mediante vivunt, moventur & existunt, se nesciunt immergere. Hinc ergo activitatis ejus extensionem limitibus juxta placitum fuum terminare haud erubefcunt, qui (utcunque hoc sitipsis ignotum) ab ipfo fuam vitam & voluntatem accipiunt, ipsi judicibus temerarios limites pro placito ascribendo, est in sua existentia intinitus, quatenus est Spiritus ab emanatione

divina haud divifus, quæ in fua extensione est infinita. Ergo evidens redditur, Spiritum istum vivificantem actiones, suas ad quamlibet in mundo metam à quacunque natura specifica, sed præcipué à creatura microcosmica emittere, idque eò citiùs & volentiùs, si meta sit unius ejusdemque conditionis cum vehiculo spiritus, nimirum sanguine effuso, commensurando inprimis distantiam, quæ est inter vulnus & unguentum. Prætereà inveniemus hoc confirmatum, ab alijs ipsius operationibus in eadem minera microcosmica effectis, à quaradios suos ad distantiam haud determinatam ejaculat. Exempli gratia, experientià comprobatur, idque vijs meré naturalibus, nulla delufione Diabolica seu artificio superstitioso concomitante, quod si urina ictoritij ad medicum deferatur vel ad aliam personam, etiam ad multa milliaria ab ægroto distantem (quemadmodum à nobilissimo comite de Mulgrave, viro admodum justo & religioso est super centum personas probatum) & medicus vel alius cum urina illa & cineribus fraxini pastam componat, eamque in 3 vel 5. portiones dividat, easque in formam rotundam deducat, & in fingulorum globorum fummitate foramen parvulum faciat, illudque urina cum unico croci grano impleat, ac denique hos globulos in aliquo vafeloco convenienti seponat, Ipse Coines, dico, cum filiabus fuis teltatur, hoc fuiffe verum, & virtute istiusmodi sæpe se curare solitum esse, ubi experimenta medicinalia nimis ad hoc opus debilia atque invalida funt reperta. Et jam ego istius rei testimonium perhibebo: Anno 1630. Chirurgi uxor juxta turrim Londinensem habitans, icteritia & ventris torminibus laborabat graviter: Post plures medicos opera sua in vanum adhibentes, me tandem vocarunt; Sed non obstante meo conamine morbus in vigore suo perstitit: Quare ipsa me de curationibus à comite isto peractis mentionem facientem audiens, oravit, ut literas meas pro ipfa ad nobilem illum mitterem. Puer cum literis urinam protinus ad comitis domum ferebat, ubi duos alienos gratias pro eorum de icteritia curatione agnofcentes invenit. Pro amore mei urina erat recepta, reditque servus. Sed observetis velim fequelam, ut primum puer cum urina fuæ dominæ difceffit ab ea,ægrotæ animus erat admodum à fœminis quibusdam garrulis &c. Superstitiosis, perturbatus, quippe, quæ ipsam fecerunt certam, ram istam fine ope Diaboli seu cacomagie præstari haud poruisse, atque ideò hunc actum fore tam pro ejus corpore quam animo periculofum. Quo audito, ut illa ipfaerat conditione fatis superstitiosa, suspiciosa & nimisincredula, clamare incepit contra Magiam & veneficium, & admodum facta ett inquieta. Quod cum intellexissem, eam ut pore ingratam & incredulam, nolui amplius vi-Ec4 inares

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

Titare sed subità ad nobilem misi, ut opus | illud, si potuisset, globulos rumpendo de-Itrueret, nulliusque momenti efficeret; Renuntiavit, se hoc facturum, verum affirmavit, hoc fuisse nimis tardum, dicendo opus illud, invito eo fore completum. Et profeetò mulier hinc inde subitò incepit convalescere, & fortasse ipsa curandi rationem alicui alij medicamento, nullius in hoc opere momenti, ascripsit. Non poslum etiam aliam hoc in loco de hac re Historiam celare. Quadam feemina nobilis Baronis filia & Equitis aurati nobiliffimi uxor, morboicteritio laboravit vehemeter, curavi ea feré binis vicibus, sed iterum invaluit morbus. Quo viso, consului marito, ut urinam ad comitem mitteret : Fecit quod monui. At comitissa ipsa voluit cură hujus fœminæ nobilis suscipere honoris gratia, Aliquid momenti effecit hæc ipfius præparatio in morbi curatione, eam verò ad felicemexitum perducerenon potuit, unde urina iterum secunda vice mittitur & à comire disponitur, ac statim nullo intereà temporis medicamento adhibito, convaluit. Hujus rei plurimi præter me fuerunt testes. Denique ego ipse modum arque rationem hujusce curationis haudignoro: Nam comes ille nobiliffimus, ex fua gratia eum mihi communicavit, imò verò & virgines, filiæ ejus nobiliffimæ multostam pauperes, quam divites ex gratia curaverunt. Et comes mihi affirmavit, se nonnullos ad distantiam centum feré milliarium curasse. Iam verò istius curationis ratio non aliter efficitur, quam illa unquenti armarij. Nam spiritus Sanguinis in persona infecta habet continuatam relationem ad fuum salem; Imò verò & ejus habitatio inest aëreo Sanguinis Sali, qui quidem Sal, cùm sit subtilis terra, in cujus centro Spiritus contrahitur,& cum fit ille Sal per urinam, quæ eft ferum Sanguinis, difperfus, allicit atque attrahit sibi suum simile à corpore infecto, à quo existens ipse quasi resuscitatus & de novo vivificatus, radios novos emittit ad occurrendos, confolandos & corrigendos radios illos infectos, qui ex corpore ægroti ejaculabantur. Atque iterum spiritus humoris icteritij inficiens, ratione tum croci, tum falisin cineribus reprimitur; Ita, ut, quemadmodum ille moritur, ita humor icteritius infultans cum venenoso suo Spiritu paulatim marcescat ac finaliter extinguatur. Quibus patet, quòd mediante uno codemque Spiritu in Tale urinæ atque illo in fanguine ægroti five icterici funt ambo more Sympathetico recreati & emundati, atque humor corruptus, idelt Spiritus inficiens, tam in ægroti corpore, quam in urina more Antipathetico extinguitur atque annihilatur. Hoc igitur respectu comparamus illam compositionem ex cineribus, urina & croco in iftiusmodi curatione icterica cum unguento armario & confolidatione vulnerum, atque

urina ab ægroto translata, ad massem sic compositam cum sanguine seu spiritu in telo seu gladio vel similibus : Ac exsuscitationem Spiritus congelati in sale urinæ, refero ad Spiritum revivificantem & exagitantem in sanguine mortuo seu Spiritu à porosa ferri seu teli substantia imbibito. Aded, ut videmus hîc unum & eundem consensum: Nam, ut sanguis mortuus processità vivo fonte sanguinis, ita quidem urinæ quæ elt feru feu ferofa fanguinis fubstantia Spiritibus sanguineis haud quaqua destituitur in transplantatione Spirituum sanguineoru humanorum. Quid censemus de admirabilibus ad alia animalia vel vegetabilia effectibus? Certé haud illos latere potest, quisn Mysterijs Magiæ naturalis tā macro, quam microcofmicæ verfati funt, Mummia Spirituale, cujus sedes est in sanguine microcosmico ex corpore humano mediante quadam substantia Magnetica ex codem subjecto electà extrahi polle, atque in bestiam, arboremvel, plantam transplantari; Ita, ut hac etiam ratione morbus ægroti possit ab eo in dictas creaturas transferri, iltiulmodi operationis seu Magnetis microcosmici virtute, atque hujus rei praxis libro fequenti luculenter explicabitur. Similiter Iohannes Rumelius Pharamundus profitetur, se plurimos podagra laborantes tali via curasse, nimirum pedum ac tibiarum ægri pilos & ungues abicindendo, eos in foramen, terebrà ad medullam quercus usque factum, intrudendo, ac tandem foramen illud obturamento ex eadem arbore formato firmiter occludendo, ac denique locum perforatum stercore vaccino undíque oblinendo. Tunc, (inquit) si podagra in trium mensium spatio non reveniat, quercus erit sufficiens, ad morbum more Magnetico ad se attrabendum: At fi in eo spatio reveniat, tunc hoc est argumentum infufficientiæ magneticæ quercus virtutis. Quare tunc procedit in hunc modum : Aliud in alia quercu perforat foramen, ut anteà, & frustra, quæ ex foramine in perforatione exierunt colligit, ea contundit, in facculum lineum confuit, hunc'facculum loco dolenti applicat, atque hoc facere folet per tres dies ante novilunium, tunc in hora novilunij aufert facculum à loco & extrahit frusta lignea, eaque in foramen immittit, illudque obturamento forti occludit. At si tandem post tres menses non perfecté curetur, tunc ad tertiam fuam operationem pergit, quæ est hujusmodi 1. capit pilos & ungues patientis, eosque ligat ad dorsum locustæ seu cancri fluviatilis, animalque ita in flumen proijcit, & patiens curabitur. Hoc profitetur iste in medicina Doctor in quodam suo libello idiomate Germanico impresso : Atque ibidem mundo publicare videtur, se multos primo hoc fuo, experimento curaffe, atque haud paucos primo & fecundo, ac denique se quam plurimos podagricos de-

ploratos modo suo ultimo ad pristinas sanitatis limites reduxisse, testatur. Concluditautem, istum curandi modum communiter inveniri certum, in illis podagris, quæ An a causa sulphurea contingunt : At (inquit) in ijs, quæ à falfa & Mercuriali natura procedunt, frequenter errat. Atque proinde ipse Magicam istusmodi curandi rationem relinquendo, ad illam, ex topica adhibitio-

ne consistentem, se accingit.

In tractatuillo meo, dicto, Spongiæ Fosterianæ expressio, Historiam latis mirabidem recitavi, de admirabili illa Sympathia, quæ est inter herbam dictam rosam Solis & matricem mulieris; dixique, quomodò ipsa in aquam Plantaginis imposita se ipsam claudat vel contrabat, & quòd si pars illius aquæ bibatur à muliere partu laborante, atque herba in aqua ad aliam removeatur domum, tamen nihilominus partu ipfius instante flos vel herba illa paulatim se aperiet at que dilatabit, haud aliter, qu'am matrix parturientis assolet. Evidens profectò argumentum, quòd radij, qui emittuntur ab istis duobus, inter se mutub Sympathizent. Concludo igitur esse 'manifestum, quòd, cùm Spiritualis attractiva virtus in qualibet creatura inferiori descennaturæ cum ipsis, ut radij solares, qui non vel declinatione ad invicem.

font, in terra à suo fonte lucido divisi, sequitur, iplas radiolas suas inflentias sibi in-📹 cem nequaquam aliter emittere, quain duæ stellæ cælestes à quibus stellæ creaturarum descendunt, suos aspectus in aere aperto facere animadvertuntur: Ita, ut, si duz in cœlo stellz sint amicz, mutud soleant Sympathizare, & quasi seipsos in sui occursu seu irradiatione amplecti: Atsi fint fibi inimicæ, tunc in fuis applicationibus Antipathizabunt & volenter ab amplexu declinabunt. Ad distantiam autem, quam in mutuis actionibus, observant, quod attinet,illam imaginari debemus, tam longé se extendere, ac radij ipsorum, qui faciunt applicationem, ad invicem distant. Et velim, ut tales, qui tantummodò in rebus sensibilibus versantur, sciant, harum creaturarum actionem per applicationem ad invicem occulté operari, tametsi affectus illius actionis non semper sensui subijciatur, nec non concipiant, suadeo, quòd, quò propinquiùs in affinitate naturali Stellæ sunt in coelo, & per consequens creaturæistæ inferiores, quæ Spiritibus superiorum subijciuntur, eò efficaciores erunt effectus corum Sympathizantes, quoniam tus in qualibet creatura inferiori descen-dat à Stellis cœli, & sit unius continuatæ magis directé, hoc est sine ulla deviatione

#### CAPVT. VI.

Quòd Diabolus ad stratagemata sua adversus genus humanum perpetranda,usum rerum naturalium sive creaturarum Dei faciet, sine quibus nihil præstare potest : Ac utrum res illæ naturales sint aded Cacomagica & per consequens ab hominibus evitanda, quoniam effectus earum occulti sese quandoque voluntati Diaboli conformant.

Egimus in multis sacræ sgripturæ locis, Diabolum usum facere de creaturis Dei ad sua stratagemata & machinationes pravas adversus genus humanum per-petrandas. Exempli gratia, Satan ad fortonas Iobi auferendas, paupertatemque ei inferendam, usus est ventis Dei, & vocavit (ut testatur Textus) ignem Dei à cœload bestias sive armenta ipsius consumenda. Deus tamen nobis Christianis melius, quam, ut ob istam rationem creaturæillæ Dei, pro Cacomagicis & Diabolicis ideò à nobis haberentur, quoniam Deus ipsas ad voluntatem suam per Diabolum exequendam, aliquando, disponit: Ipse etiam fecit Diabolum aeris principem; Ita, ut in ejus poteltate sitæ sint tempestates in mariarque coclo Elementari incitare, & hac de causa aër quandoque & à quibusdam di-Eitatur Synagoga Satanæ, Quid? Anne ideò aërem & ventos abhorrere & in abominatione habere debemus, quoniam Diabolus quandoque ijs mediantibus facinora fua patrare notatur, cum aer nonnunquam

à corruptione ventorum agitatione, purificatur & clarificatur, ut teltatur Aristotelest Nam, si aër non excitaretur & moveretur à ventis, facile, haud aliter ac stagna mortua, putresceret:Iterum, si acrem evitaremus, aut in horrore haberemus, quibus vehiculis, aut quo (obsecto) Spiritu viveremus, cùm in spiritu acreo consistat vitæ nostræ seminarium. Legimus etiam in scripturis, Deum fecisse solem indifferenter oriri super bonos & supermalos, & Solem & Lunam, quandoque detrimenta terræ ac hominibus afferre, ut é regione alijs solatium & salutem conferunt : Atque ideò Rex Da-Pfal, 121.5. vid ait: Sol te non percutiet diurno tempore, nec Luna nocte, Deus te præservabit ab omni malo. Luna, quæ etiam Hecate à Poëtis nuncupatur, traditur esse veneficarum & magorum Dea: Nam ipsi Hecate, Medea famosa illa Maga;ad opera sua nefada propitiande, suas effudit preces, & tamen aër, aqua & terra lunz madore virtuteque humida irrigantur, atque etiam plantæ, nec non & animalia ipiam vegetationis

# SECTIONIS SECVNDÆ,LIB.II. Membr.II.

tationis patronam sive almam matrem agnoscunt. Ipsa est, quæ facit maria tumescere, atque iterum alia ipsius in coelo positione seu aspectu, maria deprimuntur, humoresque in qualibet creatura vegetabili, inveniuntur magis parci & diminuti; Imò quidem observamus, omnes malignos spiritus aquaticos ipsius influentijs esse subjectos, atque etiam Satana tempora diversarum politionum, seu conjunctionum & applicationum lunæ cum alijs Stellis tā fixis, quam erraticis, in fuis malignis actionibus observare: Est enim ipse à longo tempore astrologiæ admodum peritus, novitque cujusque coelorum positionis effectus, ac per consequens nequaqua ignorat minuta fortiorum corum influentiarum fuper creaturas animales, vegetabiles vel minerales, quæ ijs subijciuntur. Atque ided intelligit tempora, in quibus deorfum effunduntur, atque in ipfaru virtutibus valde est expertus, quæ tunc temporis funt in majori vigore & efficacia præditæ, quando influentia potens propriarum fuarum constellationum, ferit directé super eas, spiritusque earû centrales excitat ad extremű occultarű & arcanarű fuarum naturarum five conditionum, emittendum atque manifestandum: & tunc in eodem instanti colligit ille herbas seu lapides, aut usum facere de membris animaliu, vel saltem veneficas seu incantatrices docet hoc idem præstare, sine mysterij constellationum seu radiorum applicationis cognitione in tempore collectionis illarum creaturarum: Ita,ut, quando ipsæ usum tentant facere per se sine suo magistro de ijsde simplicibus , neglecto ex ignorantia tempore electionis, ea inveniant, debilia & nullius quali virtutis, quoniam Spiritus cujullibet herbæ, animalis & mineralis sunt debiliores, quando Stellæ quæ est cujlibet eorum nutrix & quasi Mater cœlestis, minimă habet in cœlo potestate seu dominia. Quod omne pro vero medicus astrologicus experientiaedoctus, haud ignorat: Na ipse colligens herbam hanc vel illam, in eo puncto, quando constellatio tā fixa, quàm erratica, quæDominium essentiale habet super ipsä, est in majori sua dignitate sive potostate in cœlo, invenit admirabilem in ea facultate, atque efficaciam, nimirū tam in ejus occulta, qu'am manifesta proprietate: Cùm é regione, si herba tali tempore colligatur, quo ejus patrona seu Mater & nutrix coelestis sit debilis ac virtute vacua, apparebit in sua operatione quasi mortua & vix ullius efficaciæ. Quibus sat liquidò costat, esse creaturas Dei, quæ naturis seu Spiritibus suis essentialibus operantur, & effectus rā Sympatheticos, qua Antipatheticos producunt, quibus Diabolus ad sua malitiam exequendam utitur, non aliter, quam medicus, Philosophus seu magus naturalis, suas bonas intentiones herbis, animalibus & mineralibus perficere tentant. Quid igitur est dicendum? Quod, qui utuntur in suis nego-

tijs creaturis Dei, & mediantibus ipfarum virtutibus, sive sint animales, vegetabiles, sive minerales, operantur, fint procfos pro Cacomagis altimandi, operaque corupro Diabolicis habendar, quoniam Diabolus quandoque eorū subtiles & abstrusas actiones ad soum nomen & famam inter istins mundi sapientes statuminandam atque exaltandam accommodat? Nonne est Deus, qui tales creaturis suis effectus solet operari & coram mundanis producere? Nonne has creaturis virtutes seu facultates verbo suo primitus in creatione impertivit, easque per successionem generationis in hunc usque diem continuavit ? Cur igitur non est ita possibile homini, qui ad imaginem Dei formatur, vera tempora seu horas electionis ad creaturas illas colligendas, & usus seu virtutes earum intelligendas atque ufurpandas æque ac Diabolo? Quid? Anne, homo ipse post Adæ lapsum ignorantià adeò occæcatus est, ut lucem quasi à tenebris vix possit distinguere? Adamum autem post suum lapsum noviste Stellarum virtutes & conditionem cujuflibet creaturæ terrestris particularis, quæ alicui earum subijcitur, partim colligimus ex sacris scripturis. Nam aliter foret ei impossibile nomen genuinu & naturæ conveniens cuilibet illarum affignare. Verum, fi Adæ fueceffio sit adeò cæca, ut de coloribus haud quaquam possit distinguere, atque ideò secretorum talium Dei Thefaurorum estignarus: Quomodo, quæso, habet Diabolus inspectionem in ijs ita profundam, cum sit certum, ipsum propter, illius adversus suum creatorem rebellionem longé imius, quam genus humanum fuisse præcipitatum, & per consequens obscuriori tenebrarum velo quàm homo obductum, unde & tenebrarum princeps haud injuria dictitatur? At mundani replicabunt, sat scio, Diabolum esse Spiritum sine corpore & ob istam rationem, esse magis ad secreta Dei in creaturis discernenda potentem, quare & ca citiùs & melius comprehendere potest, quàm homo, ut pote creatura groffa, compacta & corporea: Atque iterum home. omni muhdi ætate moritur, fed Diabolus ratione zvitatis & vitz perpetuitatis est procul dubio experientia maxima præditus. Respondeo, quòd, tametsi homo moritur & non diu manere solet in hoc mundo, & licét in suo intellectu parumper obfuscetur ratione lapsus primi ipsius parentis; & quamvis (utait Salomon) ejus anima à 342.9. corpore male digesto aggravetur; Ita, ut vix possit per se, ea quæ in oculis suis sunt distinguere, tamen ipsi conceditur in Principio post Ada lapsum à Deo veritatis revelatio, & rerum in natura abstrusarum detectio, quæ ei successione seu traditione Cabalistica etiam à primo ejus Patre Adamo, atque etiam quibusdam. immediaté revelatur arcanum Dei, per Spiritum ejus sacro Sanctum, quem sing

S.p.7.17.

concessit electis: Nam, mediante sapientia (ut ipse testatur Salomon) ille novit dispositionem terræ, virtutes Elementorum, Principium, medium & finem temporum, morum mutationes, divisionem temporum, cursum anni, Stellarum dispofitionem, naturas animantium, conditiones ferarum, vires ventorum, differentias plantarum, virtutes radicum, imò verò (inquit) res omnes abditas seu occultas detexi, nam fapientia, quæ est omnium operatrix, me docuit. Atque iterum invenimus, ipsum in mysterijs omnium Plantarum, etiam ab humili Hyslopo ad proceram Ccdrium Liban fuisse versatum : Fuit ne igitur actio aliqua in Salomone Diabolica, respicere, inquirere & praxin adhibere in lecretis plantarum, animalium & lapidum, & scientia sua Astrologica Stellas illas in cœlo animadvertere, &, qua sint radicales illarum matres in ccelo & nutrices, addiscere, & tempora eorum collectionum aptiora obfervare, cum ab ipfa fapientia Divina creantur & in is & per eas essentialiter operentur, ac tandem ipfum nomine fecit fuarum arcanarum operationum participem, quia Diabolus etiam fua observatione acuta particeps est factus illarum, illifque ad vias fuas inferviendas utitur? Quid? Quoniam dico, ipfum habere scientiam hujus vel illius simplicis creatura colligenda & eligenda, dum fit in maximo Iuo vigore, idque per obfervationem relationis illius, quæ est inter Stellas earum & ipfas, ideò non debet etiam homo fieri illius & ejusdem cognitionis, nimirum naturalium corum particeps, aut sciens & intelligens reddi in arte collectionis fen electionis corum fine ope aut revelatione Diaboli: Cum verbis apertis à scripturis doceamur, Deum ipías creaturas omnes pro uíu humano condidisse, debentne æstimari Diabolica in illis hominibus, qui ijs utuntur: atque ideò hominibus interdici, quia Diabolus eas fuis malignis, inventionibus usurpat? Ac si quisdiceret, Deŭ quicquam creasse prousu Diaboli, & non ad generi humano in sua necessitate pro suo libero arbitrio inserviendum, cum alibi dicatur, l homini datam esse potestatem, ut cuilibet creaturæ prædominaretur. Quòd si simplex aliquot animal, vegetabile aut minerale, damnum quandoque & in nonnullis casibus homini inferant, & veneni partes agant, tamen alio respectu salutaria esse probantur. Non reperirur adeò pravus & maliciosus ventus, qui alicui non flet bonum. Colocynthis, Scammonium, Euphorbium, Cucumer afininus, Tithymallus, brauca urfina, Flammula & fimilia in regno vegetabili, quandoque venenosa in effectu esse approbantur, & tamen à sagaci medico salubriter corpori humano adhibentur: Etiam in regno Minerali Arienicum, Auri pigmentum, Antimonium, Rosalgar, argetum vivum & similia in sphæra minerali;

nonnunquam & sine præparatione aut correctione applicata interficiunt, & tamen felici Magi naturalis manu adhibita, fanitatem deperditam restituunt: Denique in regno animali Bufo, vipera, Scorpio, Aranea, Cantharides, & similia venenosa admodum effe cognoscuntur, & nihilominus mo, refalutari, preparatione debita facta, ap plicari five adhiberi poffunt, & loco corum venenationis, à veneno præservare dignoscuntur, ut pote quæ frequenter proalexipharmacis habentur. Præterea ut nihil in mundo existir, quod magis efficaciter per viam sympathiæ & secundum naturam operatur, quam una salutaris & sana natura cum alia : Ita quidem nihil est quod magis antipatheticé, hocest, naturæ contrario ac destructive agit, quam corruptio unius spititus intoxicati atque venenati cum Spiritu sano ejusdem speciei. Atque hujusce rei ratio est, quoniam communicatione radiorum avida, appetit & desiderat auxilium quasi, & suppetias in tali sua calamitate tabescente, à Spiritibus suæ natutæ sanis, recipere, quibus Spirituum suorum infectorum radios affistentia gratia applicat., quemadmodum tempore contagionis, Spiritus instar vaporis ascendens vel emanans à persona înscêta, radios suos contaminatos ad Spiritum à suo simili sano emanante amplectandum emittit, atque ita continuatione unius ad alteram, igneum illud unius venenum, coinquinat & intoxicat salutarem alterius naturam, idque solummodò cum specifico sibi simili : Nam pestis, quæ communiter hominibus est familiaris, non adhæret aut se jungit Spiritibus bestiarum, videlicet ovibus, vaccis & fimilibus, ut etiam é regione, lues five contagio inter oves, non folet Spiritum humanum inficere, fed similis natura specifica femper invenitur aptior ad radios suos sibi simili applicandos. Propter istamigitur rationem evidens est, quòd, ut ex homine sano Mummia Spiritualis sana extrahi potest, quæ est admodum generi humano falutaris, adeò ut pro universalibus ipsius respectibus, Panaceæ seu Medicameti Catholici loco ad fanitatem tuendam haberi queat:Ita etiam ex Mummia hominis Spirituali extrahi potest quædam stupenda corruptio, quæ est spiritui sano admodum venenosa, perniciosa ac maligna. Ob istam ergo causam quidam civitatis Tunetis Iudaus (ut mercator fide dignus, qui noviter de Fessa Barbariæ in civitatem Ligournam Italiæ appulit, mihi fidenter retulit) post qua per multos dies juxta portum ambulasset & nautam capillis ruffis indutum in navi Anglicana oculis fixis effet intuitus, & se ipsum fingens, se amore ipsius fuisse vehementer captum, ita egir cum misero illo, ut ipse tandem pro 300. libris se ipfum Iudzo vendiderit, existimando, se aliqua optata postea occasione dara, clanculum à suo Domino evasurum : Paulo

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

post exornata nave& nautæ reliqui, antequam discederent, suo socio captivo valedicere cupientes, ad Iudzi domum properant, qui, postquam ipsi, ut suum socium ante eorum discessum viderent valedicendi caufa petijffent,in locum quadratum,fo lem æltuantem directé aspicientem, eos ducebat, ubi illum ruffum derso ipsius frado, & ligno inter dentes adaptato cu faucibus & gutture tumefactis, quippe (uti tum posteà ijs erat relatum) in ejus os intrusæ viperæ morsu vulnerantes, adversus solem suspensum pelveque argentea ori ad liquorem ab eo destillantem recipiendum Abterpolita, non line magno stupore inzuebantur, ex quo postmodum liquore ludæus illæ in humanus venenum adeò lethale conflavit, ut solo ipsius contactu homines interficeret: Dixitque Iudzum illud pretio ineffabili quibusdam mercatoribus vendidisse. Veneni huic similis confectio mihi relata est à quoda Pharmacopœo Papali Avenionensi, atque eriam illam ab eo tempore aliorum etiam Romæ degentium testimonijshabui confirmatam. Cardinalis (ait) quidam ex sua meretrice capillis Ruffis ornata & jam abeo facta gravida. eam, post partum infantis, in terram usque ad mammas sepelivit & viperas duas (vel ut Germanus retulit) duos bufones famelicos uberibus applicuit, quorum morfu venenoso sanguis graviter erat infectus. Quo tacto, ipsa more antedicto adversus solem luspensa, liquorem reddidit admodum lethalem, ac prætereà lac, tum posteà in bufonum ventribus repertum, tam contagiosum erat, ut nihil supra. Ratio autem, cur venenum perniciolius ex homine ruffo extrahatur, est, quoniam à nativitate sua in-Huentijs Solaribus tales homines sunt subjecti & per consequens corruptioni ac putrefactioni magis obnoxij : Vnde fit , ut Mummia corum Spiritualis cum sit veneno animali contaminata, post ejus fermentationem & putrefactionem valde reddatur subtilis, penetrabilis& malitiosa. Et quamvis insit Mummiæ infectæ desiderium Sympatheticum, ut cum suo Simili conjungatur; Tamen, quia inficitur & intoxicatur Spiritu bestiæ venenosæ Anthi-• pathetico, qui jam ei prædominatur, non potest suum simile more Sympathetico amplecti, sed etiam Antipathetico suo additamento, Spiritum sanum sibi similem contaminat, atque ita adventitium & heterogeneum illud venenum hos ambos spiritusin suam naturam destructivam convertit. Fuit quidam Erenita prope Aqui sextiam Provintiæ degens(cujus fama erat tunc temporis, cum ibi vixi recens & in cujuslibet ore) qui simili philtro venenoso totam illam civitatem pelte desperatissima infecit; ita, ut Magna populi illius civitatis portio, exinde vita esset deprivata; In cujus contagionis vigore si Eremita esset ad quempiam vocatus, in ejus solius potestate

erat eos sanare, atque ob istam causam Eremitæ Sancti nomen fibi acquisivit. Nam utipse tudites sive Marculos portarum domiarum civitatis, quodam veneno tetigit; Aded, ut quicunque pulsaverint portas interficerentur; Ita quidem ipse Antidotum fecum portavit, quo contaminatos in pristinum sanitatis statum redigere solebar. Hic vir Diabolicus erat tandem detectus, & poenas pro meritis suis luebat gravissimas: Nam post tormenta varia tandem igne in cineres est redactus. Pari etiam astutia seu veneficio pestis non diu ab hinc erat in civitatem Turingæ Pedimontanæ, à quibuldam personis pestiferis & quasi Diabolis incarnatis introducta, qui etiam sceleris sui poenas luerunt, quippe quorum carnes, redetecta, forcipibus igne candescentibus erant avulsa atque dilacerata. Sic etiam pettis per quandam pulveris venenoti aspersionem erat in civitate Mediolanensi accensa. Quibus liquet, istiusmodi inventionibus pravis & impijs Spiritus internos hominum fuisse corruptos, acremque externum veneno manere quodammodo inquinatum. Neque debet hoc naturalista verosseu Philosopho digno, apparere alienum, cum sit experientia probatum aërem falubrem, flatu Austri venenoso in dispositionem corruptam & contagiosam reduci, & quòd aer, qui erat purus & impollutus, jamanhelitu personæ peste laborantis, aut pestiferi Carbunculi seu Anthracis halitu coinquinerur & venenosus reddatur: Ac ille aër ita corruptus, vicinum sum aërem fanum fimul atque corrumpet. Observemus, obsecro, quomodò Spiritus infectus personæ peste, aut variolis, aut morbillis, aut Phthisi, aut Ophthalmia aut lippitudine inquinatæ, spiritum hominis sani ad fatis Magnam distantiam inficere : & qua ratione spiritus leprosi, Epileptici, morbi Gallici per contactum immediatum hoe idem præstare soleat. Inveniemus etiam illud, quod erat salubriter in homine creatum, jam devenisse & redditum esse mala ordinatioue contaminatum & venenosum. Quid igitur dicam ? Anne binc inde concludendum, quò ideò naturam nostram relinquamus seu deseramus, quoniam quandoque malo contaminatur & lethalis nobis nonnunquam redditur? Vel an igitur judicaremus, naturam humanam abominabilem esse & ab ipsolumine abhorrendam, quoniam venefici & incantatores folent, (eos docente Diabolo) usum carnis, Capile lorum, unguium excrementorum & fanguinis, atque etiam Mummiæ iplius, tam corporalis, quam Spiritualis, ad incantamenta, philtra atque veneficia sua perpetranda, faceret? Quòd hoc ita se habeat, invenimus non modò Historiz testimonijs, sed etiam quotidiana venesicarum praxi confirmatum. Nam Apulejus narrat, quomodo amica ejus Fotis, estet à sua hera (quæ erat in cantatrix & Philtrorum

arque veneficij perita) ad officinam Barbiconforis ad capillos hominum exinde clauculum furripiendos missa, ut cos in suis negotijs Magicis impenderet : Etiam ibi loci oftendit, rem fuisse in illis diebus frequentem ratione multitudinis incantatricum, que in Theffalia abundabant, habere vigiles cum luminibus feu candelis sufficientibus ad custadienda cadavera mortuorum post mortem hominum, ne veneficæ, quarum mos erat, clanculum, idque nocturno tempore sub forma aut mustelæ aut animalium similium, portiunculam aliquam cadaveris illius furripere, eamque ad conamina fua Cacomagica ufurpare. Prætereà res est Necromanticis communis, sepulchra mertuorum visitare aut cadaveris portiunculæ auferendæ causa, aut ut partem aliquam panni linei, in quo involuuntur cadavera surriperent; autratione cistæ seu pheretri, in quo conduntur, cui mummia Spiritualis in hæret, ad negotia five opera sua improba perficienda. Erat in confessione cujusdam veneficæ, quæ filiam cujusdam Comitis Brittanniæ, nimirum Rutlandiæ veneficio interfecit, se nullam potuisse super ipsam habere vim sive pote-Itatem, quousque auxilio cujusdam suæ filiæ, illo tempore in domo Comitis manentis, chirothecam virginis illius recuperaffet, ac tum postea, se, mediante ea Dominium fuper corpus ipfius habuisse agnovit-Atque causa erat ratione relationis illius, quam Spiritualis Mummia virginis, quæ fudoris vehiculo fubstantiam chirothecæ îmbibebat,quam illa in corpore ejus vivo habebat, haud aliter ac Spiritus in telo vulnerante respectum habet ad Spiritnm vulnerati, ut quemadmodum illa se habet aut in calida aut in frigida intemperie, ita quidem se habet cum Spiritu vulnerati. Vbi etiam apparet, quod, quando aut telum aut ferrum coopertum forté, aut accidente aliquo detegatur, vulnus deveniet magis dolorosum & frigore intemperatum: & quando experiendi gratia aliquid unquenti à telo abradatur, seu auferatur, illa vulneris portio, quæ parti abrasæ corresponder, dolore & perturbatione afficietur. Eodem plané modo veneficæ pravum & perniciofum fuum venenum Mummiæ, chirothecæ, calceo, fubiculæ, ficco lineo & similibus applicare solent, quibus é longé feu ad Magnum diftans, malitiam fuam efficiunt. Legimus etiam in libris de Cacomagia tractantibus, in quanta apud Cacomagos & incantatoresæstimatione habeantur membra infantum, & præcipué eorum cutis seu corium, ex quo post varias Diabolicas atque Necromanticas eorum confecutiones pergamina fua virginea creare tentant; In quibus nomina Dei atque Angelorum, quosinvocant, atque etiam Characteres Planetarum feu Stellarum, ad quas Angeli illi pertinent, folent inscribere. Deberne igitur ob istam causam effe-

Aus naturæ humanæ Magneticus, aut Spiritualis ipfius Mummia cum fimilibus in homine, pro Diabolicis & damnabilibus haberi, quoniam eorum mysterium in senfu malo veneficis à Diabolo revelatur, & fecreta eorum proprietas in usum impium & minimé Christianum convertitur ? Anne ideò à nobis recufandus atque repudiandus est aër, quoniam potest vijs & modis perniciosis corrumpi atque in venenum lethale converti? Aut estne ignis à societate humana ideò excludendus & pro damnabili adhibendus, qua ipse malé applicatus destruere & consumere notatur? Cum é regione, si recté applicetur nutrimentum & solatium astantibus affert. Si contaminatione aut mutatione unius Mummiæ in dispositionem contagiosam seu venenofamsalia sana inficiatur, uti unum peste infectum alium ad distans afficere cernimus, atque unam domum igne accensam aliam accendere, tametfi non fint contiguæ; Debetne, inquam, ob hanc causam aut aeris aut ignis usus in exilium ab humana societate relegari? Aut ideò abhorrendus est ignis Dei à cœlo descendens, quoniam Satan usum de ipso in sensu destructivo, nimirum ad possessiones Iobi confumendas fecit? Anne dicendum est, proprietatem Mummiæ Spiritualis occultam, atque admirabilem Spiritus humani efficaciam in falubribus & pijs ulibus effe ideo repudiandum, quoniam ipía corrumpendo in dispositionem venenosam converti queat? Vel estne bonus gladius & ad tutelam corporis ordinatus ideo reijciendus aut rumpendus; quoniam impius ipfo virum bonum interfecit? Res bona malé applicata damnum afferre potest: Influentia & Lux Solis colestis, in quo situm est vitæ spiraculum, si malé à subjecto terrestri recipiatur, pravos ut plurimum effectus producere animadvertitur: Imò verò ipfe Diabolus observat statuta anni & solaris cursus tempora, & tamen neque Sol, neque ullæ virtutes five actus iplius debent pro Diabolicis haberi. Simili plane modo, si descendamus à sphæra animali ad illam vegetabilem & mine-ralem percipiemus, Magam five in cantatricem illam famigerabilem Medeam, ufum in fuis incantamentis specialem fecisse (uti etiam hoc idem traditur de alijs veneficis & necromanticis) de herbis, lapidibus & mineralibus, fine quorum naturalium ope, nec ipfa, nec ejus Dæmon, qui fecretas corum virtutes & effectus illi revelavit, quicquam in sua arte ad desideria sua iniqua perpetranda præstare potuerunt. Atque ob iltam ratione (uti ab Ovidio colligimus) alta montis Atæ cacumina peragravitipsa, ut herbas suo proposito inservientes ibidem colligeret. Sunt magorum quam plurimi, qui, occulta proprietate & virtute lapidum, ijs à Diabolo revelatorum, Cacomagicos suos producunt effe-Aus, tametsi ipii Stellarum influentias, quæ Ff3

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. II. Membr. II.

lapidibus illis dant vires, atque tempora earum collectionis atque præparationis ad tales effectus producendos prorfus ignorant. Exempli gratia fuit venefica quædam seu saga in Scotia, quæ in sua examinatione fassa est, se proprietate quadam lapidis occulta, qui ab ea tune temporis ablatus erat, potuisse quæstionem quamlibet tesolvere: Dixitenim, quod, si respetita esset vera , lapis statim Sudorem emitteret; At si esset falsa, tunc sudorem nullum apparere: Etiam dixit, lapidem istum, res multas fibi per ejus de colore in colore muratione revelaffe. Denique, quando aftantes aliquot de hac re experimentum ex optarent, respondet, se velle id libenter facere, modò si lapidem illum suum sibi concederent: Sed ipfitimentes, ne auxilio illius è manibus eorum evaderet, hanc ei petitionem prorsus negarunt: Hoc factum fuit à Queens Fery in Scotia. Alij à Diabolo initruuntur, ut metallum aliquod eligant, illudque sub constellatione quadam apta præparent & in eo Characteres Stellæ, cui fobeit, insculpant, nomenque Angeli seuIntelligentiæ, quæ est Domina illius Stellæ describant, hocque eo precipué tempore tentant, dum Stella illa in cœlo sit fortior & potentior & ab impedimentis aliorum planetarum magis libera; & tunc inveniunt, ejufmodilaminas metallicas effe în operatione Magica admodum efficaces. Quid? Quoniam Diabolus novit virtutes & proprietates harum rerum naturalium & potens est ministros suos in mato earum usu instruere, Anne ideò seguitur, Adamum, Salomonem & Sapientes ab Oriente venientes, ac quam plurimos alios bonos & pios homines talibus simplicium naturalium virtutibus, temporibus electionis & collectionis, & modisapplicationum ipforum in re Bona & licita; Imò verò & fi justa se offerat occasio in sensu contrario, idque fine limitum naturæ aut Magiælicitæ transgreffione, fuisse ignaros, cum verum istius operationis subjectum sit sapientiæ Spiritus, qui est basis sive fundamentum naturalis Philosophiæ, quid facimus nos de modo, quo Moyses est usus in dispergendo illos cineres, qui ulcera Ægyptiaca non fine habitantium stupore produxerunt. Sed alij replicabunt & dicent, hoc fuisse more supernaturali effeclum: At inspiciant velim in occulta naturarum animalium, vegetabilium & mineralium secreta & mysteria adeò mirabilia, ac funt ifta in ipsis naturaliter comprehensa, omni commercij Diabolici suspicione seposita, invenient. Anne habendus est Pater ille reverendus Albertus Magnus pro · Cacomago, quia abstrusas, occultas ac mysticas animalium, vegetabilium atque lapidum virtutes detexit? (Hoc idem etiam Hermes, Plato, atque alij profundissimi Philosophi fecerunt) aut debent isti inter affectas Diaboli numerari, quoniam nove-

runt tempora feu horas collectionis & modum præparationis earum? Minime Herclé: Namarcana ista à Philosophorum seu sapientum profundorum tradicione acceperunt, qualis erat Adam, Salomon, Hermes atque alij istiusmodi veri Magi,qui talia mysteria traditione Cabalistica de seculo in seculum reliquerunt mundo. Nonne erat miranda in annulo Gygis proprietas, quæipsum quandoque invisibilem reddidit ? Et tamen homines istius mundi ignorantià occacati volunt, hujusmodi in creaturis effectus à Diabolo, & non mirifica verbi Divini operatione procedere. Vnde videntur Omnipotentem Dei Spiritum fuo honore privare, utcunque Salomon verbis apertis fatetur, se omnia secreta, electionis tempora & mysticas Stellarum naturas & occultas virtutes ac proprietates 5ap. 7. animalium, plantarum, radicum & rerum omnium aliarum, tam occultarum, quam manifestarum à Solo Spiritu sapientiæ accepisse, unde sermonem illum verbis istis. concludit. Omnium enim, opifex (ait)me docuit sapientia. Quibus verbis inferre videtur; Primum, quod Spiritus Sapientiæ detegat atque aperiat homini, abltrusa Phi-losophiæ veræ Mysteria, quæ consistit in cognitione & revelatione naturalium virtutum, tamin superioribus, quam in inferioribus. Secundo quòd sit hic idem spiritus, qui tales animalibus, vegetabilibus & mineralibus infernè, indidit virtutes & mediatibus illis per omnia operatur. Quod, cu ita fit, quid obsecro, in creando virtutes es-Ientiales potest Diabolus ad Stratagemata seu facinorasua perpetranda, quam ipse homo? Cum homo sit creatura rationalis æquè ac Diabolus ? Aut cur illi attribueremus nos illa, quæ in rei veritate, spectant ad spiritum omnia creantem & operantem in creatura interna? Si hominis sit iniquitatem alicujus actionis Diabolo arrogare, qui hominem ad malum instigat, eumque oftendit modum, ad malas & iniquas fuas voluntates exequendas, hoc quidem rite ad ipsum Diabolum spectat, quippe qui creatus est ad destruendum (ut ait Propheta Esaias) atque ad hujusmodi suum officium complendum, ei in usum veniunt creaturæ à Deo creatæ. Nam usum ignis Dei cœlestis adhibuit ad destruendas Bestias Iobi. ad eruendam domum, destruendos ejus filios, & ad corumpendum aerem, ut pefte ea, Ifraelitas ob peccatum Davidis interficeret. Nec quidem erat unquam observatum, quicquam per se adversus hominem, præterquam, quod Spiritum humanum tentando atque seducendo & phantasiam hominis portentis prestigiosis deludendo, patrare potuerit. Verum observatur semper, aut mediante malo creaturarum ufu, mortalium corpora destruere, autea reddere infalubria & morbida. Nam modis & vijs talibus Antipathizantibus naturalibus, hoc est, creaturis, quæ sunt natuta & con-

gius, de Dz-monologia,

ditione rei, malo afficienda contraria, operatur , tametsi Deus creaturas tales Antipathizantes prousu hominis salubriori & magis directo creaverit. Concludo igitur, necesse esse, ut Cacomagiac venefici nihil mali alicui imponere possint, nisi operentur per substantiam creaturæ realem & manifestam, cujusmodi sunt pulveres, un guenta, herbæ & similia. Exempli gratia Claudea, Nicol. Penni-Follea, Ioan, Banno & Nichola Piscatrix cum tota sua societate confessa sunt in Lotharingia 9. May 1581. à Diabolo sibi traditos fuisse pulveres detriplici conditione, qui colore etiam erant distincti: Nam (inquiunt) ille pulvis niger interficit aspergendo eum super cibos, aut fricando corpus cum eo, aut aspergendo illum super vestimenta: At ille rubicundi coloris, morbos & infirmitates parit: Pulvis verò albus folet morbos illos curare, quos peperit ille rubens: Atque Odella Boncuriona examinata 18. Ianuarij 1586. Dixit, morem esse veneficis sui ordinis & conditionis, pulverem quendam in via dispergere, per quam ipsi progrederentur, quos odio persequerentur. Et Francisca Perine fassa est die 4. Novembris 1588. Herbam quandam traditamesse sibi à Diabolo, ut in via poneretur, per quam Riberianus iret, (quia pyra ejus furto sustulerat) cujus virulentia is statim ægrotavit: Franciscus Follers, Margarita Warny & Iacobit Equine confesse funt 15. Ianuarij 1584. se habuisse unguenta, quibus illiverint Virgas & flagella; Adeò, ut, si cum illis solam vestem alicujus tangeret, necessum fuerit, ut ipse paulò post moreretur. Etiam dixerunt, quòd si manus Tuas hoc unquento Magico perunxissent, si vestimenta cujuspiam tangerent, intra paucos post dies morerentur. Atque ex his exemplis videre potestis, quomodò Diabolus realiter malum operari nesciet, nisi Solis venenis à creaturis desimptis: Nihil enim veritatis ab eo solo provenire potest, sed meræ delusiones atque apparitiones præstigiosæ, nimirum eæ, quæ videntur & tamen in effectu rei veritate nihil magis funt, quam imago depicta respectu verze substantiæ. Atque ided, ne jactitent velim ministri, Diaboli, istiusmodi in natura admiranda provenire ex mera Diaboli inventione sive actu ejus solo: Nam veri Alchymistæ testantur ex propria sua experientia & praxi, materiam suam, quando manet in putrefactione & nigerrimum acquirat colorem, esse Tyreo Serpente venenosiorem . & per consequens subitò interficere, quare admonent operatores, ut à fumis ipsius pracaveant: At verò quando apparet in decoquendo inter rubedinem & albedinem, patientem inter mortem & fanitatem, atque ideò in statum morbidum reducit; Verum in actu suæ albedinis, quæ significat perfectionem in maturitate, infirmitates curat & malitiæilli prævenit quam pulvis niger induxit; Ita ut

videre liceat. Diabolum non posse plus ex naturæ mysterijs elicere, quam generi humano datum est cognoscere. Iterum, ad pulveris istiusmodi exitialis per plateas Mediolanenses quod spectat, traditumest, illud factum effe anno 1629. Pro unquento vero lethali, quod solo contactu interficere folet, hoc composuerunt Judæus atque Cardinales entea allegati, ur creaturas Dei æqué ac Diabolos violarent. Ac iterum hoc ab Eremita more impio erat effectum, qui marculos portarum cum ijs (ut dictum est) in fecit, atque inte etiam suum secum habuit Alexipharmacum, æqué ac Diabolus & Cacomagici ejus discipuli. Ex istis ergo videre potestis, hominem mente seu animo impio præditum, &, ad creaturis, Dei bonis nocendum inclinatum esse, tam pronumiac Diabolum ad herbas, animalia & mineralia à vero illo sensu ob quem à Deo funt creata, videlicet ad beneficium humanum vertenda: Quare & meritò inter Diabolos numerari potest, atque nomine Diaboli incarnati infigniri, eò quòd ipse carne ac offibus indutus, sine ope Diaboli multas inveniar destruendi & veneno interficiendi vias: Haud aliter, quam Diabolus, spiritualis, hoc est carne & offibus desti-

Concludo igitut, magnam esse in mundanis incredulis absurditatem & demen tiam, abstrusa & arcana Dei in creaturis magnalia, tanta temeritate & audaciâ & pro inventionibus atque actionibus Diaboli habere atque mundo publicare, etiam si eorum effectus, quo ad nos sint pernitiosi, & multò magis, cùm sint boni & salutiferi, ac est ille unguenti armarij, cum non modo ipsi Deo, sed etiam hominibus intellectu vero fruentibus, quod sit creatura animalis, vegetabilis, aut mineralis, quæ producat effectus infalubres & lugubres per abusum, atque illos bonos in debita & appropriata cotum facultate, quæ ordinata erat originaliter à Deo pro beneficio & falute generis humani. Nam Deus creavit omnes creaturas bonas, & per consequens ad bonos usus: Sed est malitia Diaboli, quæ eas divertit de proposito à Creatore ordinato, juxta illud Salomonis. Creavit Deus, ut essent omnia, & sanabiles fecit nationes orbis terrarum, '& non est in illis medicamentum exterminij, nec inferorum regnum in terra, créavitque hominem inexterminabilem & 'ad imaginem fimilitudinis suz fecit eum, invidia autem Diaboli mors introivit in orbem terrarum &c. Nam sciendum est, ante lapsum Adæ omnia fuisse directé & juste sumpta, atque ideò minime à vero tramite fuisse detorsa: Sed, postquam de arbore boni & mali gustaffet ipse, oculi ejus corporei fueruntaperti,& cresturæ tam pro malo, quam pro bono distinguebantur & in utrumque usu fuerunt conversæ: Nam ab illa hora my-Iterium tam iniquitatis, quam justitias in

### SECTIONIS SECVNDÆ, LIE. II. Membr. II.

mundo regnare occcepit, & malum primo | in mundum post lapsum ingressu, seu limine, incepit se bonitati, ac virtuti apponere, atque in illa praxi seu conflictuprimordiali, injustitia & vitium adversus justitiam ac virtutem prævalebant. Hic ergo videre poslumus, in principio omnium, Diabolum seu serpentem, fundamentum totius mali, mediante re naturali, nimirum pomo pofuiffe, Ac deinde fusteligneo, quo Cain injustus, occidit suum fratrem justum Abelem; Cum è regione & in sensu contrario, hoc lignum, in forma crucis (arguentis oppositionem illam, quæ in hoc mundo facta est inter bonum & malum) erat instrumentum mortisiplius, fine qua nulla erat falvationis aut redemptionis certitudo.

Ex his ergo animadvertimus, omnes operationes occultas, procedere à virtute in rebus naturalibus seu creaturis occulta, quæ à Spiritu Divino erat à Deo tam generi humano detecta, quam ab acuta Satanæ observatione concepta. Bonis, inquam, hominibus à bono Dei Spiritu erat detecta ad benefaciendum & malo resistendu. Nam, nisi prava creaturæ dispositio cognoscatur, alexipharmacon seu Antidotus ad ejusdem corationem vix haberi potest: At malis etiam quandoque à Diabolo ad malefaciendum & iniquitatem exequendam revelantur. Enumerabo autem nonnullas virtutes abstrusas in tribus creaturarum compofitarum regnis, nimirum animali, vegetabili & minerali. Inprimis ergo in regno animali, bubo didus est ab Alberto Magno plures in fe continere virtutes: Nam, inquit, si cor ejus ac pes dexter ponantur super hominem dormientem, ipse protinus in somno aperiet, quicquid ab ipfo factum est, aut quodcunque ab eo petieritis; Dicitque hoc pro vero à quibusdam suis fatribus fuisse repertum : Atque iterum, si ipsi sub axilla disponantur, nullus canis adverfus eum latrare aufus erit, Etiam fanguis capri traditur vitrum reddere non modò malleabile, sed etiam instar paflæ, molle, modo fi vitrum in co cum acete coquatur; Ita, ut si contra parietem proijunquentum de eadem compositione & faciem cum illo illinat, res ei terribiles apparebunt: Et fi illius compositionis portio igni imponatur, & sit aliquis præsens, qui laborat Epilepfia, & magnes eum tangat, fubitò in paroxyfimum Epilepticum cadet, quasi mortuus : At si aqua frigida ei ad bibendum adhibeatur, statim resurget: Hæcille. Præterà ait, quòd, si candela tanguine Cameli inungatur, omnes homines loci, capitibus Camelorum imbuividebuntur. Atque ita procedit ipse in Historia illa fua cum admirabilium illorum descriptionibus, quæ ab occultis Bestiarum, vegeta-

bilium & lapidum proprietatibus efficiuntur. Si M. Fosterus cum suis socijs replicabit & dicet, hæc omnia esse puta mendacia. Respondeo ego, fuisse Philosophum doctiffimum, atque Theologum fama celebratum, illorum authorem, qui ista fide fua tradidit : & haud dubio (fi ad huc inter vivos fuiffet superstes) affirmaret, ipsosoportere prius addiscere atque intelligere veras electionis horas, in quibus simplicia illa colligi debent, atque etiam scire stellas, quæ in ea, Dominium habent, cum temporibus majoris earum fortitudinis & exaltationis in cœlis. Ad me autem quod attinet, fateor me secreta in homine & brutis haud ignorare admirabilia, quorum omniumPeripatetici nullam plane rationem fufficientem reddere possunt : Exempli gratia, quod lucij piscis intestina desiccata, urinam potenter provocent, quod Epilepsia poffit fuctione seu attractione sanguinis, à naso Talpæ exciso, curari, & quòd post deglutitionem illius sanguinis patiens præter modum ægrotabit, quemadmodum experientia nonnullorum & interreliquos, cujusdam nobilissimæ fæminæ comitatus Cantiæ docemur. Etiam quòd Talpa combusta & in pulverem redacta habeat occultam quandam virtutem passionem Colicam expellendi : Quòd cor & hepar ranæ sit medicamentum Epilepsiæ curationi appropriatum: Quòd exuviæ serpentum, partum muliebrem expellunt : Quòd menstrua in muliere epota lepram inducant: Quòd bufo combustus sanguinem præter modum fluentem sistat : Atque etiam aranea viva, si modò naribus adhibeatur. Hæc omnia ego cum multis alys fuum exper-

Pro alijs occultis lapidum, metallorum, herbarum atque animalium virtutibus veri Salomonis discipuli & imitatores, Hermes, Plato, Thebith, Albertus Magnus, Dioscorides & alij, eas nos docent abunde. Qui omnes procul dubio non ita stulti ac veritate inanes atque frivoli viderentur, ut mendacia tam ingentia, aut tantas impoffibilitates mundo publicarent, nec falso affeverarent, res istas in corum cognitione fuisse ad exitum perductas: Atque ita hac ratione, illam inter mundanos reputationem, quam sibi sapientia sua insigni comparaverunt, more tam stolido amittere. Verum jam ad pleni negotij hujus nostri praxin. nimirum adillum Sympatheticum & Antipatheticum respectum, qui est inter varias Mummiarum corporis humani species & ocularem demonstrationem à Magnetis proprietate productam, me conferam; Atque in animo meo erit, plura in hoc ultimo libro vobis demonstrando probare, quam aliquis alius ad hunc usque diem effecit unquam.

LIBER

# LIBER TERTIVS.

In quo probationes practica & conclusiones experimentales, à d confirmandam Sympatheticam microcosmi attractionem sive coitionem, atque Antipatheticam seu odibilem expulsionem per proprietates lapidis Magnetis Macrocosmici pertractantur.

Authoris ad præsentem istum librum Proæmium, in quo ea, quæ antea sunt dicta remetiuntur paucis.

Colo Z2.1.
20h.I.
1.Tit.6.
1.Cot.12.
A&. 7.
Sap. 1.
Sap.12.1.

1. Cor. 15.

Obis in discursu hoc meo præcedente recitavi, atque demonstratione sufficienti probavi, Spiritualem, Christum, sive verbum Divinum seu sapientiam æternam esse veram Philosophiæ essentialis Basin seu fundamentum; Vt pote, qui est securus & nunquam deficiens lapis Angularis, in quo & super quem tota creatura consistit atque æ dificatur, quatenus in eo existit vita, & illa vita est Lux illa essentialis, quæ vivificat omnia, & per consequens operatur omnia in omnibus, uti scriptura verbis expressis testatur. Nam, si Spiritus Domini vitam & inspirationem & omnia vitæ creaturæ impertit: Atque iterum, si ille Spiritus orbem terrarum impleat, atque rei cuilibet hujus mundi infit, ut scribit Salomon; Tunc necesse est, ut agnoscamus, quod Spiritus cujuslibet rei specificæ centralis sit illa Divinitas, in qua radix essentialis omnis Magneticæ attractionis & Antipatheticæ expulsionis consistit: Nam, cùm ipse sit Catholicus ille amor, qui cuilibet particulari existentiæ se impertit, eique actionem & motionem assignat, quo naturam sibi similem ad se, nutritionis, assistentiæ atqué consolationis gratia alliciat, ita quidem organum, in quo operatur latis forte & validum reddit, ad emanationes tales expellendas & propulsandas, que ei vel ordine, vel qualitate, vel essentia dissentiunt, aut se specificæ suæ existentiæ & conservationi opponunt, aut damnum aliquod inferre conantur. Obistam igitur rationem, Spiritus iste, creaturam affectione duplici, nimirum desiderio concupiscibili & odio irascibili induebat, quorum hoc, cogaudet, & Sympathizare solet cum suosimili, arque ideo illud ad se ad suam assistentiam & consolationem allicit & attrahit, illud, peraspectum odiosum seu Antipatheticum, evitat atque expellit, quod ei sit natura oppositum aut nocuum. Atque iste est actus Sapientiæ illius omnia creantis & sustinentis, quæ creavit quamlibet creaturam successiva quadam præservatione, quam à suo simili, ut existat in hoc mundo, attrahit, & consequenter ei etiam sacultatem irascibilem concessit, ut se à rebus ei in natura contrarijs muniret & defenderet: Quibus videre possumus, quomodo Spiritus iste vivisicans omnia manu minimé parcà moderetur; Adeò, ut, tametsi omnia per oppositionem, nimirum lucem & tenebras creaverit, atque ided in respectu humano bonum & malum, tamen ordinavis ac disposuit, ut quodlibet individuum indueretur facultate irascibili, atque odio Antipathetico ad evitandum & effugiendum malum, hoc est, sibi vel ordine, vel natura, vel ambobus adversum, quousque tempus illud compleatur, in quo, post ejus exaltationem, omnem contrarietatem & discordiam, per unionis firmæ stabilitionem, ex mundis utrisque evacuaverit: Quod etiam D. Paulus videtur sic confirmare: Cum evacuerit omnem Principatum & potestatem & virtutem, oportet eum regnare, donec ponat omnes immicos sub pedibus suis: Novissima aute inimica destruetur mors,omnia enim subjecit pedibus ejus; Cùm autem ei subjecta fuerint omnia, tune & ipse Filius subjectus erit illi, qui subjecit G g

#### SECTIONIS SECVNDÆ, LIB. III. Membr. I.

10han.I2.

Apocal.

illiomnia, ut sit Deus, omnia in omnibus &c. Ista Catholica virtus Magnetica agnoscitur à Spiritu, in Christo, ex istis verbis: Si exaltatus fuero a terra, omnia traham ad me ipsum &c. Ac si dixisset: Ego, attractivà & Magnetica meavirtute & unione reducam omnia in unionem atque identitatem meam, hocest, in meam propriam naturam ea inseram. Ecce (inquit Textus alibi) omnia nova facio &c. Quibus liquer, quod, ut initio omnia ab uno funt orta, utpote in eo implicitè comprehensa, & tum posteà in explicita eorum existentia, sub duobus Principijs contrarijs continentur: Ita quidem in fine omnia sub Principijs discordantibus comprehensa, in unum & idem radicale Principium reducentur. Sedadhuc Principijs contrarijs subijcimur: Nam totus mundus cum membris ejusdem ex lite & concordia ex inimicitia & amicitia, ex tenebris & luce, ex bono & malo componuntur, atque ideò sub unius istius sapientiæ Divinæprotectione existunt, quægubernat omnia, & conatur victoriam super confusionem atque discordiam habere. Vt tandem pax atque unio five confensus universalis fieri queat in 1sto mundo, & consequenter, ut res omnes revertantur in ipsam, in ipsa vivant, & cum ea uniantur, quæ est unica & sola Charitas; Ipsa creatura habet potestatem efficere consensum Symphoniacum cum suo simili, atque è regione, ut irascibili seu Antipathetica quadam proprietate suum contrarium aut evitet, aut summo conamine repellat.

Iam veró cùm Spiritus iste insit omnibus, atque ideò in re qualibet specifica, sequitur consequenter, quod attrahatillud Sympathetice, quod est conservativu su nature & conditioni in qualibet re specifica ex animali, vegetabili, & minerali regno: & expellit Antipatheticé, ab ea, quod est nocivum, odibile, & detestabile, seu dispositioni suz est contrarium: Asque huc usque, quod ad abbreviationem præcedentis mez Sympatheticz ac Antipatheticz Theoriz spectat. lam veró me in utriusque earum praxin parumper immergam, ut hac ratione faciliùs ad credendum inducaris, quod talià, quæ Theoricé à nobis sunt anteà propalata, sint efficacia, praxin realem lemiter (contra vanam, insipientum nonnullorum hujusmundi opinionem) idque naturaliter, hoc est, sine usta Cacomagica aut Diabolica operatione producendam. Procedam, igitur ad propofitum meum, atque ut Magis Methodicé incedam librum hunc in duo membra diversa distinguam, quorum prius Sympatheticos pertractabit effectus: Posterius eventus illos Antipatheticos, qui Magneticé in regno animali vegetabili & minerali pro-

feruntur, breviter explicabit.

LIBER

#### LIBRI TERTII Membrum. I.

In quo effectus in Sympathia mirabiles, qui Magnetica, attractione similis ad simile perficientur, lucidé pertractantur.

#### CAPVT. I.

In boc exprimitur, quomodò per quandam comparationem Magnetis mineralis & virtutum eju dum attractivarum, cum illis animalium & vegetabilium in lucem demonstrabilem proferre queamus, admirabiles illos effectus, qui in ipsis ambobus delitescunt.

🗸 tes digna , nihil esse in regno cœlesti , | quod suum in illo terrestri non habeat simile, ita quidem nihil est in regno minerali, quod suo simili in regno vegetabili. non fruitur: Atque iterum, sphæræ Vegetabilis imago tam in amore & odio, sive in attractione & evitatione seu unione & divortio in animali est reperienda: Sed, quoniam in regno minerali nihil in virtute actioni & vitæ animalium propinquiùs ipso lapide Magnete reperitur, quatenus soum simile ferreum sensibiliter affectat, illudque amore concupiscibili prosequitur, nec non illud avidé attrahit, ac tandem se more mirabili cum eo instar maris ac fæminæ in regno animali conjungit & unit. Propter iltam rationem omne simile în animali vel vegetabili regno, quod secudum hunc modum, nimirum in suo simila attrahendo operatur, haud injuria Magneticum dictitatur. Hinc inde Paracelsus in istiusmodi Mysterijs versatissimus, cum de mummijs Mysticis tam corporalibus, I musquam Spirituralibus facit mentionem, atque etiam de vijs & modis activis ad eas tam ex corpore vivo, quam mottuo extrabendas, ipse pro meliori suorum discipulorum instructione, atque etiam talium, quos artis filios nuncupar, exempla à lapide Magnetis & ferro deprompta producit: Nam per ipsos talium Mummiarum extrahendarum modum fatis claré denotat; & per consequens suo more, quid sit animalis & microcosmicus Magnes, mediante quo Mummia microcosinica è suo corpore elicitur, explicat, videlicet, quòd sit res seu substantia quædam corporea, quemadmodum ex iltis iplius verbis colligere, fas est: Mummia (inquit) Spiritualis non operatur; Nili per corporalia media: Quibus arguit modos corporeos, seu Magnetica illa corpora, quæ Mummiam hanc ex corpore animalis viventis extrahere solent, eamque operari faciunt tam domi per contactum, immediatum, quam aliunde & additans; Imò quidem ad interval-

The state of the s

Vm sit res observatione inter sapien- | lum incognitum, idque mediante transplantatione debita. Ille ergo, qui sapit, & in mysterijs naturæ profundus, & cui Sympathetica concordantia, abstrusa proprietas, natura, virtus & Magnetis atque ferri origo, sunt bene nota, agnoscet procul dubio, quòd corum Exempla hominipossint quam aptissime conferri : Nam, per eas, Magnetem microcosmicum facilimè discernere, rationemque àxtractionis Mummiæ Spiritualis ex homine intelligere, ac fimul atque illius usum & finem ad salutem humanam destinatum concipere potest: Vt igitur res illæ, melius lectori dilatentur atque enucleentur, operæ pretium existimo, ut in primo loco chordam eandem concordantiæ Symphoniacæ percutiam, quæ naturam ac originem lapidis Magnetis, atque ferream concernit, quam aliquantulum pleniùs libro meo præcedenti tetigi, ut exinde majori cum facilitate, qui nam sint Magnetes microcosmici, colliga-

Vt in capite 3. lib. 2. istius tractatus vobis patefeci, quod esset evidens, lapidem ipsum Magnetem sive Calamitam, exorigine aliqua naturali minimé processisse, sed potius ex partuseu initio monstroso, quippe qui, ut ab effecto vide-tur, ad instar muli ex genitoribus seu parentibus dissimilibus arque natura inæqualibus procreatur, cum ejus Mater, seu massa corporea passiva, apparec evidenter, esse quædam Saturnina Mercurialis substantia, ejus verò Pater si-ve forma magis activa Spiritus metallicus, Sulphureus & Martialis. Iam verò modus, fecundum quem mixtio horum duorum sit est hujusmodi ! Cùm Saturnimus Mercurialis liquor lapideæ naturæ, esset ad huc in sua prima materia popinquus Mercurio Martis (nam hi duo communiter inveniuntur simul & in eadem miniera, videlicet natura Magnetica & ferrea miniera) ob istam rationem, nimirum ratione propinquitatis Gg2 comm

### SECTIONISSECVNDÆ. LIB.II. Memb. II.

eorum in confanguinirate(ut ita dicam)feu existentia, non nisi levis ac facilis require. batur, ad ambos in unum corpus colligandos, transmutatio: Atque hinc est, quòd naturam inter merallum ac lapidem mediam, retineat : Unde hand inepte Mercurius Saturninus semi transmutatus dici potelt-in quem, quando Sulphur Martiale, quasi forma Metallica ingreditur,illum pro Matre sua, passivé habet, ut pote, qui ipsum in se conservat & in corpus saxeum coagulatur, quod calamita, seu lapis Magnes nuncupatur. At, quoniam quilibet Spiritus ab co, quod propinquius & fimilius est suæ naturæ, affectat & appetit nutriri, quæ natura & Spiritus præcipuè in ferro invenitur, imò verò ferrum & Chalybem perfectiffima ab eadem miniera feu matrice provenire, nimirum ex corpore Magnetico observatur; Necesse habemus credere ex ejusmodi consideratione, quòd Martialis ac Saturninus Spiritus Magneris, ad se, idque à centro suo corpus ferreum attrahat ac sugat formales suos radios, quali Spirituale fuum nutrimentum ab eo extrahendo : Sed , quoniam ferreum corpus non tam citò relinquet Spiritum fuum internum, ideò sequitur, simul cum Iuo Spiritu attrahi ad Magnetem: (experientia enim docemur, quod Magnes à ferri Spiritibus nutriatur & in suo vigore augeatur) atque iterum, ipfum ferrum Spiritus sibi similes in Magnete reperiens, appetit pariter æquali coitione, ut ipforum fieret particeps atque in conjunctio five unio haud aliter inter eos est facta, quam inter marem & fœminam. Sed, quoniam Magnes est Mercurio lapideo Saturnino plenior quam ferrum, quippe quod ab illa superflua materia virtute ignis emundatur atque purificatur magis & per consequens propinquiùs ad naturam masculi accedit, ideò Magnetem ad se non tam avidé, quam Magnes affugit : Est enim vetus & bene confirmatum axioma, quod materia deliderat & appetit formam, eamque tam avidé ad se allicit & amplectitur, ac fœmina solet masculum. At verò, quòd ferrum sit loco masculi, in eo liquet, quoniam virtutem & vires addit Magneti: Nam si polus Magnetis Chalybe seu ferro armetur, eum longè ultra propriam fuam naturam animat, nam in causa est, quod lapis pondus ferri longé gravius ad se attrahat, quam potuit sine suo ferreo additamento præstare. Hoc igitur recté considerato, cum majore facilitate colligere possumus, quidnam rei & qualis conditionis Magnes ille Microcosmicus esse debeat, qui Spiritum seu mummiam Spiritualem microcosmi, omni fine damno aut corporis detrimento aut debilitate extrahere potest. Si ergo opus hoc admiratione dignum aggredi velimus, necesse est hoc faciamus cum Magnete Corporali ex homine vivo ex-

tracto, cujus productio & generatio debet in omni respectu illo terreno & minerali microcosmi convenire, de quo anteà amplam fecimus mentionem: Quem qui dem hoc in loco apertè nominare mihi ideo non proposui, sed solis circumstantijs infinuare, utifta ratione à virtute ac honestate dignis & veræ Philosophiæ peritis percipiatur, atque ab indignorum, malignorum, stolidorum turba abscondatur: Nam, ut mediante hac re, Magna faluti humanæ utilitas afferri potest, ita etiam è regione vires ipfius ad sensum malevolum, mala multa proferri, & scelera haud in republica tolerabilia patrari possunt. Sufficiet igitur Sapientibus intelligere, quòd sit res quædam, ex corpore fine violentia extracta, quæ terream, mercurialem ac Saturninam existentiam habet, à Martiali, seu fulphurea atque cholerica forma, ad instar Magnetis mineralis, imbuta five animata, quæ post debitam præparationem habebit virtutem specificam extrahendi Mummiam Spiritualem, tam fanam , quam infectam à corpore microcosinico, quæ tum posteà ad distantiam à patiente transferri aut trans plantari potest.

Velim autem, ut quilibet intelligens Philosophus, sciat, quòd natura omnium rerum Magnetica, tam Antipathetica, quam Sympathetica folummodo in Sulphurea virtute Spirituum vitalium consistat, qui ratione suæ incarcerationis apti seu prompti sunt, suum simile per contractionem fui ipfius à circumferentia ad centrum attrahere : Ita quidem animale, vegetabile & minerale subjectum, quod est immeditatum Spiritus Sulphurei receptaculum, quadratione fuæ puræ Saturninæ Merculialis terræ, fuum fimile ad circumferentiam virtute actus Spirituum inclusorum attrabit, quo mediante, vegetant tam in acre, quam in volatili corum fale, quod Saturnina & Boreali quadam conditione ad instar nivis condensatur & pruinæ, inæthereo & cœlesti eorum igne, quo vivunt. Atque iterum Spiritus Sulphureus retrovolat, vel radios suos in sal soum centrale reflectit, postquam à centro ad circumferentiam emanaverit, ratione accidentium Borealium, videlicet frigore externo, uti in igneis feu cœlestibus feminarijs aeri instrumenti nostri experimentalis inclusis apparet, quippe qui cum spirante Borea vel vento Boreali, ideò contrahitur, quia Spiritus Sulphuris sive ignis cœlestis, qui ei inest, olim calore expansus, ja frigorissuz naturz oppositi insultus evitando, se ipfū in aërisinclufi centrum recolligit, & quasinebula aerea involuit, ut meliuna frioris inclementia muniatur. Nā (ut in poîteru Magnetica quadam demonstratione docebitur) Sulphureus æquator est polis frigidis Mercurialibus admodum adverfus. Etiam in corpore humano, dum Botealis five stupidus quidam pavor illud ob. sedit, Spiritus vitæ sulphureus observatur se à circumferentia ad centrum contrahere, atque hac ratione exanguis pallor seu luror, aspectum faciei & universi corporis externum occupare notatur: At verò motus istius modi Spirituum retrogradus, est Antipatheticus, & à passione contranaturali essicitur, Iterum, Sulphurei illi Spiritus libertate adepta se ipsas dilatant & expandunt in aerem apertum; Vt pote, qui nullum habent Magnetem evidentem ad eos vel centraliter attrahendos, vel in locum arctiorem contrahendos.

Concludimus igitur, quòd Magnes microcosmicus debet egredi, vel originem suam habere à sulphureo microcosmico Spiritu in suo proprio fale, in quo consistit ejus forma, & a Mercurio magis extraneo atque alieno, qui ratione suz vicinitatis & propinquitatie, ad ejus minieram est magis familiaris cum eo. & quasi adeptione ci alligatus: Atque iste Mercurius, elf materia hujus Magnetis passiva: Quare ex istis duabus Microcosmi vivi portionibus nimirum formali & materiali, Magnes iste noster elicitur, quo mediante Mummia Spiritualis ex homine vivo extraĥitur, cujus ope & actu mirabiles curationes simul atque damna perniciosa posfunt tam ad distans, quam per contactum immediatum effici. Etiam ille internus Magnes, sive attractivum sal in homine, in cujus interno, Sulphureus Spiritus vivificans sedem suam habet, & ex cujus conditione & radice Magnes nolter prædictus

oritur, eosdem effectus salutares, atque quam plures alias raras conclusiones experimentales præstare potest, si à viva persona aut in Sanguine, aut ungustous, aut pilis hominis vivi transferatur, ac debito modo transplantetur, idque per effluxionem quandam insensibilem.

Est etiam & alius Magnes microcosmicus, qui ab hominis mortui cadavere desumitur, cujus ope Mummia Spiritualis ex homine vivo elici, & humanæ saluti, tam immediata applicatione, quàm transplantatione illius in vegetabile, nimirum in herbam vel arborem, conferre potest, ut infra dicetur clarius. Sed, quoniam Methodus ac ordo harum rerum in ista nostra demonstratione à posteriori, hoc est retrogrediendo ab effectu ad causam originalem harum rerum, erit admodum capacitati humanæ conveniens , operam in i(ta mea explicatione dabo, ut à grossis Ele-mentis ad magis subtilia & abstrula alcendam; Ac si gradibus proportionis à terra ad astra me paulatim elevarem. In animo igitur meo est, ea loco priori vobis enucleare, atque Magneticé demonstrare, quæ per folum duorum corporum, unius ejusdemque naturæ & conditionis contactum perficiantur. Sed, priusquam incipiam cum illa Mummia, quæ extrahitur è corpore mortuo, maximè in loco priore, opinor, fore necessarium, utaliquid de Cadaveris humani mysterio hoc in loco tradam, quo melius & magis Methodice in sequentibus incedamus.

#### CAPVT. II.

Quod fint quatuor corporalis Mummia genera, quorum unum est salu, tare & in usum Medicinalem venit, in isto etiam capite experimentum quoddam cum quibus dam demonstrationibus ocularibus, ad Magneticam sive attractivam Spirituum Balsamicorum virtutem confirmandam, qua mummia salutariin, est, satus luculenter exprimitur.

Vi naturam tam internam, quam externam hominis satis profundé considerarunt, hi certè perceperunt, Mummiam microcosmicam esse conditionis duplicis, corporalis scilicet & Spiritualis: De illa autem corporali meum erit in primis hoc in capite loqui: Alterius autem dispositionem pertractabo inferius. Ad illam corpoream quod spectat, est illa aut naturaliter Sympathetica aut innaturaliter Antipatherica: Invenimus ergo experientià docti, quòd Mummia corporalisnaturalis, post debitam ejus præparationem, que propria sua proprietate Magnetica efficitur, sit tantummodò medicinalis & salutifera; Alia verò, nimirum illa innaturalis

aptior est morbos & infirmitates parere & homines sanos inficere, quam, ot ullum ipsis ægrotis aut remedium aut solamen afferre queat: Nam, ut juxta quatuor Elementorum naturas funt quatuor corporales seu substantiales Mummiæ: Ira etiam ipsæ secundum Elementa illa, quorum naturis sant indutæ distinguuntur, ex quibus illarum tres sunt corruptibiles, & morborum ac mortis productores, nempe illa terrea, aqueà, atque ignea; & solummodò illa, quæ elt aërea estad vitam humanam præservandam utilis, quippe naturæ humanæ amisabilis. Ad tres iltas species, qua corruptionem generant quodattinet, ratio cur ipsæ deveniant ita corruptæ, est hujus-

## SECTIONIS SECVNDÆ, LIB.III. Membr. I.

Pro axiomate in Philosophia generali habere debemus, quod corruptum corrumpentis naturam induat: Exempli gratia, si cadaver hominis in terra corrumpatur, tune mutatur & transit in naturam terræ, & profalure humana inutile devenit; Imò quidem magis destructivum, quam constructivum aut salurare redditur. Iterum, si corruptio fiat in aqua, tune quidem caro corrupta aut corpus mortuum, aqua imbutum, acquiret & induet naturam muccilàgincam; Atque ideò incommodum atque mutile pro conservatione vitalium spirituü erit: Denique inmoderată ignis vio-Ientia Spiritus in corpore Mummiali consumentur, & expirabunt. Iam verò ratio, cur Mummiæ dichæ corporales in tali statu sint pro fanitatis tuitione inconvenientes, est, quoniam illa prædictætres ita destruunt & corrumpunt corpus carum, ut cogant ejus terram, aquam & ignem in suam propriam materiam reverti: Adeò, ut cum terra & aqua ordinantur esse duorum Elementorum, videlicet ignis & aëris receptacula, quæ ambo, solummodò in corpore in corrupto conservari possunt, deber necessariò sequi, quòd in tribus prædictis Mummijs, Spiritus illi vivificantes debeant evolare arque evanescere ob desectum corporis naturalisquod jam factum est corruptum, putridum & consequenter innaturale. Cum igitur nihil requiratur in vera Mummia,quam illud, quod aptum est ad vitæ conservationem, imò verò pro sola vita seu Spiritu , qui est aër, qui in exilium relegatur & expellitur à tribus prædictis Mummijs, ided nihil ex ipsis extrahi potest, præter ægritudinem, mortem ac destructionem & consequenter effectus Antipatheticos: Ita, ut si corpus interfectum seu præfocatum sanum corrumpatur sub terra autin aquà, non erit idoneum aut proprium ad ulum corporis humani falutarem: Ille idem respectus est corporibus talibus habendus quæ ex infirmitate aliqua moriuntur, & quamvis hæc non fint visibiliter corrupta à tribus dictis Elementis externis, tamen nihilominus evenit aliquando, ut quædam invisibilis, corruptibilis influentia sive impressio, hat aut causetur ab externo Elemento in interno. Hinc ergo accedam breviter.

procedit bellum illud intestinum, in corpore humano, quo Elementa se invicem intersiciunt & corrumpunt, sed modo ac ratione plané diversa, aliter videlicer in uno corpore, quàm in alio, secundum quod unum Elementum vel Elementalis alteratio dicitur liabere Dominium super aliam: Atque hæc est ratio, quòd tanta morborum varietas frequentet corpus humanum. Verbi gratie, Hydrops procedit à forti impressione aquarum; Febris Hectica & ardens ex igneis oriuntur in fultibus : Ac lepra à Dominio terræ & fixa ejus salsedine &c. Atque ideò, ubicunque talis corruptio Elementaris corpori cuiquam accidit, ibi Salutaris Mummiæ corporalis spiritus, cum habitatione seu mansione ipsius funditus subvertitur, unde & spiritus coactus est discedere; ac per consequens spiritus, Mummiales contrarij prædominantur: & ad operandum Antipathetice & destructivé præparantur & apti sunt: Quemadmodum in secundo libri hujus membro exprimetur latius. At verò si corpus sanum & infirmitatis expers per, vel in Elemento aëris interficiatur, hoc est vel præfocatione, suspensione & hujusmodi, tunc nulla invenietur in eo cadavere dictorum Elementorum corrumpentium impressio, & propter hanc causam manebit in corruptum, nec aliquam resolutionem Elementarum tam diu permittet, quam in aère reservatur. Si ergo corpus seu Tabernaculum spirituum & Balsami vitalis maneat integrum, tunc aëreus vitæ Balsamus, non compelletur à sua mansione recedere, tam diu, quòd corpus seu cadaver nec natura nec arte dissolvatur. At si dissolvatur tunc corpus illud mortuum, relinquet utani ma atque etiam Spiritus altralis, qui unum cū alia reconciliavit: Sed vitalis vegetabilis & Balfamicus Spiritus manet in corpore incorrupto. Sequitur ergo, quòd ista aerea species Mummiæ microcosmicæ sit maximé pro spirituum vitalium in homine vivo conservatione propria, si debito modo extrahatur, & præparetur, ac tandem à medico perito ægrotis adhibeatur. Iam verò ad experimenta nostra Magnetica, ad subjectum mummiale pertinentia

## PROPOSITIO.

Si ista salutaris Mummiæ aëreæ species cum suo vehiculo aut organo Magnetico recté eligatur, induct ratione absentiæ vitæ activæ & Dominij frigoris, conditionem poli Borcalis, & consequenter per rationem istam, illi Spiritus aërei inclusi, (qui dum corpus viveret, erant calidæseu æquinoctialis naturæ, atque ideò magis dilatativi à centro circumferentiam versus, quam contractivi, jam verò per mortem coacti sunt agere & movere à circumse-

rentia ad centrum) si à centro sint excitati, atque evocati à Spiritibus, qui sunt vivi & æquinoctiales tum redduntur ac fiunt attractivi & attrahunt sibi mummiam æquinoctialem, nimirum contrahendo eam versus suum centrum: Ac per consequens, ista aërea Microcosmica Mummia debet induere Magneticam proprietatem poli Burealis, atque ideò contactuali ejus applicatione, ad suum simile in homine vivente, suget & attrahet avidé & valdè sensibi-

liter natura sibi similem illamque per attractionem introductam retinebit, ita, ut illa possit debita præparatione reddi Sympathetica, ac in optimi pro falute humana medicameti statu reduci: Vel è regione potest i ipsam relinquendo sanamad alia sanam, ip-

creaturæ alicujus infirmæ corrumpi aut cotaminari & Antipathetica fieri, ut mediante ea, morbus possit transferri seu trăsplantari ab una creatura, videlicet ab ea infecta, taliter ab impura & contagioia Mummia sã coinquinando & efficiendo morbidam.

## Experimentum super hoc.

Ego iple accipiebam five eligebam portiunculam Mummiæ Borealis, videlicet Carnis hominis suspensi, in qua Mummia centralis inhabitabat centraliter, atque eam corporis mei parti applicui, quæ erat propinquior in situ naturali ad Mummiam applicatam; Ligavi eam loco satis firmiter per totam noctem, & invenieam in pri-mo contactu, valde frigidam & instar glaciei Borealis gelidam, post quam autem per aliquod tempus ibidem remansisset, percepi quidem in Spirituum ipsius congelatorum & Borealiter in centro contractorum, à calore corporis mei æquinoctiali, excitatione, aliquid ex meis Spiritibus Mummialibus & vivificis avidé attrahi & partes adjacentes quandoque ac quasi per

vices & accessiones, in operatione Magnetica sensibiliter & modo quodam doloroso avelliac contrahi. Denique post aliquod spatium, nimirum tempore matutino, removebam corporale illam mortui Mummiam, eamque inveni valdè tam in odore, quam colore alteratam, ratione spirituum meorum quantitatis, quos ei attraxit, quos ambos spiritus, ita in unum more Magnetico congregatos, pro falubri corporis mei usu præparavi atque reservavi : Verum, quoniam forsă assertio hæc mea,quibusdă incredulis apparebit falsa, ego cujuslibet hujus rei particularis seu membri possibilitatem, exemplis five demonstrationibus comprobabo.

#### Prima demonstratio, facta per relationem ad naturam microcosmicam habitam.

D probandum & demonstrandum, quòd spiritus Microcosmicus, non aliter quam aer Macrocosmicus ad quamlibet impressionem polarem induendam sit aptus, & per consequens magis attractivus & Magneticus in Boreali seu frigida sua proprietate, quam in habitu suo æquinoctiali seu Australi, Machinam seu specu-Inm nostrum experimentale intueri debemus, quod pro demonstratione, Catholica, ad Philosophiam meam sectione prima descriptam, inserviebat, quippe in quo percipiemus, quòd, quando venti æquinoctiales, nimirum aut Australis aut Orientalis spirent, tunc aer vitro inclusus; Atque ideò ille exclusus Catholicus aer, est minus Magneticus seu attractivus, quam cum venti Boreales spirant. Atque hoc in eo evidenter probatur, eò, quòd, quando didiventispirant, aer internus & consequenter ille externus aptior est ad se dilatandum, ratione emanaionis spirituum illorum sulphureorum seu cœlestium à centroad circumferentiam, qui in quolibet dictorum spirituum aëreorum inseruntur: Nam tali emanatione facta est expulsio quædam, seu potius partium aërearum expansio, per rarefactionem corporis earum: Atque ideò observetur in instrumento, quòd aer, dum flant venti calidi, aqua non alcendet in collo vitri ultra signum seu figuram 1. sed magis deorsum depellitur: è contrario verò, quando venti Boreales spirant, aër tam in elemento Catholico dilatatus, & mobilior redditus contractione condonfatur, & in nives, glaciem &

pruinas immobiles redigitur, hoc est terream induit conditionem, itaut videmus, aërem in hoc statu esse admirabiliter contractivum: Quemadmodum ad vivum in instrumenti illius descriptione lib. 1. sect. 1. hujus facta, depingitur: Nam spiritus vitro inclusus attrahit aquam ponderosam inclusam sursum super 1. & se constringit & coarctat in minus seu Augustius spacium ? Vti redditur evidens. quando nives & pruinæ diu habuerunt in Macrocosmo Dominium, in quo tempore aquam contra suam naturain usque ad 7. collimachinæseu vitri scandisse observabimus, cujus quidem rei rationem in præcedentibus indicavi: Nimirum, quia occulta sulphurea natura spiritus, qui est Sol, lucis & in vita actor, in suo aereo spiritu vectus, frigoris eum persequentis insultus evitat, seque aere circa centralem ejus sedem obducto & condensato adversus sui inimici actus maner.

Eodem plané more frigidi & congelati Mummiæ mortuæ spiritus, centraliter ob eandem rationem contracti & quasi mortificati & congelati, per Mummiæ illius applicationem ad corporis vivi spiritus, quali frigidum, Borealem aërem ad Æquinoctialem seu Australem solem, atque ita hominis vivi contactu excitati, atque evocati, avidè eos in vivo corpore, quasi eorum opem & suppetias adversus hostem sum frigidum implorando, attrahunt & possessione eorum videntur gaudere ac fortificari, & quodammodò satisfieri. Quòd autem hoc sit ita exemplo itto Gg4

demonstrativo à Magnete desumpto, facil- I limè, eo quo sequitur modo, probabo.

## 2. DEMONSTRATIO.

Quod nec Spiritus in corpore mortui | lenté & moderate, attrahant, in hunc mo-Spiritus mortuos, nec Spiritus in corpore | dum ex Magnetic a dispositionis observa-vivi vivos ad se Magnetic è nissadmodum | tione arguitur.

## PROBLEMA. I.

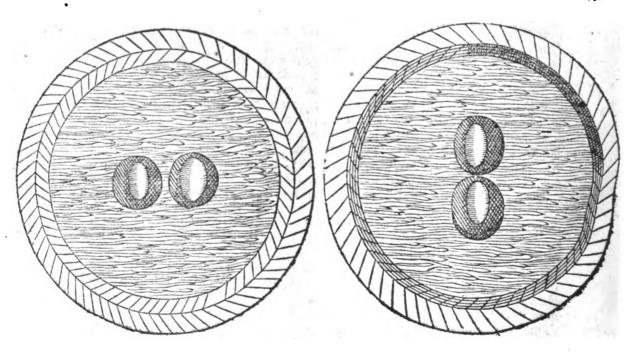
quodam odio evitat polum australem alte-rius, & nullo pacto se sinent mutui amo-ris vinculis conjungi: Sed unus naturali | & forti attractione sibi adhærebunt. quadam Antipathia effugiet contactum

Polus Australis unius Magnetis, naturali | alterius : At vero si polus Borealisunius,

# Exempli gratia.

Accipe Lapidem Magnetem, polis distinctis perspectum, tam meridionali, quam Boreali fignatum, pone illum in parvulam cimbam ex sobere confectam, vel in pelve vel dolio aqua repleto fluctuet, sintque poli ad planum Horizont rectè dispoliti, aut saltem non multum elevati & obliqui: Tene alterum lapidem, in manu, cujus poli sunt etiam cogniti: Ita, ut Polus Meridionalis ejus, sit versus polum Septentrionalem, natantis prope ipsum à latere: Sequitur namque illicò fluctuans lapis, lapidem, (modò intra vires ejus & dominatum fuerit) nec desistit nec deserit, donec adhæreat: Nisi manum subducendo, conjunctionem cauté evitaveris: Perinde etijam, se polum Septentrionalem illius; suis vasis vel Cymbis affabrèsic dispositos.

Quem manu tenes, opponas meridionali polo lapidis natantis, concurrune inter so & mutuò sequuntur invicem : Contrarij enim poli contrarios alliciunt. Iam verò fi Gilbertus Septentrionalem Septentrionali & Meri- Magnete lib. dionalem Meridionali eodem modo op-1. cap.5. ponas, lapis lapidem fugat, & tanquam clar Ridlens Tn vam impellente navita divertit, & in con- eut. traria velificat qui æquora fulcat, nec ufpiam constat aut acquiescit, si alter insequitur: Disponit enim lapis lapidem, convertit alter alterum, in ordinem reducit & in fuas concordantias deducir. Hæc Gilbertus libro 1. cap. 5. de Magnete, cui convenit Ridlæns in tractatus sui Magnetici cap. 22. & 24. disponendo duos lapides, in



Applica-

## \* Applicatio ad rem nostram.

lis, aut non omnino, aut non nisi debiliter in soum simile operabitur: Nec quidem magis præstabit, caro æquinoctialis vel carnis, quæ secreto quodam instinctu caliaustralis, hoc est, calida & viva in sibi simile : Sed è contra poli invicem contrarij | ram concupiscit.

PAri siquidem ratione Mummia mor- mutud agunt in se invicem, & virtute tua, seu natura ac dispositionis Borea Magnetica tentabunt, ut simul miantue Magnetica tentabunt, ut simul uniantur, idque attractiva & contractiva. Borez microcosmica, sive frigida hominis mortui dam Æquinoctij, seu austri humani natu-

## 3. DEMONSTRATIO.

mortua & impotenti, per contactum cet, quod Magnes Borealis aut Mummia Mummia Meridionalis seu carnis vivæ acrea ex altatur in sua potestate per illum quod attinet, probatur modo Magnetico Meridionalem.

Ad fortificationem autem & augmen-tationem Spirituum in Mummia quasi strationem problematicam, que nos do-

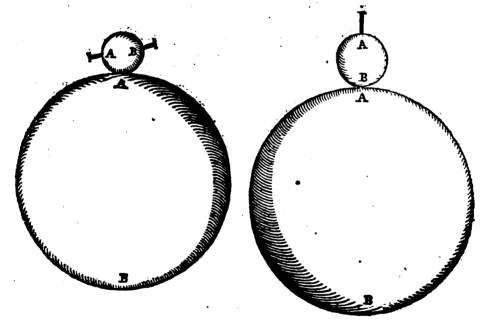
## PROBLEM A. 2.

get Magnetis debilis minoris, atque etiam ferri supra polum Magnetis majoris, polito minori: Borealis polus robultior evadet & obelus (tanquam sagitta adhæret polo A. Boreali, non polo B. omnino : Polus etiam A. cum in recta linea fuerit superné cum axe utriusque Magnetis juxta

Magnes robultior majorque, vires au- | Magneticas leges conjuncti; Obelum attollet ad perpendiculum, quod non potest, si Magnus Magnes remotus fuerit propter propries vires imbecilliores. Hæc Gilbertus. lib. 2. cap. 25. de Magnete, cui astipulari videtur Ridleus, cap. 23, trachatus Magnetici.

Gilbert.lib.2. Magnete.

Gilbert de Mag.lib. 2.



# APPLICATIO.

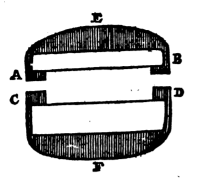
carne mortua, sua conjunctione cum natu-ra australi seu carne viva excitatur & viri-Sed hoc sequenti isto problemate suculenbus exaltatur : Nam sugit & allicit hac ratione Spiritus novos & vigorem amplio-

Simili plane modo Mummia Borealis in | rem ad se à Magnete fortion, illum re-

## PROBLEM A. 3.

Si duo Magnetes duobus dentibus fer-reis seu Chalybeatis armati vobis expo-ad invicem, invenietis, quod lapis fortior nantur, quorum unus est fortior, alter debilior multum, quorum axis sive Diameter inter dentes sunt adaptabitis den longitudinis & tunc adaptabitis & tunc adaptabitis den lon

vior multum, quam est pondus, quod iste lapis minor solet communiter elevare.



In qua demonstratione superioris & minoris Magnetis A. B. E. poliseu dentes sunt A. B. Quorum A. est Borealis. B. Australis, inter quos est eadem in

& firmiter retinebit eum, tametsi se gra- | longitudine distantia seu axis, que est inter dentes set polos majoris Magnetis C. D. F. nimirum inter C. & D. cujus C. est polus: Meridionalis est. C. Borealis verò D. ut possint more Magnetico ad se invicem adhærere.

#### APPLIC ATIO.

Ita etiam debilior seu Borealis Munimia, utcunque in quantitate minor, vires attrahet & multiplicable Spiritus facultate fua Magnetica à massa majori & fortiori Mommiæ australis sive vivæ.

Denique, quòd in applicatione istiur Mummiæ Borealis seu gelidæ mortuæ, ad illam australem vivam seu æquinoctialem, maxime evidens & fortior attractio procedit à Mummia Boreali, ex isto lapidis Magnetici exemplo apparet.

## PROBLEMA. 4.

Est quædam Magnetica attractio à l'Il exsecutione sit diversus. Exempli gratia, Magnetis æquatore, sed admodum differens ab illa ipsius poli Borealis, tam in violentia, quàm modo attrahendi: Nam attractio aquinoctialis est magis naturalis & suavis ac si esset medium inter utrosque

erectio obelli ferrei erit minus perpendicularis, & attractio efit eò debilior, quò propinquiùs accedit à polo versus æquatorem: Atque iterum, omnes qui scripserunt Historiam Magneticam, maximam polos. Et tamen in substantia totus lapis attrahendi virtutem polo Magnetis Boreanon est, nisi terra unica, tametsi in formalia scribunt: Vt infra declarabitur latibs.

## PROBLEMA. 5.

détibus ab utroque extremo descendentibus in code diametro five simili longitudine, tunc dêtes collocandi funt fimul qui funt contrarize naturz: Nimirum dens poli Borealis unius, cum dente poli Australis Alte- matis.

Duo Magnetes qui armantur duobus | rius: Atque hoc ad invicem adhærebunt, unusque ad se trabet & elevabit alium. Verum. Si pedes polorum ad in vicem applicant non uniuntur neque in invicem operantur: Vt in demonstratione proble-

### APPLICATIO.

Ergonec languis Australis in Australem hoc est vivus & currens viventem & mobilem non trabet, nec Borealis in Borealem, sed Australis in Borealem & Borealis in Australem nimirum vivus Sanguis mediante suo Spiritu, in mortuum, effusum, atque congelatum, seu Spiritus mortui, ef-

fusi, ac congelati in vivum illum sili attrabendo & ad se uniendo, uti in curatione armario videtur.

Concludam jam cum demonstratione à Mummia bestiarum desumpta, quæ est hujusmodi.

## 4. Demonstratio, qua est Animalis.

Commune est & vulgariter in usu, carnis bovinæ «crudæ portionem accipere, eamque ad nuclium capitis, seu superiorem colli partem applicare, ad divertendos catarrhos live defluxiones ab oculis. A quodam fide & Doctrina digno eram certior factus, quòd, cùm homo quidam rationis non multum capax, qui oculis rubentibus & lachrymantibus laboraret, à quodam consuleretur, ut carnem bubulam omnino crudam, in collo ad retro distrahendum humorem adhiberet, ipse male capiendo sermones sui medici, carnes frigidas super utrumque oculum imposuit,

unde mala erat ejus fortuna, medicamen hoc tam fortiter attraxisse, quòd loco extractionis humoris peccantis oculos ejus ex corum fede & loco evulferit. Similiter generosa quædam mihi quondam patiens affirmavit, quòd applicatione carnis hujusmodi crudæ collo fuo ad oculorum fuorum defluxiones curandas, ipía sensim, idque ab eo tempore, diupercepisse propter fortem copici attractionem, oculos suos quodammodò ad interiora reclinantes: Nec ad hunc usque diem persuaderi queat, quin ut oculi sint profundius in capite, quam par est immersi, tametsi fateor, me illud

vix & ne vix quidem illud potuisse perci- | pro vero demonstratum, quatenus ipsius

guitur, quod experimentum superius à me | virtute, in massa Magnetica congelatis, allegatum sit in omni (ni fallor) respectu | componatur.

Magnes ex subtilibus aëreis Spiritibus Ex istis igitur ratione longé fortiori ar- | Mummialibus interna & centrali quadam

## · 5. Demonstratio relativa animalis Magnetica.

vius dictus, hujusmodi medicina pro suz podagræcuratione est usus: Accepit carnis bubulæ crudæ portionem & cum vini pauxillo eam hume ctavit, locoque affecto applicuit, istud medicamentum per singulas sex horas renovando, & magnam copiam materiæ fætidæ ac fordidæ extraxit, & si tum posteà canis aliquis carnem illam comederit, ille etiam eodem inficietur morbo & claudicabit, atque erat super duos illius Magnatis canes probatum : Vti Hans Tanker minister sive presbyter, ad Barone Lord Hoffman affeveravit: Atque ipse agnoscit, se oculis suis proprijs vidisse effectum super alium canem: Si ergo massa ista grossa substantiæ Magneticæ pq- | tum posteà homine.

Vir quidam nobilis, Bohemiæ Burgra- | tuisset in suo simplici natura tam fortiter ad se attrahere, multum magis debet sides nostra super Mummiam magis Spiritualem & aëream sive Magnetem Mummialem fundari sive collacari, qualis est illa ex homine vivo more anteà citato extracta, quam non adeò aperté, sed solummodò per relationem ad monstrosam Magnetis generationem descripsi, ut à sapientibus & pijs, & minimė à stultis & malevolis impijs & Diabolis incarnatis intelligeretur, quippe mediante quo tam malum patrari, quam bonum effici queat, scio etiam pro re experta, Epilepsiam à servo sororis Roberti Cotton Militis, in canem modo haud dissimili fuisse translatam, libero manente

## 6. Demonstratio etiam animalis.

Habetur pro maximo in peste remedio. quando Carbunculus apparet: Si bufonem deficeatum aceto maceratum ad tumorem fen locum affectum applicemus: Nam istud medicamentum topicum traditur venenum morbi vivaciter adse attrahere: Hoc sæpius erat probatum, & à quolibet procul dubio infecto prospero cum successu probari potest. Ratio autem est, quia bufo est Magnetice attractivus & stipticus, partim respectu sui veneni frigidi atque etiam Borealis, stupidæ, gravis, atque melancholicæ dispositionis, & partim, quoniam observatur sanguinem sistere: Ita, ut iste grossus & terrestris Magnes venenosus, suum præstet officium in attrahendo venenum à Carbunculo sibi simile, ta- l latiùs.

metsi non ita subtiliter & Spiritualiter, ac Mummia illa Elementaris, aut aerea Borealis facit à vivo seu australis naturæ homi-

Vobis recitare possum naturas plurimorum vegetabilium, quæ habent proprietatem ad le alliciendi ac attrahendi, modoli in febrilibus intemperiebus, vel plantis pedum aut pulsibus brachiorum adhibeantur: Sed quoniam opus tale vobis tædium fortasse videbitur, relicto ec, ad secundum in virtute Mummiarum Magnetica gradum, procedam, qui spectat etiam ad distans, imò verò ad longitudinem incognitam, idque mediante Spirituali in aëre attractione, uti capite isto sequenti

#### CAPVT III.

Quomodo relatione rerum naturalium adinvicem, ipsa (factoprius inter se contactu corporali) mirificé operentur, hocque Magnetico consensu & Spirituali continuitate, postquam contadus est fadus tam in curatione morborum, quam consumptione sui fimilis per mutuam operationem ad distantiam sive spatium in cognitam.

ne ad diversitates experimentorum, quæ 1 bo.

Procedam in hoc meo discursa, utoc- tum posteà facta esse possibilia, varijs coeps, nimirum à generali propositio- relationibus demonstrativis comproba-

## PROPOSITIO.

possint post contactum corporalem inter | eas.

Possibile est, ut duz Mummiz condi-tione oppositz, hoc est una existente in nam distantiam, mediante, Spirituali quastaru mortuo & Boreali; Alia verò in dis- i dam relatione, quæ tam Antipathetice, politione viva & australi seu æquinoctiali, | quam Sympathetice continuatur inter

H h 2

1. Ex-

## 1. Experimentum dictam propositionem confirmans.

Nobilis quidam Italus habuit mala fortuna nasum suum excissum atque amputatum: Hic consilio sui medici vulnus fieri jussit in Brachio cujusdam sui servi seu captivi, cui vulneri ipse nasum suum mutilatum mediaté applicuit, firmiterque ad illud ligavit, & in hoc statu continuavit, l quousque unio completa inter carnem servi & sui Dominierat facta. Post hac portio seu frustum carnis servi naso adhærens erat excisum, & in formam nasi redaclam, vulnus autem servi à chirurgis est sanatum, & ipse pro dolore & patientia & merito suo, non modò manu mittitur, sed & præmium, nimirum bonam pecuniarum portionem accepit, viamque Napolin versus fecit, quæ civitas à domo seu residentia sui Domini erat ad minus centum milliaria: Caro igitur nasi adaptata, prosperè vigebat, & à venis tam diu quam fervus vivebat, nutrimentum suum accepit. Accidebat autem, quòd manumiffus ille Neapoli moreretur, unde eveniebat, ut caro naso adaptata immediate marcescere & gangrænå paulatim affici inceperit, ita, utsieam subitò & sine mora non exscindister, in periculo mortis fuisset procul dubio. Hæc mea relatio à multis literatis ac alijsfide dignis pro vera confirmatur, & apud Italos communiter est publicata, & à docto quodam Germano scriptis suis publicè sustentata.

Hac igitur Historia videre possumus, quòd tam diu, quam duo corpora, quæ contactum secerunt, essent unius ejusdem-

que conditionis, videlicet Australis sive 20 quinoctialis, ipsa, utcunque ab invicem remota, admodum Spirituali Sympathia inter se operabuntur, hoc est, non obstante Magno illo intervallo, erant nihilominus præsentia in Spiritu, vel mutuò conveniebant radiorum Sympatheticorum aspectu, & hac ratione caro unius Spiritualiter vivificabatur à vivo alterius fonte, haud aliter, ac granum tritici nutrimentum suum habet, & vivificatur applicatione radiorum solarium ad illud : Sed quando Australis seu Æquinoctialisproprietas unius, nempe servi, in Borealem, mortuam & frigidam naturam erat mutata, tunc vivificans in eo Spiritus ab actione sua cessabat, hocest, à 1 pristina sua ad carnem adaptatam applicatione quiescebat, & loco vivisici illius aspectus, Spiritus ejus jam in Borealem conditionem redactus, allectat & sugit adse totam illam naturam, quam dispositio ejus australis ei impertivit. Eodem videlicet plané modo, quo Borealis pruina in mundo,interficit quali & Boreali & contractiva fua facultate extrahit vitam grani, seminis, aut plantæ, aut herbæ. Atque ob istam rationem Gangræna, (quæ elt morbus Borealis) portionem carnis naso adaptatam occupavit. Hîc ergo videmus, quomodo idem Spiritus alteratus ab Australi sive æquinoctiali in Borealem dispositionem, per modum contrarium, innaturalem & privativum, idque secreto & è longinquo operetur.

### 1. Demonstratio Corollaria à macrocosmo desumpta.

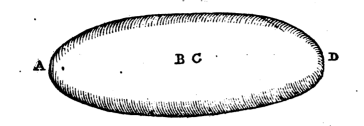
Videmus in instrumento Calendario seu experimentali nostro anté descripto, quòd inter caput vitri & locum aquæ, videlicet per integrum matricij tubum, sit Spiritus aëreus invisibilis, qui tametsi ex se non videatur, nihilominus in effectu visibiliter operatur. Nam, si externus aër sit admodum calidus, tunc aër vitro inclusus dilatatur, quod exinde liquidò declaratur, quoniam aqua elevata tunc temporis deorsum depelletur, tametsi nullum aliud agens oculare inveniatur: Verum intuitu intellectuali discernere possumus, illud virtute vivæ lucis in aëre Sulphureæemanationis fieri, cujus secreta radiorum emissione, aër inclusus raresit, & raresactione aquam in tubo fublimatam præcipi-

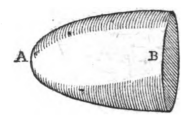
tat: è regione verò, frigore Boreali, aqua elevatur in altum, ratione Spirituum emisforum contractionis; Ita, ut percipere queamus, quomodo emanationes vivæ, & consequenter agentes & vivificantes Spiritus, è vivo & calido fonte microcosmico creaturis ad animandum & vivificandum aptis emittantur. Sed si fons ille deveniat frigidus & glacialis, loco additionis actionis australis vitæ, mortiferam & privativam distractionem pariet, quod etiam facillimé in instrumento meo experimentali ex Spirituali concurrentia, seu potius invisibili atque insensibili continuitate, quæ facta est inter utraque in instrumento extreme, est observandum.

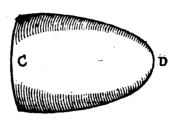
e. Demon-

# DEPHILOSOPHIA MOTSAICA. Foliza

2: Demonstrație à lapidis Magnetici proprietate derivata.







Bilbert, lib.I. de Magnete mp. 5

Ccipiemus lapidem Magnetis ob-Alongum sirque A. D. in quo A. sir polus Septentrionalis; D. verò Meridionalis, hunc in duas partes æquales seca per æquinoctialem circa B. C. Postmodum exponatur portio A. B. in suo vasculo ex subere velligno consistente, ut in dolio seu alio vase aqua pleno fluctuet : Etiam disponatur altera medietas C. D. in alia cimba seu vasculo, æquali primæ, & similiter suctuet, & inveniemus, quod istz duz medictates B. C. existentes unius ejusdemque natura aquinoctialis in qua erant prius. Hac Gilberus.

summo cum appetitu contendent, ut ad se invicem iterum uniantur, ac ad eandem continuitatem, in qua erat prius, reducantur: Atque ob istam rationem Spiritus, qui inter eas continuatur, utcunque ipíæ corpore ab invicem dividantur, cúm sit invisibiliter utrique portioni conjun-Aus & unitus, ambasillas portiones dirigit,& per emanationem actualem ex utraque parte effluentem, sugit, attrahit & qualiagglutinat utramque carum in propriam & connaturalem illam politionem,

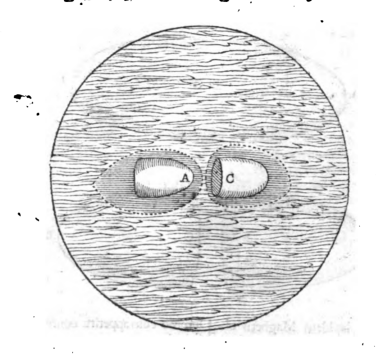
### APPLICATIO.

Hisce ergo ratio continuationis Spiri-1 trum inter carnem captivi Neapoli degentis, & illam, quam ejus Dominus pro nasi formatione accepit, evidenter demonstratur, atque possibilitas ejusdem ad amussim (ut mihi videtur) confirmatur. Et, quamvis obijci queat, lapidem | tica terminare, quemadmodum in libro Magnetis non attrabere ultra suum or- præcedenti luculenter demonstravi.

bem sensibilem, tamen huic objectioni respondeo ego, quòd, tametsi homines hujusce rei conjecturam faciant, ex sens sibili ponderum attractione, tamen impossibile erit, penetrantes actionis illius radios, qui sunt inter corpora Magne-

Hb 2

## Progressio in pracedenti Magnetica demonstratione.



Mag.cap.5.

Contrario verò si proportionis prædi-ctæ æquinoctialem C. cum polo A. in luis Cimbis seu vasculis conjungere sive applicare tentaverimus boc modo.

Vna portio statim, quasi talem unionem abhorrens evolabit ab altera ac summo quasi odio talem evitabit amplexum, quoniam conjunctione tali, ut pote cujus inter ambas illas portiones excitantur.

natura irregulari pervertetur, unde & forma lapidis mirum in modum perturbabitur: Atque ideò ista ab invicem fuga, sive odium inter se à mala naturarum discordantium in ordine suo genuino positione atque applicatione oritur, quippe qua bellum intestinum & odium ac Sympathiam

## APPLICATIO.

Spiritus æquino@ialis seu australisprædi@i captivi sive servi viventis, jam in Borealem naturam mutatus, nullo modo conveniet, ut anteà cum natura Australi camis naso Domini adhuc.viventis adaptatæ, sed mutatus est jam in naturam Antipatheticam | fonte vivo in captivo, ad suum simile in & destructivam, hocest, bellum contraria proprietate adversus illam videtur ge-

Qua demonstratione apparet, quòd | rere, quoniam radios ipsius Spirituum tam rapaciter à circumferentia ad centrum, videlicet à carne, Domino accommodatà sive mutud data, attrahit, quam more zquincctiali sive Boreali, dum vivebat, à centro ad circemferentiam, nimirum à Domino.

## 3. Demonstratio à lapide Magnete deprompta.

Rialens tra-Catu Mag.

hea Magnete contacta, aspiciet Magne- tem suam vi ignis amiserit, proprietas etitem ad omnem positionem, dum Magnes | am ejus morietur: Ridleus in tractatu fortis & vivax existat: Sed, quando Mag. | Magnetico.

Apparens est etiam, quod acus Chaly- I nes est quasi mortuus, hoc est, cum virtu-

## 2. Experimentum propositionem predictam confirmans.

Antétempus, in quo, ut Anatomiam | fricari permitterem, quoniam ipsi (uti vice mea publicam, in collegio Londinensi Legerem mihi erat 'concreditum', præ manibus meis (ut mos erat) cadaver cujusdam suspensi, illud privatim seu in domo mea Anatomizandi gratia habui; Quo tempore à D. Kellet pharmacopæo eram solicitatus, ut erum cujusdam sæminæ satis nebilis quæ tumore quodam scirrhoso ibi leci laborabat, manu mertui tangi &

dixerunt) ab aliorum experientia erant docti, illud opus ad iltiu imodi mali borridi extirpationem atque abolitionem, admodum esse essicax. Generosa cum suo marito & fratre se domum meam contulerunt, & quodaffecit, est protinus pro voto peractum. Paulò post, nimirum non pluribus ab eo tempore diebus Pharmacopæus cum dictæ scirihosa marito domum

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 132.

Evore illo meo, affirmando, illud negotij hand parum uxori suæ emolumenti ac solatij attulisse, dixerunt enim, tumorem ab eo tempore gradatim fuisse mitigatum-Iam verò ab isto experimento elicere fas est, quod contactus istius Mummiæ Borea- idque ad sparium sive distantiam satis relis in manu viri mortui faceret, ut australiter accrescens & vegetans ille tumor, qui

meam revertendo agebat mihi gratias pro | magis magisque radios suz vitz à centro ad circumferentiam extendebat, de cresceret,& diminueretur, ac quasi tabesceret ratione centralis continuationis & unionis Spiritus Borealis in mortuo, cumeo qui præter naturæleges vegetabat in vivente,

## 3. Experimentum ad illum eundem effectum.

Evidens est atque sæpius inter vulgares | centur, ac posteà lardum illud clave ferreo etiam homines probatum, quod, si verrucæ carne bubula recente fricentur: Atque illa caro in campum aliquem translata sub terra sepeliatur, ut caro sepulta corrumpendo consumetur, ita etiam verrucze paulatim marcescent & contabescent: Simili etiam plané ratione experientia observatum est, quod si verrucæ cum portione lardi fri-

ad postem Solem respientem affigatur, ut lardum illud pedetentim languescet ac diminuetur in Sole, ita etiam & verrucz paulatim decrescent ac diminuentur.

Porro etiam ipsæ verrucæ contactu cadaveris gradatim evanescent & morien-

## APPLICATIO.

Hisce evidenter probatur, quod, ut res 1 in suo esse sive existentia & incremento more Sympathetico præservantur, ita etiam ipsæ aspectu quodam Antipathetico five Spirituali continuitate inter duas naturas remotas, quarum una erit Borealis, altera Australis seu æquinoctialis mutuum earum contactum corporalem, una que tetigit, efficiet, ut altera contacta paulatim evanescat, & juxta naturam tan-gentis diminuatur. Nam, ut Borea-lis proprietas est calori Australi inimi-ca, ita quidem contactus ipsius facit, nt res naturales virtute caloris illius cref- cam fecit & construxit.

centes, qualitatefrigida tabescant & paulatim diminuantur , mutando naturam vivificam & vegetantem contactam in naturam ejus decrescentem, contractam & mortificantem. Vitrum nostrum experimentale nos docer, frigoris actionem, esse omnimodé illi caloris in uno eodemque Spiritu contrariam, & à scripturis docemur, si sufficientem experientiæ fidem adhibere nolimus, quod verbum Dei in au. strali sua proprietate dissolvit ac destruit nives a glaciem, quas idem Boreali sua conditione in existentiam adeò compa-

## CAPVI, IV.

Quomodo quadam partes excrementitia à membro infirmo bominis vel alterius animalis sumptæ, & in arborem seu plantam aliam vegetabilem transplantata, habere soleant relationem sive continuitatem Spiritualem cum membei impotentis & infirmi Spiritu, à que exscinduntur : & per consequens ipsius ægroti.

Go melioris Methodi gratia hujus ca-pltis frontispicio propositionem quan-talis.

## PROPOSITIO.

Magnetica Mummia Spiritualis virtus , radios membri à quo fuerunt decerpta, habitat & agit etiam in excrementitijs & superfluis membri cujusliber excrescentijs, & ibidem manent, post quam ab eo excisione separentur, & in convenienti Magnetico, vegetabili seu planta transplantentur; Ita, ut secreta quadam emanatione seu applicatione radiorum ab eo ad | natam operari.

facta: & per consequens relatione illa continua, qua est inter eos & corpus seu membrum, à quo derivantur, possunt ambo mediante assistentia Magnetica plantæ seu arboris, cujus naturam idem membrum mareidum habit, ad distantiam haud determi-

## 1. Experimentum boc idem confirmans.

the Rutherus & natione Helvericus erat tunc emporis, cum Romæ degerem Cardinalis Sancti Georgij ingeniator, sive machinator expertissimus, mihi side sua as-

Præceptor meus Mathematicus nomi- | severavit, quòd si quispiam membrum aliquod, ut manum, aut Brachium aut tibiam aut pedem ,& similia consumptum, aut A. trophia confectum habeat, ab illo membro na com in trophia sive sit pes vel Brachium, unques & capil-H b 4

Digitized by Google

los & cuticulam abradat, eosque salicis | trunco (foramen usque ad ejus medullam terebrâ faciendo) imponar, ac foramen illud clavo ex codem ligno confecto ob turet, observando tamen in ista actione, ut ( Luna sit in augmento, atque boni planetes in signis multiplicativis, cujusmodi sunt Genini, & Saturnus (qui desiccat valde) sit in sua depressione, membrum adeò consumptum paulatim regenerabitur, atque omnia me monuit, ut exactam coelorum iterum crefcet & vegetabit, haud aliter, I dispositionem observarem, nam sine ea, includuntur, quotidie vigebit & florescet. | tur-

Etiam ipse mihi asseveravit, me eupdem inventurum effectum, si excrementa illa in Coryli radicem (foramine prius facto) inpofuiffem, foramen illud tum pofteà cortice ejusdem arboris occludendo, locumque finaliter terra tegendo: Dixit sua fide, sapiùs fuisse expertum, quòd, ut arbor illa cresceret, ita & membrum deficiens & languescensse prosperè gerebat: Sed super quam arbor, in qua partes excrementitiæ l ista curandi ratio minus efficax invenies

### 2, Experimentum aliud Magneticum ad propositionem prædictam confirmandam.

Buch & gra Ex libello Germanica imprefio.

Iohannes Rhumelius Pharamondus faf- I sus est, se sæpiùs podagram prædictis medijs, nimirum eadem transplantationis via curasse: Nam abscissis capillis & abrasis unguibus pedum, tibiarum & crurum (foramine priùs ut anteà in quercus centrum usque facto) eos in cavitatem illam intrudit, tunc foramen clavo ex eodem ligno facto obturat, ac denique locum fimo vaccino oblinit. Iste author dicit, se hac inventione curasse quam plurimos. Verum enim verò, si forte accidat, ut non obstante tali actione intra trium mensium spatium revertatur, tunc ait, istud est argumen-

tum; Quercum istam esse nimis, ad fortiter sibi Magneticé attrahendum, in sufficientem: Et tunc in hunc modum pregreditur : Foramen aliud in secundam quercum terebrat & frusta exforamine in terebrando exeuntia refervat, eaque in faccum parvulum lineum consuit, quem tum posteà loco doloroso sive membro infecto applicat: Atque hoc opus per tres dies ante novilunium aggreditur, tunc in ipfahora novilunij removet facculum à loco affecto & illum in dicta arboris foramen includit & clavo, ut anteà, obturat &c.

## 3. Experimentum ab codem Authore expertum.

Ille ipse Author videtur assevence, se hac eadem transplantationis ratione Herniam curasse, arque modus ipsius est hujusmodi. Herniosum accipit ovum recenter jactum & cum eo adhuc calido friçat locum podagricum, sed clementer, idque fæpiùs; Tunc auferre solet corticem Magnæ arboris & cum Magna terebra facit foramen, adeò Magnum, ut valeat ovum in se recipere: Tunc iterum arborisuum corticem ablatum, ut antea imponit, foramen optimé cum eo obturando, locum tum posteà cemento seu luto Arborali oblinendo. Quod totum negotium debet ordine & tempore debito præstari. Nobis narrat, quod quando cortices arboris fimul concrescant & invicem adhærent, tunc temporis, etiam hernia seu ruptura se consirmabit & labia agglutinabuntur, sed, si eveniat, ut hernia illa non sit in spatio unius mensis curata, tunc aliam quercum perforat, colligitque frusta, quæ cadunt in perforando, eaque contundit & in parvulum sacculum concluditac consuit, locoque afefcto applicat per tres dies ante novilunim, & tunc circa boram novilunii in fors-

men quercus intrudit, in omnibus faciendo,ut anteà.

Plures alias ibi loci observationes tam respectu temporis, videlicet si primum Herniz incrementum esset in incremento vel decremento lunz, quas omnes brevitatis causa hîc relinquo.

Denique ait, quod fi Hernia non pro toto hoc deveniat consolidata, tunc persorat foramen in quercu & imponitin illud ungues & pilos manuum ac pedum patientis, atque etiam pilos pudendorum, obturando tum posteà illud, ut dictum est: Affirmat enim, quòd, quando foramen illud contrabetur in unum, tunc etiam Hernia agglurinabitur: Ibi eriam rationem ostendit, quare nonnunquam pluribus vel paucioribus istiusmodi operationibus in ista curandi via, uti sit coactus secundum naturam Herniæ, quam aggredi conatur: Videlicet in Hernia incipiente unica prævalebit operatio, ad inveteratas verò plures requirentur: Dicitque, quòd in ista curatione tempus & mensura arboris cum foraminis profunditate sit præcipué consideranda.

4. Aliud



## 4. Aliudexperimentum ab ipso prolatum.

Hydropici ad cancrum fluviatilem transplantentur & dorso illius alligentur, ipseque tum posteà in flumen proijciatur, ipfum hac ratione ab hydrope liberari. Quibus videre potestis, experientia aliorum probata instructi, quòd medulla seu vigor prædictæ propositionis sit in omni respectu confirmatus.

Atqueiterum si ungues, pilos & cuticulæ rasuras comburamus,& corum fumum per Alembicum sive fundo recipiemus tià.

percipiemus quidem, quòd oleum quoddam Balfamicum flavum ab ijs exfurger, quòd erit valde attractivum & desiccans, vulneraque agglutinans: Atque ideo apparet, quòd hisce excrementis insit quædam virtus Balfamica, tametsi ignorantibus, ipsa non nisi virtutis seu valoris exigui esse compareat. Sed istiusmodi Magnetica partium excrementitiarum virtus, potestetiam quodammodò per lapidis mineralis proprietatem demonstrari Exempli gra-

## Magnetica bujus rei Domonstratio.

Possumus haud inepté excrescentiarum sharum superfluarum massam, Magneti minori, chalybe vel ferro armato comparare: Vt pote, quæ, quando transplantatur in plantam : In facultate sua attractiva devenit fortior atque efficacior: Nam ferrum polo Magnetis utcunque debili additum, ipfum fortificat in fuo vigore, ipfum habilem reddit, ut pondus gravius ad se attrahat: Nam ferrum ei dat vires & vigo-

Pari siquidem ratione si excrescentiæ Magneticæ corpori arboris Magneticæ inserantur; Tunc arbor illa suget & attrahet ad se suum simile, nimirum Spiritus I cam

membri tabescentis seu deficientis, eos reddendo vegetabiles, adeo, ut possint crescere & augeri, quod quidem munus fine hoc obire haud potuerunt, sed è regione decrescebant, & marcescebant: Nam Spiritus attractus & per dilatationem à membro ad naturam arboris vegetativam continuatus, similem videtur cum arbore induere conditionem & per continuitatem, animat Spiritus in membro languidos ad crescendum & vegetandum: Iam verò ad istam relationem Magneticam demonstrandam, problemata quædam ad naturam Magnetis spectantia in lucem produ-

## LPROBLEMA.

Est fortisunio in Magnete, chalybe vel | tem reiratio est, quoniam visunita est forferro armato, & pondera graviora medi-Gilbert.lib.2, ante ista unione attolli possunt, quam si lacap. 19. de Magn. pis nudus maneret & sinearmatura: Gilbertus lib. 2. de Mag. cap. 19. Hujus au.

tior; Quòdautem ferrum debili Magneti addit vigorem, ex isto sequenti problemate confirmatur.

# 2. PROBLEMA.

tract, Mag.

tensa vel fixata polo Magnetis inferiori, inter Magnetem & pondus, tunc Magnes duplum elevabit, & quandoque decup-

> Vbi duo sunt exempla, in quorum priori A.B. funt poli dentibus ferreis armati: A. B. C.D. Magnes undiquaque circa polos C. A. D. B. Armatus E.F.G.pondus ferreum, quod sustentat lapis A. B. C. D. Per polos armatus A, B.

In posteriori K.H. L.& M.N.I.duo poli Magnetis H. I. K. L. M.N. Quorum unus attollit pondus O. I. N.Q.

Si fuerit lamina ferrea tenuis manu ex- 1 lum : Atque ab ista praxi sive experientia adamantiscum chalybé vel ferro, armatura erat prius inventa.

### APPLICATIO.

Simili correlatione, si Magnes animalis potestate vegetabili armetur, tunc magis efficaciter, & vigore multiplicato attralier ad se Spiritus à majori animali Magnete, seu porius animali ferro: Etiam problema hoc sequens est notatu dignissimum.

### 3.PROBLEMA.

Quodlibet corpus, cui Mummia viva Parcell. in alio homine propinatur, illicò fir Magnes. Paracelsus. Tractat. 3. Philos.

#### APPLICATIO.

Arque ideò viva Mummia mebri Languescentis & aridi, partim unguibus & pilis ejusdem inclusa: Ac tum posteà in corpus



· Digitized by Google

illud vegetabile translata, illud corpus vegetabile, quod eos recipit immediaté, post actum unius in aliud efficitur Magneticum; sibi membra deficientis, Spiritus ad se trahit, ijsque vegetativæ soæ facultatis portionem impertit: Atque ita vis Magnetica in pilis, in unguibus (utcunque in se tur.

funt debiles, validiores & efficaciores in virtute fiunt, per ipscrum in fortius Magneticum vegetabile plantationem; Ita, ut unum alterum fortificet, & potentiorem reddat in sua actione: Atque adhuc Lucidius sequenti isto problemate demonstra-

### 4. PROBLEMA.

tute & vigore meliorabitur.

Etiam si ponatur Magnes minimi & fortior. Ridle cap. 16. vix perceptibilis vigoris super Magnetem

Debilis Magnes, à fortiori ex parte uni-us ipsius poli contactus seu perfrictus, vir-los, atque ostendet ille vigorem tantum, ac si esset lapide fortiori, cui conjungitur,

### APPLICATION

Simili plané ratione transplantare pos-fumus superfluam excrescentiam, in qua non nisi Mummia apparet virtutis Mag-vegetabilem ad membrum marcidum suis non nisi Mummia apparet virtutis Magneticae signum, super Magnetem vegetabilem ad membrum marcidum suis radijs dirigit: Iam verò, quòd relatio inter arborem & membrum per Spiritualem arque præcipué in ejus nuca sive axi: Atque ipse emittet vigorem quendam Magneticae mate explanatur.

### 5. PROBLEMA.

Si ferrum oblongum conjungatur ad hæc omnia ferro concatenabit & ad instar Gilbert, lib. 2. polum Magnetis, & termino illius aliud catenæ ad invicem adhærere faciet; Idque applicetur ferrum; & ad terminum secun-Ridl, Ibid. eap. 17. & 22. di tertium & sic cum pluribus; Magnes vigorem: Vid. Ridl. cap. 22. virtute Spiritus radiosæ suæ emanationis



A.B.C.D. Magnes: E. polus ferro armatus. F. G. Ferrum longum: H. I. Aliud: L. M. aliud, N. aliud.

### APPLICATIO.

Quibus sat liquidò declaratur, quòd, ut Spiritus Magnetis est continuatus & ratione suz continuitatis est aptus ad corpora distincta in unionem conjungere atque retinere; Ita etiam emanatione Magnetis duplicis in unum, à centro ad membrum In firmicis uniti continua vegetativæ successio in ipso paulatim generatur: Iam verò, quòd, duo Magnetes vires suas in unum unientes seu congregantes emanationem vigorosam emittant, & per consequens majori virtute Magnetica imbuantur; Probatur per secundum problema, 3. demonstrationis Capitis secundi allegatum.

#### CAPVT. V.

Hîc probatur, quòd vegetabilia in se Spiritus Magneticos contineant. quibus mediantibus sensibiliter tam à regno Animali & minerali. quàm à vegetabili attrabunt : Et in primo loco exprimitur per 2, propositiones & tum posted ille varys demonstrationibus experimentalibus sustinentur.

## 1. PROPOSITIO.

St quædam vis sive virtus Magnetica tam in suum simile in regno vegetabili, at que etiam in illo animali & minerali. minerali, quæ operatur more attractivo

## - 1. Demonstratio experimentalis.

Effectus istius propositionis experientia | capite præcedenti sunt allegata, indicatur, est multiplex, atque etiam exijs, quæin | quòd relatio seu unio Magnetica, quæsit

## DEPHILOSOPHIA MOYSAICA.

buc enucleabitur.

Etiam fi aliquis febre laboraus accipiat herbam, qua dicitur Iberis, nimirum illius manipulum & illam calceis fuis imponar, & ira ambulet , quoufque calescar, perci- phorus Schuszen Germanus affirmavit, se piet quidem, quod herba ista attrahet ad sæpius fuisse illud expertum

Inter vegetabile & animale fit sufficienter | fe bonam quantitatem materizaquosa, &c nota, atque etiam in posterum clarius ad- hac ratione ferrur curare febres. Sed (ait Author) herbaifta tum postea in via, qua aut homo aut bestia tendit, sterni non debet: Nam illud animal, quodillam calcar inficietur ac febricitabit statim. Christo-

### 2. Experimentum.

dit, verrucas manuum atque aliarum parrium auferri posse, capiendo stramina & secando nodos in ijs, atque præparat pro qualibet verruca duo, & strainina debent esse in longitudine pollicis, deinde disponendæ funt illæ duæ sectiones in hunc modum / fuper verrucam; Ita, ut modi di- [ recte tangant verrucas: Atque opus | cent.

Iohannes Karfmanneus pro vero tradi- | est , ut fortiter premantur super verrucam, ac hoc denique est cuilibet verrucæ Virvuica. faciendum cum duplici stramine: Quo facto, effodiatur foramen sub canali, à qua pluvia caditab ædibus, imponantur & lapide tangantur: Ac invenietis(ait) ut stramina putrescunt, ita etiam & verrucæ paulatim decrescent & evanes-

## 3. Experimentalis demonstratio.

Mita traduntur de herba Chamæleon- Mummiæ succum per trans plantationem te: Atque relatum est mibi à quodam no- imbiberit. Radix detur in cibo vel appenbili Germano pro re certa, & communiter à quain plurimis nota, quod aurigæ in finibus Bohemiæ, folcant quandoque mediante herba Chamæleonte attrahere vigores aliorum equorum, eosque imponere in fuum: Vnde fit, ut equi eorum in oneribus portandis efficiantur longe robustiores & validiores, quam fuerunt antea: Eregione verò alij fiunt ad labores sustinendos, debiliores multum: Hoc (inquit) fit vel per se, siherba vel potius radix horâ propriâ atque ipsiconvenienti colligatur, vel post qua | credere fas sit-

datur & attrahit à proximo, qui non habet herbam appensam: At si herba illa ei appendatur, tunc ea Magnetica vis ei non. nocebit: Quia simile non agit attractiva virtute adversus suum simile; Quare impedit ac obtundit attractivam virtutem sui similis. Iste meus Author asseruit fide sua, se virtutem equi alterius mediante hac herbâ attraxisse, & inter dentes sui equi in fræno: Sed dixit se portionem ejus-dem secum reservasse. Hæc ille side data, si

## 4. Experimentum.

M. Balthasar Wagnet ait, se sæpe esse | colli nucam sive summitatem applicar, sirexpertum curationem istam Magnetcia in | miter eam ad locum ligando, aitque hoc inflammatione ac rubedine oculorum: Ac- | rubedinis ac inflammationis causam ad se cepit radice malvæ communis, guando Sol | attraxisse. eft in medietate Virginis, & ad capitis seu

## 5. Experimentum.

citur Evax, quem Plinius Magneticam habere facultatem carnes ad se attrahendi refert: Atque etiam alibi nos docet, quòd sit alia Magnetis species Sarda dicta, quæ ligni tam fortiter attrahendi ad se habet prohecie bere facultatem carnes ad se attrahendi refert: Atque etiam ignorat notabilem illam familiaritatem, quam succinus habet cum palea, cùm sit omnibus apparens, quanto appetitu ni tam fortiter attrahendi ad se habet prohecie de la companio de la companio

Est quædam Magnetis species, quædi- prietatem, ut ab invicem separarinequeant, nisilignum ab eo incissone dividatur.

## 6. Experimentum.

Quidam ulceribus in corpore varijs (nam & ipse multas in vita vidi) justit ip-vexatus, à quadam vetula erat instructus, sum vestibus nunime exutis, ut trans foraut pro sua curatione inquireret rubum Magnam, cujus caput post ejus in aërem ascensum, ad terram more circulari; descendebat & serre demum quasi secunda vice inserebatur: Inventa autem tali rubo

men seu orbem istius rubi retro ter recederet: Fecit, ut monuit, & curatus est: Hoc quidem erat mea cognitione hic in Anglia effectum.

> I i a 7. Ex-

### 7. Experimentum.

quod est-inter-minieras aureas atque argenteas, ac virgam Corylinam bifurcatam ra detegenda, utantur, de qua antea stylo I niamus.

Quid dicendum est de admirabili illo, pleniori sumus locuti. Certè opertis octilis, exinde colligere fas est, quanta sit inter ista Sympathia, & quam avide vegetacommercio, qua Germani atque alij alia- bile naturam mineralem affectat. Sed rerum regionum, ad fossibilia pretiosa in ter- lictis istisad propositionem secundam ve-

## 2. PROPOSITIO.

quàm Antipathia partium vegetabilium male, unam & eandem proportionem symphoniacam five Harmonicam, tam in corum ordine Symphoniaco, quàm irreguentrimitur: Quo arguitur, quòd vegetabilium proportionem symphoniaco, quò arguitur quòd vegetabilium proportionem symphoniaco, quòd vegetabilium quòd vegetabilium proportionem symphoniaco, quòd vegetabilium quòd vegetab

Ordo singularis, & tam in Sympathia, I tabile & minerale & per consequens ani-

## Problema ad confirmandam banc propositionem.

Gilb, lib. 3, cap. 6, de Mag.

animalia, semper natura ad unitatem convenientem tendit: E contra verò, ubi par- l sive separatio partium.

In rebus omnibus Magneticis, sive sint, tes eorum secundum naturæ cursum & otvegetabilia, sive mineralia & consequenter | dinem ad conjunctionem non inclinantur, ibi oritur perturbatio & quasi repudiatio

## Demonstratio à Magnete minerali.

Cape Magnetem ablongum, sitque C. D. 1





C. tendit in Boream telluris B. & D. in meridiem A. divide hunc lapidem oblongum in medio inter duos polos ubi æquator transit, nimirum inter E. & F. & erit E, tendens in A.& F. tendens in B. sicut enim in integro, Ita in diviso natura petit hæc corpora nimirü E. finis convenicter, & desiderate cu F. rursus coit ac coharet: E verò non jungit unquam cũ D.nec F.cũ C. tunc enim oportebat C. converti contra natură in A. Austrum, aut D. in B. Boream, quod | procreata.

est alienum & incongruens. Separato lapidem in loco secto & convente D. ad C. & optimé conveniunt ac combinantur; Nam D. tendit in Austrum, ut prius & C. in Aquilonem: E. & F. connatæ partes in minera jam sunt dissitæ maxime: Non enim confluent propter affinitatem materiæ, sed a forma motum & inclinationem fuscipiunt: Ita termini, sive conjuncti sive divisi eodem modo tendunt Magneticé ad telluris polos, in prima integra figura & divifa, perinde, ut in secunda figura, perfe-aumque est Magneticum. F. E. in secunda figura in unum corpus confluxum, atque C. D. primitùs in sua vena genitum & F. E. in suos super aquam fluctantes; Ita,ut istius lapidis termini, utrum sint uniti aut difiuncti ad polos terræ, secundum unum modum Magneticé tendunt, tam in lapidis integri, quam divilifigura, uti in secundo exemplo apparet : Et concursus Magneticus F. E. in secunda figura in corpus unum erit adeò completus, si taliter in sua vena

## Applicatio ad vegetabile.

am in vegetabili: Nam si accipiciamus virgam arboris salicis, sive plantæ alterius

Eadem plané formæ Magneticæ convo- | facilè crescentis : Sitque A. B. & A. erit nientia vel inconvenientia, quæ notatur esse in Magnete minerali, obseriabitur etidici proximior. Hoc modo Gilber, lib. 3. de Magn, cap. 6.

Divide

#### DEPHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol, 135.



Ribert, lib.

Divide hanc virgam in ejus medio D. I C, Dicergo, quòd, si terminus D. inseratur in termino C. crescet naturaliter & augebitur : Etiam fi B. inferatur super A. partes ad invicem consolidabuntur, & efflorescent. Sed si D. inseratur super A. vel C. super B. litigabunt & bellum intestinum inter se gerent, & consequenter minime

convenientis politionis partium iplius: Quoniam vis sive virtus vegetabilis, quæ uno modo ac viâincedit , jam à cursusuo proprio divertitur & compellitur, atque coactione exagitatur in partes contra-

Plura de hac re non dicam, fed ad conclusionum istarum Magneticarum practiunquam ctescent, sed necesse est, ut planta calium, cum demonstrationibus earum intereat ratione ordinis præposteri, & in- onus, accedam.

#### CAPVT. VI.

Quomodò Magnetica curandi ratio probetur & demonstretur esse naturalis, & per consequens haud quaquam Cacomagica, utinonnulli haud sibi constantes existimant falso.

Hoc ut possimus meliori methodo præ- ciem pertinentem, atque tunc postea ean stare, exprimemus more priori & quasi probationibus evidentibus à virtute præci capitis frontispicio, propositionem maxi- pué Magnetis derivatis, elucidabo & lucumé materia lem ad istius modi curandi spe- lenter demonstrabo.

## PROPOSITIO.

Si, factà continui folutione five vulnere, externi sive effusi sanguinis portio cum suis Spiritibus, cum telo, vel portio Spirituum ejusdem sanguinis, sine ulla ejusdem apparitione, quæ in telum, vel in alicujus rei alterius vulneris fundum perscrutantis, spenetraverit ad aliquod distans incognitum ac indeterminatum, transferatur ad unquentum aliquod conveniens, hoc est, cujus compositio est Balfamica & naturæ creaturæ vulneratæ congrua, modò si ordine decenti adaptetur, & in eo quasi inseratur atque transplantetur, tunc unguentum ita hisce Spiritibus animatum, eveniet protinus Magneticum & ad Spiritus radiosos, qui infenfibiliter ac invisibiliter è vulnere irradiabunt, directione Spirituum Sanguineo-rum in telo aut re alia, quæ eos recipientes atque imbibentes applicabit, & vivaces ac australes radij, à vulnere scaturientes sive effulgentes, volunt mediante Boreali unguento, seu potiùs Spirituum ibidem inclusorum attractione, more Magnetico animare & se ipsos unire, cum Borealibus & congelatis, seu fixis Spiritibus sanguineis in unquento tentis, eofque incitare, ut australiter five æquinoctialiter, hocest, à centro ad circumferentiam agant : Ita; Vt | vulnus vexabitur, & frigore etiam afficier. per reciprocam iftiusmodi actionem, unio-

nem, seu continuitatem, radij vivaces australes agent, radios sopidos sive somnolentos, gelidos, fixos, Boreales reviviscent, qui unguentum virtuteMagneticaanimabunt, & unquenti Spiritus animatos, Spiritibus utrisque reddent agiles, atque hi, Spiritibus, qui erunt priùs transplantati in un guento, eadem unione seu continuitate suam, virtutem Balfamicam Spiritibus in vulnere, priùs Magneticé attractis impertiunt. Atque isti tum posteà, harmonia quadam inseparabili, eam ad vulnus usque transmittunt hæc ergo est illa Sympatheticæ atque Antipatheticæ relationis seu respectus ratio, quæ experientia observatum, esseinter unguentum & vulnus : Ita, ut fi totum fpatium teli, qui fecit vulnus, ungatur & cooperiatur & à frigore defendatur, unus inveniet consolationem, ac dolor ejusdem mitigabitur : Sed , si pars un guenti vel cultello velre quapiam alia abradatur, aut abstergatur ab ense, securi vel telo alio vulnerante, sequetur & sentietur immediaté tum posteà dolor atque intemperies in vulnere: Etiam, locus teli unctus temperaté teneatur calidus, vulnus se taliterquo habebit, at si ipse detegatur & in aere frigido detineatur, tunc quidem eveniet, quòd

 $Ii_3$ 

Quædam demonstrationes Problematicæ, ad cujuslibet propositionis prædicæ particulæ veritatem confirmandam; & confe. quenter ad Demonstrandum, quod Magicus istiusmodi ocurationis; modus possit naturaliter, atque ideò haud Cacomagicè, præstari.

PRædictæ propositionis particulæ facillimé ab illis ocularibus Demonstrationer ali habent, atque ideò unquentum istud nibus probari atque sustineri possunt, quæ à virtuosa Magnetis mineralis operatione produci possunt; Quippe cui omnia capora Magnetica cum actionibus suis ritè comparare queamus: Quatenus ipsa suas I dum.

rali habent, arque ideò unguentum istud armarium, dictitatur etiam Magneticum.

Procedo igitur ad propolitum meum; Hanc meam propositionem in varia membra five portiones dividendo, in hanc mo-

Membrum Priemun.

Primum membrum sive portio præcedentis propositionis, cum nonnullis conclusionibus experimentalibus à Magnete electis, ad illam confirmandam atque Demonstrandam.

N primis ergo colligimus per præcedentem propolitionem, quod duo corpora Magnetica similis natura, possint Spiritualiter, mediante repositione & naturali incitatione similis naturacon, currere

& ad invicem uniri . & quod hac ratione telum vulnerans, sive aliud materiale penetrans imbibere soleat Spiritus sanguineos, fiat Magneticum.

## Demonstratio à Magnete decerpts.

Apidem polis distinctis perspectum habeas, hoc est tam Meridionali, quàm Boreali fignatum, pone in suo vase ligneo, ut fluctuet, sintque poliad planum Horizontis recté dispositi, aut saltem non multum elevati & obliqui: Tene akerum Gibert, lib. I. Magnetem in manu, cujus poli etiam cogniti sunt; Ita, ut polus Meridionalis ejus sit versus polum Septentrionalem natantis prope ipsum à latere : Sequitur namque illicò fluctuans lapis, lapidem, (modò intra wires & dominatum fuerit) nec defistet nec deseret, donec adhæreat: Nisi manum sub-

ducendo, conjunctionem cauté evitaveris: Perinde etiam, si Septentrionalem polum illius, quem manu tenes, opponas Meridionali polo lapidis natantis, concurrant inter se & se mutud sequuntur invicem: Contrarij enim contrarios alliciunt: E contra verò Septentrionalis Septentrionalem, & Meridionalis Meridionalem pellit, si codem modo apponatur: Atque ita lapis lapidem fugat, & tanquam clavum navita impellente divertit & in contraria velificat: Gilb. lib. I. cap. 5. de Mag.

## 2. Demonstrations endem.

Simili planè ratione, si ferri portionem | rum quilibet ad se invicem vehetur, & in parvula cymba lignea collocemus, & Junus alteri in media via ad hærebit; &, Magnetem in alia, percipiemus quidem, quòd, postquam desiderium cujuslibet eoferrum simili celeritate & festivitate ad rum sit completum, hoc post factam coi-Magnetem in sua propria navicula situm | tionem, ex propria sua inclinatione quiesproperare: Nam observabimus, quòd eo- | cet.

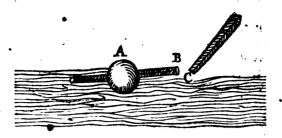
## 3. Demonstratiod Ferro.

Ferrum ipsum solum per se, nullis exci-tum lapidibus, alienis viribus nullis imbu-verint, appone fini illivs alteri, prope (ita tum, aliud ferrum allicere deprehenditur: tamen, ut non tangat) finem alterius ferrei Quamvis non ita avide rapere & subito sili, & filum filum trahit, & alterum lenté convellere, quemadmodum robustior subductum sequitur, atque hoc tantum Magnes, quod sic cognoscito. Suberis convenientibus terminis perficitur: A.corcortex exiguus, nucis avellanæ magnitudi-ne rotundus, traijcitur filo ferreo usque ad ter;

Gilb, lib.I. Cap. 11,

Parum





Arum supra aquæ superficiem elevatur. | tur à C. C. finis alterius fili, quomodò B. trahi-

## 4. Demonstratio à ferro.

Gilb, Ibid.

Alio modo probatur hoc in majori corpore: Pendeat longa virga ferrea nitida (qualis pro velis & fenestrarum cortinis | massam, tu eadem celeritate manum cum

gam, convenienti termino in distantia semidigitali: Vertit se ferrum libratum ad paratur) in æquilibrio, tenui filo ferico: massa subducito, via ad pendentisæquili-Hujus extremitati alteri in aere quiescen-ti, admove ferri massulam politam, oblon-nis & in orbem vertitur.

#### APPLICATIO.

Hisce ergo exemplis redditur liquidum, 1 quomodò duo Spiritus similis dispositionis, seu Potius unius in natura identitatis fint apti & naturaliter dispositi ad concupiscendum & amplectendum suum simile: Idque non modò per contactum sed etiam ad distans, hocest, ubi spatium aliquod vel loci intervallum duobus illis corporibus Magneticis interponitur, & per consequens, quòd non fint corpora, quæ agunt (nam illa funt à se invicem divisa) sed Spiritus formales in illis corporibus, quæ aftrali quadam emanatione, inprimis se invicem Sympathetice & amicabiliter aspiciunt, ac tum posteà per unam æqualem attractionem sese amplectuntur & quasi osculantur. Atque ideò alienum aut impossibile fapientibus non potest videri, quòd Spiritus Sanguinei in unquento, ac illi in vulnerato soleant in tam magna distantia, quæ inter unguentum & vulnus est, concurrere

& convenire, hoc est, per aspectum Sympatheticum ad invicem applicare : Čùm ambo hi Spiritus non fint, nifi radius unus quintessentialis indivisibilis, utcunque sint proprietate Elementali alterati: Haud aliter ac aër, à vento Boreali factus est differre abillo Australi, tametsi uterque isteaër sit in sua existentia, non nisi unus aer essentialis & individuus.

Ad ramum prædicti membri ultimum quod attinet, arguit quidem, quod Spiritus sanguinei possint à telo vulneranti imbibi. unde & juxta hujusmodi axioma Paracelsi, locus seu portio teli vulnerans, facta est in Magnetein: Ejus enimassertio est talis.

Quodlibet corpus, cui Mummia vi- Paracel, tradi. va in alio homine propinatur, illicò fit 3. Phil.

Sed & hoc Magnetice per problema istud probatur.

## 5. Problema seu demonstratio à Magnete.

Ferrum à Magnete ex parte poli Magnetis incitatum seu animatum, attrahit ad

## APPLICATIO.

males in momento ictus, in telum vulnerans penetrare soleant, & quod telum percutiens illos avidé imbibat & sibi assugat, probatur ex sequenti ista observatione.

Chirurgi nonnulli ruri degentes, & ob sui imperitiam vulneris periculosi profunditatem proba tentare aut scrutari minimè ausi; Telum, sive sit ensis, sive pugio, sive cultellus & similia accipere assolent, illudque carbonibus ignitis imponunt: & quamvis nullam caloris differentiam dif-

Quod Spiritus animalis vulnerati, ani- I cernant in telo ante iplius in ignem emiffionem; Tamen postquam ab igne extrahitur, locum in telo vulneranti in colore ab ejusdem residuo mutatum observant, idque ratione Spirituum illorum, quas portio illa feriens imbibebat: Atque hoc communiter verum, altorum experientia repe-

> Verùm etiam est alia probatio , quæ exacté etiam hoc idem approbare videtur: Nam si vipera seu Caluber ense vel cultello seriatur, Spiritus venenosus irascibilisser-

## SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. 111. Mcmb. 1.

pentis in substantiam Chalybis penetrabit: | redè adhibeatur : Hoc à quedam Gallo Atque hoc quidem ex isto experimento confirmatur: Nam, fi quistum posteà ab isto telo ita infecto vulneretur, locus iste,. quiSpiritus animales venenosos imbiberet, taliter venenabit vulnus, ut vix tum posteà curabile sit futurum, nisiantidotus quædam cum vipera vel colubro conflata, ei I hoc idem oleo ex scorpionibas sacto fieri.

nobili accepi, qui affirmavit, se expertum vidisse. Simili plané ratione, si Scorpio contundatur & vulneri à Scorpione facto applicetur, illud citò curabit, quòd aliter mortale esse deprehenditur: Vti etiam omnibus in Italia & Gallia est notum,

## Secundum propositionis prædictæ membram sive portio cum probationibus ejusdem.

Membrum, I.

neticum, sive sit animale, vegetabile aut minerale in partes dividatur, natura harum partium Spiritualis, semper tendit inclinatione naturali, ad unitatem & conformationem à Deo primitus ordinatam, tametsi hæ partes dividantur ab invicem & invicem sunt divisæ & distantes.

Secundò quòd, si corpus aliquod Mag. | ad bonum distans removeantur, quod est Argumentum, eas esse non niss unam continuam rem in Spiritu, atque ideò pars unica diversé cooperatur, radiosque actuales sue identitatis Sympatheticæ ad aliam emittit, utcunque eanum corpulentizab

### 1. Demonstratio istims membri cum confirmationibus ejusdem.

Hoc quidem satis superque (ut mihi vi- | detur) per demonstrationem ad primi membri confirmationem allegatam, atque adhuc clarius per 2. Demonstrationem capite 3. hujus, quippe in qua declaravi, quòd si Magnes longus in medietate inter duos polos dividatur, nimirum in æquatore lapidis, & quælibet harum medietatum, in fuis cimbis ad fluctuandum fuper aquam quietam imponantur, Spiritus utriusque dimidij influentialis, qui est in essentia unicus & cum utrisque est continuus, desiderabit & omnimodè tentabit corpora sua sic vulnere vel continui solutione distincta, iterum unire & in pristinum suæ sanitatis statum reducere, & ob istam rationem B. & C. (quorum illud est Meridionale videlicet B. hoc verd, nempe C. Septentrionale) quæ prius erant partes continuatæ, sed jam per Spiritum illum inseparabilem, qui dat vitam utriusque, ambæin unum alliciuntur & contrabuntur & in pristinum fuæ continuitatis statum rediguntur: Hoc est, ex duobus lapidibus fit unus: Ita, ut por-

tio Spiritus in C. attrahit atque allicit ad se corpus B. portio Spiritus B. assugit atque allicit corpus C. ad se: Nam notandum est, quòd unitas Spiritus semper appetit & affectat unitatem corporisillius, cui inhabitat; Nam Spiritus formalis seu quintessentialis in varietate dispositionis Spiritus aërei minimé delectatur: Atque ideò cupit specificam illam domum sive palatium inhabitare, quod priùs immediaté post ejus à patria coelesti seu parentibus Stellaribus descensum, possidebat. Atque hæc est ratio, quòd unus Spiritus est aptus, imò verò & lætatur cum suo simili communicare, sed præcipué unus & idem Spiritus debet necessariò agere & nunquam abesse abalio: Atque ideò, quando Borealis& gelida quasi natura à proprietate australi leu æquinoctiali incitatur & exagitatur, si rite adaptetur & Australis serri proprietas à polo Magnetico Boreali alterius tangatur, & attractionem suam fortius prestabunt.

## Problema boc idem confirmans.

Si corpora Magnetica dividantur & pars | aliqua à quolibet corum integro abscindatur vel rumparur: Parsilla ita separata habebit suos polos Borealem & Australem æquè ac integrum: Arque ideò quæliber ferri seu Magnetis particula à suo integro seu toto divisa, habebit Borealem proprie. I dem, cum Spiritus formalis sit in ejus toto tatem atque etiam Australem: Quo manifesté confirmatur capacitatibus sapien-

tum, quòd Spiritus cujuslibet individui ha- Gilb, 170, 2 beat Borealem & Australem conditio- ap.32. nem, & per consequens attractivam, contractivam atque etiam dilatativam naturam, non (inquam) Spiritus folummodo totius, sed etiam cujuslibet particulæejus-& qualibet ejusdem parte.

APPLICATIO.

Potestis igitur ex istis colligere, quam sit | & è longe in unguentum ad vulneris cura-possibile, quad Spiritus in sanguine mor- tionem conferre possit: Quippe, quad un-

tuo seu telo imbibitus, translatus ad distans | guentum non longé à natura vulnerati dif-

Digitized by Google

#### DEPHILOSOPHIA MOISAICA. Fol. 137.

ferens potenter operatur, idque pracipué | viscit & cum issem Spiritibus cooperarespectusalis vegetabilis ac usnez, in qua Spiritus delitescunt, qui quidem Spiritus | sistentia, sed etiam in curatione & consoapplicatione Spirituum Australium seu vi lidatione vulnerum; uti infra ostendetur lavorum in homine vulnerato, directione | tiùs. fanguinis transplantati conductorum, revi-

tur, non modò in sanguinis emanantis

## Tertium propositionis pradica membrum confirmatur hisce testimonys.

Membrum.3.

Gilb. lib. 2.

cap.4.deMag.

separatus, & in alia quasi terra seu loco | confirmatur in hunc modum. unctuoso transplantatus, operatur Mag-

Tertiò, quod non sit externus animalis, neticé à loco, ubi plantatur ad fontem, sanguis, sed internus, qui à suo fonte à quo priùs stuebat: & hoc sustinetur &

## Demonstratio ad membrum istud confirmandum.

### I. P R O B L E M A.

Non est corporeum, quod defluit à Mag- | ad formatum vigore revocat & disponit, nete, aut quod ferrum ingreditur, aut quod | propter quem ad Magnetem ruit, & avidé Magnes verò ferrum sibi familiate, simul | 4- de Magnete.

propter quem ad Magnetem ruit, & avidé à ferro expergesacto resunditur, sed Mag-nes Magnetem forma primaria disponit; promoventibus) Hæc Gilbertus lib.2, cap.

### APPLICATIO.

Est ergo Spiritus planè formalis, seu subtilis & cœlestis influentia, quæ mutuò operatur à vulnere ad sanguinein transplantatum, & consequenter neque corpus, neque sanguis aut aër, aut unguentum, in quod sanguis effusus, & per effusionem quasi mortuus, seu spiritus Sanguinei transplantati continentur: Ita, ut Spiritus excitati, in unquendo, aspectum suum ad radios fui excitatoris applicent: Boreale (inquam) Spiraculum Meridionalem, atque ita unio facta est inter Spiritus unguenti venti Borealis & Australis in aere macro- riùs adhuc sic confirmamus.

cosmico, ambo Spiritus simul & in eandem formam uniantur, & Magneticé cum aereo suo vehiculo in nubem contrahuntur, quæ in se ignem formalem, nempe fulgura ac corpus aqueum continet: Ita quidem duæ emanationes efficiunt ac producunt contractum aereum Spiritum, in loco applicationis, vel concursu eorum, qui in actu suz contractionis spiritum Balsamicum in unquento residentem& abeo emanantem attrahit: Haud aliter, ac videmus in instrumento nostro experimentale, quòd cum sanguine ei adaptato ac illis corporis la aer eo frigore contactus, non sit pro illa vulnerati. Et ut videmus, quod concursu j contractione ad huc visibilis: Sed hoc ulve-

## 2. P R O B L E M A.

Bilbert, de Magn. lib. 2.

Ferrum allicitur sive attrahitur solum- 1 modò per immaterialem actum formæ, hocest, per progressum incorporeum, qui operatur & decernitur in subjecto ferreo, tanquam continuato homogeneo corpore: Atque ista est ratio, quod ferrum movetur & attrahitur ad Magnetem, sine ullo

interpolitionis alicujus corporis densi ac bene compacti impedimento, atqueite. rum ferrum attrahit ad se Magnetem, & concursus ad unitatem, fit per mutuum confensum & vigorem, qui quidem concursus proprié dicitur attractio.

#### APPLICATIO.

inter Magnetem & minieram, ex qua Spiritus ille, qui animat Magnetem, extrahis tur. Exempli gratia, capite antedicto, Spititus Mummiæ microcosmicæ in excrescentia sua excrementitia, in plantam transplantatur, atque ita planta illa ab co Spiri-

Hic videmus illam relationem, quæ est | tu animata, in Magnetem facta est, qui Spiritum suum vegetativum dirigit, ut Spiritui aut radijs membri tabescentis ap-

> Iam verò ad membri prædictæ propo@ tionis quarti probationem venio.

> > K k

Mem-

Membrum.4.

### Membrum istius propositionis quatrum probatur in hunc modum.

Quartò, quod sit Spiritualis penetra-cio facta ab uno corpore ad aliud, prius-ri queat.

### Demonstratio.

Hoc membrum est sufficienter ab ijs, confirmatum, & tamen adhuc classisto que in prædictis membris sunt anté dicta, sequenti problemate exprimitur.

## PROBLEMA.

Magnes ducit Magnetica, quæ ab ejus | quo apprehenditur, permeatque etlam ad viribus vigorem avidé concipiunt, non in | alteram extremitatem vis illa, non per suextremitatibus tantum, sed in intimas & in | perficiem tantum, sed per interiora & unimedullis ipsis: Nam bacillum ferri, ut apprehenditur, Magneticé excitur in fine,

## APPLICATIO.

Hisceevidenter apparet, quod radij for 1 qui in eo occultantur & per consequens males unius Magnetis, penetrant usque ad centrum alterius, atque itidem alter more reciproco penetrat ad centrum usque illius: Ita etiam Spiritus vulnerati penetrat atque permeat partim per sui ipsius emissionem, & partim sui similis, in unquento attractionem, etiam in viscera seu meditullium unguenti ad Spiritus sui generis,

unguentum more reciproco in Magnetem per Spirituum sanguinis animalium imbibitionem factum, radios suos attractivos applicat ad illos, qui à vulnere emittuntur, & in ifta fua actione à Spiritibus Sanguinis mortui in unquento dirigitur: Quemadmodum infra declarabitur luculentiùs.

Membrum. f.

### Membrum propolitionis prædictæ quintum cum fuis probationibus.

Magneticum, seu operationem Spirituum cœlestium seu astralitiorum deorsum influentium non esse mente bumana determinandam, aut in motu suo ullo impediendam, si modo in istius negotij profundum oculo intellectuali velimus intro-

Ad meliorem istius membri anatomiam & expressionem, necesse habemus pro certiori lectoris instructione, ut illud in duos ramos seu particulas separatas distinguamus, quarum prior explicabit exten-fionem emanationis à Spiritibus duobus astralibus factæ non esse humano in genio limitibus certis determinandam, utcunque ipsa per externum aliquem effectum videatur quodammodò conjecturari: Secunda | runt) istiusmodi demonstrationibus proparticula probabit, quòd tales radiosæs stel- blematicis sequentibus arguitur.

Vinto, quòd percipiemus actum l'lares influentiæ seu emissiones quintessentiales, quæ à Magnete in serrum, aut ab uno Magnete ad suum in natura simile ejaculantur, & consequenter ab omni alio corpore Magnetico conditionis in essentia fimilis, non possint impediri per corporum solidorum & bene compactorum interpositionem, uti Philosophi nonnulli inconsulti temere & audacter nimis in suis scriptis asseverarunt.

Ad primum autem ramum quod attinet, qui radiorum seu formaliam extensionem seu emanationem à corporibus Magneticis terminationem imaginariam intra sphæræ activitatis cognitæ limites, ejusdem rei impossibilitas (utcunque Philosophi nostri Peripatetici contrarium finxe-

Quædam Propositiones Theorematicæ & Problematicæ, contenta istius articuli sive particulæ primæ confirmantes.

## t, THEOREMA.

ante quo moventur, animam ipsis in esse,

Vigor in corporibus coelestibus, medi- mantur, cujus virtute moventur: Quod cùm ita sit, extensio applicationis radiotestatur, atque ob istam rationem à Philo-fophis sapientioribus actu seu Spiritu quo-dam divino imbui atque animari exist-quoniam Spiritus ipsorum emanatione femel

### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA.

semel facta, quandoque in aere nonnun- leorum actu & virtute impettiendo, per quam in aqua; Atque haud rarò, imò vero omni momento, idque sine ulla resistentia ctiam ad terræ centrum penetrant, ut ibidem in regno minerali operentur, ipsius subjects diversis, diversimodé pro more influentiarum quibus subsunt, deformali | sunt stellæ applicandos.

quam in acuta eorum penetratione agunts Atque ideò creaturæ istæ inferiores similis naturæ, sunt potentes ad virtutes suas radiosas tam longé extendendas, & radios suos ad distantiam tam indeterminatam ae

### 2. THEOREMA.

Magnetem, & quod eorum unus disponat alium per primariam eorum formam, Cum centraliter & ab interno Principio quam à fonte Stellari recipit: Atque ideò incitatur, dirigitur & circulariter mohaud absurditas ulla erat in sapiente Tha. I vetur.

Reché tune dicitur Magnes movere | lete Milesio, nec erat dementia aliqua in Scaligero, animam Magneti assignare; Cum centraliter & ab interno Principio

## 1. Problema istud Theorema confirmans.

tibi invicem expoliti fuerint in luis navigijs, non statim occurrunt, sed primum convertunt se mutud, aut minor majori obtemperat commovendo se circulari quodam modo, tandémque cum secundum na-

Si duo Magnetes in superficie aquarum | turam dispositi fuerint, concurrunt : Hac Gilbertus lib. 2. cap. 4.

Ille idem etiam effectus apparebit inter Magnetem & ferrum, ut infra declarabi-

### ADDITIO.

Et quamvis quis replicare queat, quòd | nisi ad talem distantiam, ideò Spiritus eoiste actus in Magnete cum Magnete sive in Magnete cum ferro videatur ab effectu externo certa quadam dimensione determinari & consequenter verba à me anteà prolata haud multum adhuc ad indeterminatam emanationis corporum Magneticorum dimensionem probandam conferre: Respondeo ego, sensibilem inter Magderi, Quòd, quoniam duo illa corpora ponderofa tuum motu evidentem habeant non

rum ulterius sese extendere aut radios suos ulterius applicare haud quaquă possine: Nă elt unum operari sensibiliter per violentiam massæ ponderosæ attractionem atque aliud, ut una folummodò forma amplectatur, & in Harmonia quam naturali concurrat cum alia, atque ista alteratio illis, qui optime in proprietatibus Magnetis netem & Magnete actum, arguere haud vi- versantur, per problema hoc sequens ad amussim verificatur.

## 2. PROBLEM'A.

Orbis virtutis la l'us extenditur, quam si non moveatur locali motu, qui propius orbis motionis cujulvis Magneticz, effici- adinoto Magnete efficitur: Nam tunc toturenim Magneticum in extremo, etiam | ta corporea massa movebit ad eum.

## 3. PROBLEMA.

Acus Magneticé contacta aspiciet Bo-ream etiam à puncto æquinoctialis, Quod netics. quidem est apparens argumentum exten-

## A liud problema hoc idem præstans.

## 4. PROBLEMA:

Separatæ partes à Magnete întegro Silbert lib.2. utrosque polos induunt, si divisio non fuerit paralleletice: In parallelo fi divisio fue-449.32. rit, unum polum in eadem, qua prius sede retinere possunt : Ilæc Gilbertus, lib. 2. tap. 32.

Ac Ridleus. cap. 21. sui tractatus Mag-Midleus, sap. netici, ait: Si minor Magnetis pars à ma-Trad Magn, jori auferatur, ea portio minuta eâdem vità & vigore imbuetur, quem integer lapis possidebat: Haud aliter, quam infans vitam suam à patre hauriens, patri suo in

vita & partibus correspondet, eritque frus. stum istud majoris lapidis, quasi nova creatura: Nam habebit suos polos & æquinoctialem æqué & completé ac integer lapis habuit.

Etiam, fivirga ferrea, ut est illa cortinæ, suspendatur, suamque positionem ha-beat Borealem & Australem sine ullo Magnetis contactu (nam, si cudarur Borealiter & Australiter, induct proprietates easdem, nimirum virtutes polares & movebit in aëre, si filo serico suspendatur, aut K k 2

Digitized by Google

polos) si finquam) parvulum virga frustum virga longa, à qua crat ablaum.
rumpatur ab ejus Borea, illud frostum ha-

cymbe committatur, ut super aquam bebit suos polos, Borealem nimirum & fluctuet, ad Boream & Austrum juxta suos Australem æqué ac ejus totum; Videlicer

### APPLICATIO.

seu fragmentum Magnetisseu ferri habeat suos polos æqué ac totum, tunc Spiritus, qui inest ijs, habet suam relationem vel applicationem ad stellam polarem majoris mundi, atque etiam respicit virtutem Australem atque etiam polum ejusdem: Nam,

Quibus liquet, quòd si quælibet portio | portionem, hand aliter, quàm in mundo majori, operatur, impossibile forer, ur utrumque polum tanta exactione respiceret, uti experientia testatur: Ac ob id, ut actiones anime mundi sunt adeò Catholicz, ut non poffint limitibus certis terminari, etjam se habent Spirituales & Astranisi ei inesset anima mundana scintilla, litia creaturarum inferiorum emanationes qua in ea secundum exiguam ipsius pro-

## s. PROBLEMA.

Gilbert lib. I. cap. 12.

Ferrum rectum fex pedes longum, digi- | tali crassitie (ut antea) in justo equilibrio cum filo serico tenuiori & firmo; Filum verò varié debet esse contextum, ex varijs fericis filis non una simplici via contortum, sitque in camera parva clausis ostijs feneaërque cubiculi moveatur quovis modo, tarde movetur, donec tandem acquies- versus posum Borealem-

cens, finibus suis ostendit Boream & Meridiem, quemadmodom Magnete tactum ferrum in Horologijs sciotericis & compassis & nautica pyxide solet.

Prætered inveniemus, quod Magnes aut res aliqua alia, quæ excitatur à Magstrisque omnibus, ne ventus ingrediatur, I nete in suis cymbis disposita, suum aspedum diriget super acum in suo verticali,

#### CONCLVSIO.

Est ideò manifestum, quòd extensio Spiritualis seu formalis Magnetis emanationis, atque etiam illius omnium aliorum corporum Magneticorum, non sint limitibus certis concludenda: Quatenus ipía agit & applicat suos radios ad ledem & stationem usque stellæ polaris: & stella Polaris similiter influentijs suis emissis more reciproco operatur; Applicat ad, vel aspicit Magnetein, atque ita inter istos radios afeendentes atque illos descendentes facta est continuata Spiritualis unio, quoniam oculariter discernimus, quòd tam Magnes, quam ferrum, Magna cum diligentia & cum manifelta Sympathia aspiciant & moveantur ad stellam illam. His ergo rité ponderatis, consideret quis velim, quanta sit illa intercapedo sive spatium, quod est inter terram & octavam (phæram, ac procul dubio percipiet, illudesse quasi infinitum seu potius incommensurabile, & con1 sequenter irradiationes à corpore Magnetico factæ, aliqua Phantaltica & sensibili activitatis (juxta imaginariam Philosophorum nonnullorum phantasticorum sen- cabinuts.

tentiam) terminare nesciunt. At si actus talis & ad tantam distantiam, vel stellæ Polaris vel Magnetis denegetur à nonnullis, & illa Fracæstorij, cum illa etiam multorum aliorum doctorum opinio recipiatur & pro Authentica habeatur, quæ dicit ipsum Magnetem & ferrum, atque acum à Magnete tactam, se tendere ad Septentrionem ratione attractionis variorum Scopulorum ex Magnete consistentium, qui in montibus hyperboreis siti sunt: Si ista (inquam) opinio pro vera statuatur, tamen ex ea elicere possumus actum Magnetis ipfum & respectum actualem, quem corpora Magnetica faciunt, ad illum non posse limitibus ullis certis terminari, cum in ista etiam confideratione, talium corporum irradiationes, observabuntur cooperari à loco Æquinoctialis usque ad scopulos Hyperboreos: Sed istam corum opionem alibi falsam atque vanam probavimus. Iam verò istud totum, quod dictum est ad præsens hoc nostrum propositum, nimirum primum hujusce membri articulum appli-

## APPLICATIO.

docet, quòd sittalis coelestis & Astralicus subtilis Spiritus in omnibus Magneticisterræ corporibus, qualis est illis coelestibus: & per consequens, quòd radij cujus-

Primum & secundum problems nos | Spiritum, qui est expuriori & subtiliori substantia, quam ille Magnetia; Emittere valere radios suæ virtutis, non modò ad metam illam, ad quam collimat Magnes, fed etiam adfummum Divinitatis Throlibet eorum, tam longe penetrare queant num: Iterum hinc inde arguitur, quòd (tametsi ista penetratio fensu discerni ne. Spiritus in sanguine transplantato, potens num: Iterum hinc inde arguitur, quòd quear) quam radij cujusliber stellæ. Hisce \ sit in volnus ad quamlibet distantiam opepercipere posiumus, coelestem in homine | rari, arque itidem, quòd radiosus vulneris Spiri-

# DEPHILOSOPHIA MOYSATCA. Fol. 139.

Spiritus valeat cooperari & continuatum | Boreali, quam Australi aspectu soleat opecum illo respectum habere. Tertium denotat, quòd tametsi un quentum & sanguis in eo comprehensus non appareant ad ionginquum mobiles, nihilominus coope-rari, & cum Spiritu vulnerati ad distantiam & proportionem loci incognitam conjungi possunt. Per quartum & quinrum elicere possumus, aspectus sanguinis Borealis ad austrum extensionem, eile ab æquinoctiali ad polum, nimirum per 90. gradus. Verùm enim verò affirmo ego. quòd, ut Borealis & Australis animæ mundi emanatio valtam mundi cavitatem implet: Ita etiam Mediante câ & in ea potest actus iste animæhumanæse ipsum longé ultra capacitatem carnis & Sanguinis extendere: Atque ided ipse, non nisi intellectualités est concipiendus : Per quintum intelligimus, quamlibet Sanguinishumani seu Mummiæ Spiritualis particulam à toto divisam, habere & idealiter continere in se omnes partes seu proportiones, quas totum sive integrum possidet: Atque ideò tam

rari & per consequens deorsum à cœlo proprietatem similem pro occasione data allicit sive attrahit. Nam obistam rationem hic Spiritus dicitur à Propheta venire à quatuor ventis, & tamen non est, nisi Backiel, 300 Spiritus in essentia unicus, atcunque est in proprietate quadruplex: Namerat virtute hujus quòd mortui à Propheta specificati refurgerent: Atque ideò tam longé, quàm venti Borealis aut Australis extensio potest elle, tam longé potens est Spiritus iste in homine radios suos Spirituales emittere.

lam verò veniam ad probationem articuli lecundi, qui penetrationem Spiritus istius acutam demonstrat ostenditque, quòd sine ullo impedimento perficiatur contra opinionem nonnullorum ignoran- Fosterus & tum, qui credunt, Castella, scopulos, sylvas, alij ejustem montes & hujusmodi alia posse Spiritus farnia. istius subtilis & omnia permeantis motum arque actum impedire : Ejus probatio fit hoc modo.

Articulus, 2 hujus mem-

## Demonstrationes secundum hasus membri articulum comprobantes.

# I. PROBLEMA.

virturis in Magnete super ferrum impedire valet; quatenus experientia comprobatur, quòd Magnesallicit seu attrabit ferrum ad fe, non obstantibus aut igne aut corporibus solidis: Exempli gratia sit flamma aut candela juxta lapidem, appone filum breve ferreum,& cum appropinqua-, verit, per medias flammas ad lapidem penetrabit, versoriumque seu acus in versoriò, nec lentiùs nec minus avidé applicat

Eque ignis, nec aqua, nec terra in- ad Magnetem per medias flammas, quam greffum actionis aut penetratival acre aperto, ita ut non impediunt flammas acre apertò, ita ut non impediunt flammæ Gib.lib. 2, interpolitza coitionens. Hzec Gilbertus lib. 42.4 2. cap. 4.

Ita, ut videre possimus istiusmodi experimento, coitionem horum corporum Magneticorum esse nullo modo interpositione ignis aut perturbandam aut impediendam; Etiamsi aqua vel terra ipsisinterponatur, tamen hoc idem præstabit Magnes officium.

## ·2. PROBLEMA.

Gilbert.lib.2.

Ferrum allicitur actu immateriali seu processu incorporeo, qui operatur & concipitur in ferreo subjecto, tanquam in corpore continuato homogeneo: Acobistud ferrum movetur & attrahitur à Magnete, arque iterum ferrum attrabit ed se Magnetem & concurlus live convenientia in uni-.tate erit per eorum radios facta, tametli corpora denfa ad eorum coitum impediendum sint interposita: Gilbert, lib. 2. oap. 4.

Ita, ut elicere fas sit ex isto problemate. quòd substantiarum diversarum interpositio nil possit in impediendo illam Spiritoum coitionem, quæfacta est inter illa duo corpora; Quod est argumentum, quod influentiales seu formales Spiritus. nequeant suo motu impelli; Atque ideò Subtilis iste Spiritus, qui ortum suum ducit ab anima mundi, à Philosophis sagaciori-] bus dicitur omnia permeare entia verum hoc sequenti problemate planius.

## 3. PROBLEMA.

Gilb.lib. 2. Magn.

Magnes five frictione aut calore, ficcus aut humore perfusus, tam in aere, quam in aqua Magnetica provocat; Tum etiam folidissimis intersitis corporibus, vel lignorum tabulis, aut lapidum aut metallorum: uti auri, argenti, aut ferri crassioribus laminis: Hasc sunt verba Gilberti, lib. 2.

cap. 2.

EtRidleus, quòd, etiam si illæ substantiæ, quænon sunt Magneticæ collocentur inter acum versorij & Magnetem, tamen haud possunt impedire orbem & progressum vigoris Magnetici: Exempli gratia, si Magnes claudatur in pyxidem K k 3

Digitized by Google

aut ligneans, aut lapideam aut stanneam, | Magnes orbem suum Magneticum extenaut argenteam &c. Tamen nihilominus det.

### APPLICATIO.

modi expressionem, quod Spirituum vita- in concursu & unione cum eodem Spiritu lium in homine etnissiones sint tam subtiles Australi seu vivisicante, impediendus, hocac penetrantes, ut nulla compora interpoque praccipué, quoniam formales unius sita valeant eos in motu suo determinato Spiritus sunt continui & homogenei ad ilimpedire: Nec non est sanguis ille Mag- los alterius.

Concludimus igitur per typicam istius- neticus in unquento Magnetice excitatus,

## Procedo jam ad sextum prædictæ propositionis membrum.

Sextum membrum est, quod postquam | re, quæ pertinent ad se ipsum: Ita, ut, corpus aliquod (sive sit animale, vege- quemadmodum amator participare soleat tabile aut Minerale) sit per transplantationem alterius factum Magneticum, aut Magnes, ad aliud corpus, facit per attra-ctionem suorum Spirituum, amatorem ad se, ijs virtutem & proprietatem imperti- ciprodi.

cum natura amati; ita etiam amatum foler cum natura & conditione amatoris communicare, hocque præcipué, si modò sinc in genere homogenei atque affectione re-

Quadam demonstrationes problematica ad istud membrum confirmandum.

## 1. PROBLEMA.

Quodlibet corpus, cui Mummia viva i nesin alio homine propinatur, illicò sit Mag-

### APPLICATIO.

Problema hoc est animalis & non mi- 1 haud aliter, quam in præcedentibus affir-Magneticum reddatur & attractivum, tractivam & Magneticam reddere.

neralis naturæ, sed inferre videtur, quòd mavi, ungues & pilos in quercum transper transplantationem sanguineorum spi-rituum humanorum, unguentum protinus Spiritus unius cum Spiritibus alterius, at-

## 2. PROBLEMA.

Magnes nihil potest præstare, quod fer-rum Magneticé excitatum efficere neque-ad rationabile distans.

### APPEICATIO.

Nec pariter quicquam potest Spiritus in co coeant; Imò verò Spiritus in unin homine vivus agere, quòd Sanguis mortuus in unguentum transplantatus, prætuus in unguentum transplantatus, prætus in influentiam in vulneratum inspistare non potest: Si modò more reciprorent.

## 3. PROBLEMA.

Gilb, lib, 2 €ap.4.

Ferrum Magnete contactum aliud fer-rum recreat, illudque ad motus Magneti-cos instruit; Ita, ut tertium etiam ferrum motis verò clavis B. & C. ad se trahat, verbi gratia: Magnes appli-

| D. | <b>C.</b> | В. |
|----|-----------|----|
|    |           |    |

In cadem distantia Magnes A. non at- 1 berrus. tollit in acrem D. clavum &c. Hæc Gil-

APPLI

#### APPLICATIO.

priùs animantur à Spiritibus vivis in homine, & qui animant Spiritus unguenti, qui sunt de natura Microcosmica, ratione salis in usnea volatilis, quod est talium Spirituum vegetantium atque vivisicantium receptaculum, qui dant vitam homini, præterquam, quod jam Borealem pro-prietatem induerint & quasi pro mortuis neratum. habeanthr. Spiritus autem isti in unguen-

Ferrum B. comparatur ad Spiritus, qui | to referuntur ad C. qui agunt & operantur. postquam ita excitantur in D. quod Spiritus ex vulnerato emissos importat: Adeò, ut elicere possimus, quòd non sit, nisi unus & idem spiritus continuatus, qui in actionem reducit tria diversa subjecta cum spiritibus corum, nimirum sanguis effusus & transplantatus, unquentum & corpus vul-

### 4. PROBLEMA.

Gilbert,lib,2, ₩P. 4.

Magnes & vena ferrea funt idem & 1 eandem habent naturam, atque etiam in una Miniera, quasi Gemini, inveniuntur. Imò & robultus Magnes ferrum in se continet, arque ideò ferrum, quod ab utrisque eorum extrahitur, habet omnes Magneticas virtutes, tam in vena, quam post factam

separationem, sed magis debiles & impotentes, nisi excitatur à Magnete, aut ipsi addatur , hoc est , nisi Magnes cum eo armetur: Nam hac ratione reddetur in sua facultate Magnetica fortior, quam ipse Magnes.

#### APPLICATIÓ.

Simili plane ratione languis in vulnerato, atque ille, qui transplantatur, ut in unguento purificetur & confortetur, ab una eademque derivantur vena, arque unam candemque matricem habent, atque ided idem extractus sanguis retinet in se omnes virtutes Magneticas sed Magis debiliter, & in potentia magis, quain actu, nisi ab Australi sanguinis virtute excitetur, aut Balsamica unquenti natura armetur: Nam, si ita præparetur ac muniatur, videli-

cet si ita incitetur & dirigatur, possidebit & suam potestatem Borealem: Atque illa Balsamica & attractiva virtus usnez est adeò potens in sua Boreali & Saturnina conditione, ut subitò quasi sigillo confirmet & fistat per congelationem Australem illum sanguinem, qui fluit, haud aliter, quam videmus, ventum Borealem convertere in ignem & immobilem nivem atque grandinem.

## s. P R O B L E M A.

pora nobis cognita, sunt in natura & condi ione, propinquiores ad terram: Nam in se retinent substantiam admodum ge- unt.

Magnes & ferruminte romnia alia cor- | nuinam & homogeneam & ad terram appropinquantem : Atque ideò hæ tres substantiæ natura ad invicem conveni-

### APPLICATIO.

tio inter corpus humanum, quod comparamus cum terra, & sanguinem, qui exit è venis, quem referrimus ad Magnetem, atquè un guentum Spiritibus sanguineis relatu, quod ex sanguine erat extractum: Nam pinguedo & ulhea atque Mummia erant de sanguine : Scripturæ enim nos docent, animam carnis, & per consequent pinguedinis & ossium esse in sanguine stram: Quo fas est considerare, quod, quamvis hæ tres substantiæ corporeæ differant, tamen in homogeneitate Spiritus conveniunt: Ac ob hanc causam non est mirum, si sit continuitas quadam inter Spiritum Sanguinis corporei, atque illum in unguentum transplantatum. Nec profectò adeò debemus admirari in commercio illo naturali, quod est inter Spiritus Sanguineos & unguentum, aut, quòd unio tam

subitanea fieri soleat inter eos, aut quòd il-

Hisce liquet, quam sit propinqua rela- I lud debeat tam subitò sieri Magneticum, five Magnes, sola adaptatione corum in Balsamica & sanativa ejusin vulnus ope: ratione: Idque præcipue, quoniam per Spiritus in eo transplantatione adaptatos, dirigitur, & post animationem radios suz naturæ in suum simile convertit, cum sit tam propinquum in Spiritu & proprietate ad sanguinem vulnerati & frustum ferri, ut portio Magnetis ab integro abrupta fit suo toti: Quæ quidem portio in omnibus convenit cum Spiritu sui patris seu fontis, à quo est derivata: Ita etiam videmus, quòd, quamvis aër macrocosmicus videatur naturâ secundum suam positionem variare (namaer Borealis est frigidus; Australis verò seu Æquinoctialis calidus) est tamen non nisi unus & idem Spiritus continuas, utcunque in hanc vel illam nubem, distingui videatur: Atque iterum Spiritus internusseu formalis, qui quatuor ventos

Kk 4

Ezeklel. 36.

diversimodéanimat, est non nissunus & | hi tres non fuerunt niss unus sanguis, ut idem Spiritus indivisibilis (uti ab ore Pro- D. Paulus docebat Athenienses: Nimi- Ad. 17. phetæ accipimus) similiter est unica & ea- rum, quod omnes homines veniant ab dem Spiritus identitas, quæ agit in xulne uno sanguine, & consequenter ab uno Spiritus in sanguine estius seu transplantation, atque unguento: Quatenus omnes mate confirmo.

### 6. PROBLEMA.

Attractio facta est in corporibus pri-marijs, atque illa sunt ad invicem propin-quiora, & unius mutui inter se concentus, ratione corum identitatis in conditione. hit. Atque ob istam rationem Magnesattrahit

### APPLICATIO.

Hincergo colligitur ratio, cur sanguis s quam continet, avidé affectat & appetit sibi sanguinem attrahat arque unum corpus fuum simile, & unquentum animatum: ab una eademque natura suum simile affecter; Arque ideo Paracellus haud inconsulté dixit (ut anteà) quodlibet corpus, cui Mummia viva in alio homine propinatur, illicò fit Magnes: Atque ideò haud injuriâ possumus pronuntiare, cùm ab ipsa experientia hoc manifestatur: Quòd quodliber unguentum, & præcipue illud Microcosmicum, quod imbibit aut comprehendit Mummiam Spiritualem Sanguinis alterius hominis, confestim fit Magnes,& per incitationem Mummiæ Spiritualis, cedam.

suum simile: Atque propter hanc causam illud attrahit & allicit ad le, atque exinde ei tam impertit sanitatem, quam illud cum suo attractore de proprietate sua vivifica communicat. Plura ad fortem istius unguenti attractionem, post ejus à Spiritibus hominis vivi animationem probandam, proferre potui : Sed in hoç faciendo fortasse tædium potius, quam delectationem lectori inducam; Atque iterum in præcedentibus mentionem satis amplam de ca feci; Atque ideò relinquam ego membrum hoc, ut ad septimum pro-

## Membrum Septimum propositionis cum problematibus.

SEptimò, agentem, qui alienum seu peregrinum corpus; Multo magis illud, quod est de consanguinitate ipsius, Magneticum facit, & concupiscibile seu affectionabile; Idque specie propinquitatis in natura, elle Spiritum cruentum transplantatum in unguentum animale, seu plantam vegetabilem, (de qua anteà verba feci) qui

etiam Spiritus, est Magneti unctuoso director, ut in subjectum & Spiritum ejus, unde sic erat derivatus, Magneticé operetur, qui Spiritus si fortis & validus sit, potenter operatur; Sin debilis aut languidus, debilem duntaxat producit operationem.

### Nonnulla demonstrationes problematica ad confirmandum membrum anté dicta propositionis.

Hnostri explicationem in tres articulos seu partes dividamus necesse est, quarum prior probabit, Spiritum transplantatum reddere unguentum, cui commissus est, Magnetem ad vulneratum: Secunda, niculo sanioris ac robustioris naturæ recrequòd ipse sit solus dux & director poten- etur & iterum confortetur.

Oc membrom in meliorem intenti | tiæ unguenti,& conductor facultatis ipsus Balfamicæ ad Spiritum vulnerati: Acultima demonstrabit, quomodo debilis ac impotens Spiritus non nisi debiliter operetur per se . & tamen assistentia & admi-

### Demonstrationes sonfirmantes contenta primi articuli bujus Membri.

Gilb de Mag.

Experientià nos docuit, & huic rei asti-pulatur Baptista Porta, quòd si Magnes debilis, pulveribus chalybis ad tempus obruatur, evadet validior & potentior in attractione sua: Similiter chalybsnatura sua efficietur præstantior & validior : Sed Paracellus magis adhuc in relatione sua ve- sideat, qu'ain habebat anteà.

ritati appropinquat, dicens, extractione Magnetis candentis in olco Croci Martis, qui conficitur ex selectissimo Chalybe Corynthiaco, eò usque, dum amplius nihil imbibat, ita corroborabitur hic Magnes, ut decuplo plus virium in attractione sua pos-

APPLI

### À PPL1CÁTIO.

Sanguine transplantato imbibitus, unquento animali, (quod eandem relationem in se babet ad Mummiam Spiritualem, quam oleam Croci Martis ad Spiritum debilem in Magnete) revivificabitur ac recreabitur in vigore suo Magnetico, ac mixtus cum unctuoso suo simili, constituet Magnetem compositum, qui similem sibi Spiritum potentiùs longé attrahet, quam poterat anteà: Vicissim, ut parvulus seu debilis Magnes obrutus pulveribus terræ ferruginosæ, quæ est de natura ipsius, vires suas deperditas recuperat: Sicetiam Spiritus sanguincus inhumatus terræ unctuosæ, de natura sua propria, attractione sui similis à fonte sanguinis & salutaris spiritus ab unquento, sic unitur unquento, ut per animationem creet Magnetem aptissimum,

Simili relatione Spiritus Languidus in I qui naturam hanc Balfamicain utrique communicando, attractione membri sauciati reddit se ipsum medicinabilem; Ita, ut continuitate & integritate spiritus per contactum immediatum spiritualem, deserat spiritum usneæ Balsamicum, aliorumque ingredientium un auosorum ad vulnus. Nonne observamus, quòd aqua, quæ per acervum seu cumulum falis transit, virtutem falis omnimodé induat, licét effluxus ejus sit perlongus, & quòd ea natura falsa ab uno ejusdem extremo ad aliud communicet, & multò magis aër naturam loci, per quem transit procul velolonginquum transferet, & tamen omnis ille aër sic animatus erit continuatus, & per consequens multò magis subtilis ille spiritus cœlestis, qui aërem in habitat.

### 2. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib. 2

Ferrum contractatum recreat aliud | ad motiones Magneticas. ferrum per contactum, illudque instruit

## APPLICATIO.

Simili proportione in regno animali in vulnerati spiritum emanantem, & attrafanguis transplantatus per Australem seu vivum sum fontem, animat ac recreat Magneticé unguentum; Ita, ut operetur conditionem restituendo.

Ridle, trad. de Mag. cap.

## 3. PROBLEMA.

Si Magnetem nullius sensibilis roboris debilis, ut anteà, mis sapiùs repetaturs aut virium, quasi, Magneti roboris ac villdem effectus plané sequetur, si frustum: mus, vigorem illa robustioris ac majoris, tollatur à lapide, tunc ocui uniebatur, æqualem ostendet: Sed post-evanescet & dependetur. quam removebitur, minor ille erit adeò

goris validi & potissimum polis impona- | ferri Magneti robustiori applicetur, sed si tollatur à lapide, tune omnis virtus feré

## APPLICATIO.

Simili ratione sanguis debilis Borealis in unquentum transplantatus, & applicant se ipsum viventisspiritus emanationi, præfervatione & corroboratione unguenti fortificatur, & attrahit seu operatur efficaciter, teddetque totum unguentum Magneticum: Sed, si accidat, ut unquentum vel separetur seu abradatur à loco teli, in quod spiritus penetrarunt (ut Bevis Tell Well, eques auratus, fecit periculum in securi, quæ sauciarat plaustrarium) vel decutiatur aut abstergatur, (ut accidit in securi; Quæ sauciarat naupegum, per improvisam deijectionem capuli gladij Nicolai Gilbourni, equitis aurati) dimittet virtutem suam, quam recipit à Spiritibus fanguineis in homine vivo & litura Balfamica unguenti; Ac proinde vulnus ea divisione equé aut magis dolorosum erit, ac anteà: Sed si unguentum loco iterum appli-

cetur, telumque obvolvatur calidé concursus Magneticus renovabitur, dolorque confestim sedabitur, ut probatu est in multis: Atque hæc disturbatio seu intemperies non 7 fit aëre frigido solum efficiente dolorë rigidum ac torpidum in vulnere, sed etiam vulnus calore ignis fit tam inflammatum ac adustivé dolorosum: Nam, Iacobus Vi-rat, quondam mihi famulus, sed jamreginæ Pharmacopola, habitans in Bluke Friers, anno proximé elapso, conficiebat hoc unguentum, & tentandi gratia, quendam phlebotomo suo in Brachio vulnerabat, & postmodum in unctum Phlebotomum igni admovebat, ut liquefierer unguentum & Phlebotomum incalesceret, atque ita evenit, ut in illo instanti vulneratus ardorem adeò Magnum in vulnere suo persentiret, ut vix esset serendus: & tum è vestigio iterum perungebat Phleboto.

mum, & vulneris confestim dolor seda-batur, & mox consanescebat: Pharmaco-hoc problema. pola in vivis est, atque ad id confirmandum

### 4. PROBLEMA.

Kidl, Bid.

rum ejus Magnete validiori perfricetur, si non in potentia augetur.

Si Magnes debilis in loco alterius polo- | ille per vigorem & virtutem meliorabitur,

#### APPLICATIO.

Eadem proportio actionis est inter actum, reserando natura abdita; Haudali-Mummiam in unguibus & capillis, & Magnetem vegetabilem, ut etiam inter faciendo: Atque ita etiam est potentialis illum in sanguine transplantato & in un- seu Borealis natura Murnmize Spiritualis guento: Nam Magnes vegetabilis seu sanguineze, cum sit extracta & in actum quercus reducebat secretam illam ac octerrà uncuosa seu unguento Magnetico cultam in ipsis Mummiam à potentia in I redacta.

ter, ac in terra solet granum tritici, putre-

### 5. PROBLEMA.

Ridi, cap. 19.

&u Magnetis candescat igne, amittit om- | tangatur iterum, recuperabit virtutem & nem potentiam polarem suam, & virtutem | actum.

Si acus Magnetica contrectata prius ta- l ac facultatem directivam : Sed, si recens

#### APPLICATIO.

num (nam contrariorum eadem est ratio) sistanguis transplantatus, qui trangebatur Magnetice spiritu vitæ, frigore congele-tur, omne robur suum ac operativam di-diriget illud in cursu suo ad Membrum aflectivamque virtutem amittit : Sed, si ro- | fectum.

Itaque per conversionem propositio- | boretur un guento ac reanimetur, per spiritum Australem seu vitalem, ut antè, non reviviscet modò & aget iterum; Verùm

## 6. PROBLEMA.

Ridle. de Mag. corpor. €ap. 24.

Magnetem & viam ejus, Magnesita at- | sen ferro, juxta diversos modos. tollet, duplo; Imò quandoque decuplo

Si tenuissima lamina Chalybis affigatur plus, quam poterat anteà: Ab hac praxi inneutri polorum Magnetis, nimirum inter choabat armatura Magnetis, cum Chalybe

#### APPLICATIO.

Pari modo translatus sanguis Borealis, multò major est, & potis est fortiter su-est Magneti haud immeritò comparatus, gere & attrabere sibi Spiritum Austra-& unquentum ad armaturam ferro: Nam | lem, fanguinis viventis, in vulnerato: Iduniendo sanguinem congelatum cum un- que dulicidius probo per sequens probleguento, virtus attractiva & vis Magnetica | ma.

## 7. PROBLEMA.

Ridle,esp.24.

Si duo Magnetes, armati duobus denti. bus, separatim nobis ante oculos statuantur; Altero existente valido, alio verò debili seu multò minori, cujus axis seu diameter inter dentes est zonalis & similis longitudinis, conjunge dentes corum, qui

invicem, tunc fortior apprehendet & attollet debiliorem; & debilior unitus ac incorporatus cum fortiori, virtute, quam recipit à fortiori, tollet à terra & retinebit fortiorem ac majorem admodum firmiter, licèt sit multò ponderosior pondere, procedebant à polis & partibus contrarijs | quod lapis parvulus ordinarié elevac.

### APPLICATIO.

mensuras ponderum in proportiones in vigore spiritus) congelatum, effusum, ac transportatum sanguineum spiritum obfitum & quali armatum un guento, cujus natura æqué est propinqua, ac sanguis est

Hoc typo minerali docemur, (mutando | spiritui, factum esse Magnetem usque aded potentem, ut potens sit ad se attrabere majorem ac robultiorem naturam sanguineam, per applicationem ad ipsum minorem Magnetem Borealis natura & quali polum suum Borealem ad Magnetem majo-

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 142.

rem naturæ Australis: Nam hisce medijs | probatur hoc problemate. in regno minerali, unio naturalis fit, ut

### 8. PROBLEMA.

Est naturalis quædam; & violenta ac Boreali & Australi fiat: Iterum, quòd for-depravata unio: Illa verò naturalis est, cum tior attractio sit à polo Boreali, hoc confir-Ridleus, Ibid, coitio à polis contrarijs, nimirum polo mat problema.

### 9. PROBLEMA.

Polus Borealis est polus ad omnia pro-posita ac intenta Magnetica fortissimus ac | quam Australis possider. Ridle, cap. 6.

#### APPLICATIO.

Quibus patet, Borealem naturam, quæ | citur esse, ubi concurrentia oppositarum Bide, ap. 6. est in Magnete unctuoso, ac spiritum ejus influentialem, longé magis attracturum ·esse , quam Australis seu calidus Spiritus, aut æquinoctialis attrahere potest, nisi pro ut participat de natura Boreali, naturali quadam ad suum simile concurrentia: Atque hæc est ratio, quòd naturalis unio di-

naturarum polarium est facta: Nam ab illis fortior fit attractio, quia natura sola frigorisest contrahere, ut è contra, caloris est dilatare. Vis ista polaris conclusivé sustinetur hoc problemate, cum quo hujus articuli confirmationem concludo.

### PROBLEMA.

Magnetes, ferro armali polum duntaxat | apprehendunt-

Ridle, czp.24.

#### APPLICATIO.

Mummiam, unquento propriæ naturæ nochialem, & debilem ac congelatum, prosua circundatam & quasi armatam, ac Au-stralem seu vivam Mummiam carne te-setta est à Magnete un cuoso atque agente clam atque stipatam, sibi invicem Magne. tice prope polos applicare, nimirum vivi-

Ac si diceret, Borealem seu congelatam | dam Mummiam propé Australem & zquiejus imbibito.

Articulus 2.

### Iam ad se cundum bujus Membri articulum seu portio. nem devenio.

### Demonstrationes confirmantes contenta secundi bujus Membri articuli.

miam sanguinis transplantati, Spiritualem | testimonio demonstratur. esse virtutis seu vigoris unguenti Magne-

Quod ad secundum articulum hujus | tici ad vulnus, ad quodvisintervallum, di-membri attinet, qui demonstrat, Mum- rectorem & ductorem, indicat, illud hoc

## I. PROBLEMA.

Gilbert, de Magn, lib. 2. cap.4. Et Ridle.de traft. Mag. 7. cep.

Magnes conducit ac dirigit res Magne- prehenditur; Magnetice ad finemusque ticas, que concipiunt vigorem ac vires ab excitatur, ubi tangebatur; Atque ipsissico non modò in exterioribus; Verèm eti- ma vis ei sic impertita, ad alteram usque am, in interiori ac venosa medulla: Exem- | extremitatem, tam superficialiter, quam pli gratià, ut primum particula ferri ap- l centraliter penetrat.

#### MPPLICATIO.

Moc exemplo probatur, formalem fanguinis Mummiam simili plané modo operari cum Vnguento, quod se habet ad ipsa, ut ferrum ad Magnetem : Ita, ut, quemad-modum Magnes per ferri contactum, facir illud post imbibitionem vigoris sui spi-

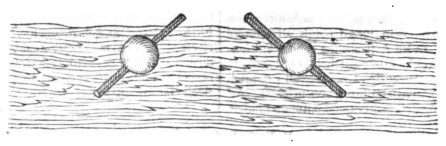
ritualis Magnetem: Sic etiam post receptione hujus Mummiæ sanguineæ unguentum redditur Magnes: Quatenus per ejus totū, vigore quodā Magnetico animatur, & virtute anima hujus Mummialis dirigit radios suos ac virtutemBalsamicam ad , Lla fon-

fontem, à quo Spiritus ille Mummialis ori- | hanc esse veram, per illa sequentia probleginem suam ducebat: Directionem autem | mata probamus.

### 2. PROBLEMA.

nit, alter alterum convertit, ac in ordinem fuum reducit & conducit, illumque ad concordantias suas dirigit: & quando convenerunt ac juncti sunt invicem, firmiter fibi cohærent invicem: Exemplum evidens est: Nam, si duo filamenta ferrea tremitatibus per polos contrarios excitantur, eaque per subera rotunda quantitatis

Vnus Magnes alium Magnetem dispo- | nucis avellanæ intrudantur, quæ postmodum aquæ innarare ac fluctuare imponantur, percipietis illa paulatim se dispusitura atque ordinatura, ac contactum Borealem Spiritualem unius, priùs axem suam direduram, & postmodum attrahere polum Australem, dum ambo sibi in morem duounius longitudinis accipiamus, quæ in ex- rum equitum cum fuis spiculis occurrant & obvient.



## DEMONSTRATIO.

### APPLICATIO.

plantato est unus Magnes, qui unguentum eum in modum disponit, ut ad Magnetem etiam quadret: Atque hic Magnes dirigitur Spiritu Mummiæ in concordantias Mummiæ Spiritualis, quæ expirat ex vul- hujus membri Articulum seu particulam nerato, quam attrahit & unit, & partim | procedo.

Mummia Spiritualis in Sanguine trans- 1 de virtute ejus vivifica participat, & partim communicat cum ipso de Spiritu suo Balsamico, qui ratione continuitatis suz cum vulnere facile, licet invisibiliter, transfert ad vulnus: At jam ad tertium

### Demonstrationes contenta bujus membri terty ejusque ultimi articuli confirmantes.

Atticulus 3.

ostendit, quòd Spiritus debilisac impo firmatum, quæ ex Magnetis proprietati-tens non nisi debilirer ex se operetur, sed bus producuntur. per affistentiam naturæ robustioris recre-

D tertium & ultimum Articulum | etur & fiat vigorosus : Hoc totum est per hujus membri quod attinet, qui complures coclusiones problematicas con-

## I. PROBLEMA.

Magnes amittit virtutem suam attra- to diu exponatur, nec servetur ac obruatur sullbert. lib. I. ctivam, & quasi deficit ætate, si aeti aper- limatura sen scorijs ferri.

### APPLICATIO.

Similiter sanguis vivus, ubi primum ex sibilitation un guentum transfera-venis suis mineralibus calidis est effusis & de aëre frigido gustavit, suam activam virtuem amitte se de conservation de conservatio quasi mortuus, nisi cum carne, & teload i muniendam, inservit.

## 2. PROBLEMA.

Baptista Porta Magnetem in limatura attractiva, quam antea. Similiter Paracel-Chalybis servabat bono temporis spatio, sus calfaciendo ac imbibendo Magnetem ac poltmodum reperit illum multo vigo-roliorem ac efficaciorem in virtute ejus augobat, ut dictum anté.

MPPLI

#### APPLICATIO.

Simili modò, si Mummia Spiritualis animali, reddetur Magis vigorosa in in sanguine transportato, debilis aut Lantum, ut animaverit totum unguenguida, servetur ad tempus in unguento l tum.

## 3. PROBLEMA.

Imponatur Magnes nullarum virium i si æqué esset virtuosus, ac Magnes, cui uni-Ridl,in trod. de Mag.com. seu roboris, quod facilé percipi queat, tus est; Sed postquam ablatus est, eris Cap. 17.

Magneti eximij roboris ac vigoris, po-tissimum polis, & exhibebit vigorem, ac tur.

### APPLICATIO.

Sic etiam si Spiritus transplantati cum am: Arque iterum, si recens inungatur, Sanguine, unguento sano ac Balsamico im-

plantentur, colligent vires: At, fiunguen- lieerum, ut antea Præterea hoc etiam Protum vel abstergatur, vel ignis calore de blemate ante à prolato confirmatur, quod fluat ab arnis, confessim amittet vim su- est tale.

## 4. PROBLEMA.

Si Magnes debilior perfricetur ad po- indevirture ac vigore suo, si non augeatur nide.

### 5. P R O B L E M A.

Validior, isque major Magnes, anget | majoris illius: Nam tunc polus ejus Borea-Ridlem, Ibid virtutem minoris, siille imponatur polo liserit vigorosior,

### APPLICATIO.

Validus sanguis ac spiritus in vulnerato aspectu, facit sanguinem debilem ac spiritum, qui in unguentum transplantatus est, dispectus, qui in unguentum transplantatus est, dispectus, qui in unguentum transplantatus est, dispectus, qui est vividior, agilior ac robustior.

## 8. Membrum propolitionis cum probationibus suis.

nis est, quòd in omnibus operationibus Magneticis Necesse est, ut sit applicatio reciproca seu aspectus factus inter amatorem & amatum, ut inter materiam seu fæmininum, quod concupiscit, & formam seu marem, qui concupiscitur: & ducendos dirigit, quod facilé perficitur, per similitudinem seu continuationem modo si continuatio fuerit inter spiritus spirituum formalium suo simili, quod agit | eorum. Sed ad probationes nostras.

Octavum membrum hujus propositio- in materia, unitur: Sic spíritus Borealis cum suo unctuoso Magnetico corpore efficaciter concupiscit & radios formales & æquinoctiales seuemanantem spiritum ex vulnere appetit, Magnetemque unctuo-fum, ad effectus suæ concupiscentiæ pro-

## Demonstrationes quadam problematica ad confirmandum boc problema.

## I. PROBLEMA.

Oitio Magnetica est actus Magnetis | instar viri & mulieris. ailbert de Magn, lib. 2. 182 ferrri, non unius, sed arriusque ad cap.4

## APPLICATIO.

Borealis natura, concupiscit virum, qui est calidioris & Australioris dispositionis : Sic etiam similitudine quadam Sympathetica in utriusque spiritu cocunt, acsua dam procreant; Vt filium, qui de utroque semina affectionis uniunt: Consimili pror- parente perticipat.

Yt mulier, que frigidior est & magis | sus modo spiritus frigidus in Sanguine congelato, spiritus sanguinis vividi & activi concupifcit, & postquam unusquisque coierunt, uniunt naturas ac tertium quod-

2. P R 04

### 2. PROBLEMA.

Prima formæ principalis in ferro vir- 1 tus, in Principio erat distincta: Sed jam quidem fusione seu liquefactione corporis ejus, confusa est, cum Magnetica seu ferrea vena igne examinaretur: & tamen nihilominus, postquam integer & pervalidus · Magnes applicatur illi, in pristinum suum

actum ac vigorem revertitur: Nam ejus formâ dispolitâ atque ordinatâ cum Magnete, uterque conjungunt simul vires fociabiles, consentiuntque simul sine ullo corporali contactu & per consequens unum redduntur.

### APPLICATIO.

Eadem ipsa est rario contrariorum, ac proinde idem dici potest de frigoris extremitate, quod in problemate allegatum est de illa casoris. Dicimus igitur, sanguinem, qui, quamdiu erat in vena sua naturali, distinctus eratin actione sua, jam effusione ejusin aerem gelidum, factum esse confufum ac omni manifelta formali actione vacuum: Cum yerd assistentia unquenti excitatur, denuò spirituali emanationi sanguinis robusti applicatur, rectificatur iterum, conjungit que naturam sum cum po- esset perlitum.

tentia adaptam, quam ab unquento accepit; Atqueita unio naturarum utriusque conflatur, qua spiritus vulneris participat cum natura Balsamica Mummiæ: Iterum in vera dicti problematis natura sine ulla propolitionis conversione, sanguineus in unguento Spiritus calore nimio reddebatur confusus, ut apparet M. Iacobi Viroti Pharmacopœa (experimento, in admovendo phieboronum igni, postquam jam Brachium alterius sauciârat, ac unquento

### 3. PROBLEMA.

Gilbert,

Bini Magnetes in cymbas diversas dis- 1 politi, ac ad superficiem aquæ expoliti, si sufficienter intra orbes virtutum suarum collocentur, se præparant affectione mutua, ut ad invicem concurrant, & sub finem mutuò sese amplectantur ac adhærescant.

Similiter, si ferrum adaptetur in una scapha, & Magnes in alia; Ferrum festinabit eo ipío modo ad Magnetem, & Magnes etiam in sua scapha movebitur ad ferrum; Adeò, ut uterque à loco suo eo modo ferantur, ut postmodum sibi invicem jungantur, atque ut probé satis facti ac contenti in amore sui conquiescant.

Simile efficietur, si duo filamenta ferrea Rister. esp. à Magnete excitata, per similia subera tran- 14 feant ac ad natandum aquæ imponantur: Nam videbitis, ea se mutud amore ample-Ai, movendoque gradatim sensibiliter coitura, & extremitatibus suis percussura, atque contrectatura se invicem.

### APPLICATIO.

Simili ratione sanguis Borealis seu con- modum aër continuatus est inter polum gelatus, seu Mummia sanguinea transportata, conductu vehiculi sui unctuosi, quod etiam præsentia ejus factum est Magneticum, unionem Australem vividorum ac mobilium fanguincorum Spirituum vulherati, ut materia formam, seu fœmina | solutivæ discussivæ, & mobilis seu agilis: marem concupiscit: & quoniam Spiritus | Ideò facilé concurrunt, fibique invicem continuatus est inter utrumque, quemad- amplexu Sympathetico obviant.

Borealem & æquinoctialem Australem, in macrocosmo, licét unaquæque extremitas sit diversæ naturæ., nimirum altera frigidæac siccæ, congelativæ, attractivæac immobilis; Altera calidæac humidæ, dis-

## 4. PROBLEMA.

Ridicus cap.

Vnio naturalis Spirituum Magnetico- rias, uti per polos, Borealem & Austra-rum est, cum coitio sit per partes contra- lem.

### APPLICATIO.

Sic fanguis Borealis seu Spiritus in sanguine transportato, qui congelati sunt, Borealem proprietatem assumpserunt, facilè concurrent cum Spiritibus Australis out æquinoctialis naturæ, vimirum cum illis fontis viventis, unde proveniunt. Cum simile suo simili gaudeat naturaliter; Potissimum cum aëre frigido ac crudo cir-

cundatur, atque ita cogitur se ipsum contrahere cum aëreo suo vehiculo à frigido Tuo advertario: Nam, Spiritus ab æquinoctio derivati instinctu quodam naturali, gelidam terræ & septentrionis dispositionem evitat: Ac proinde profugus leu contractus, in centrum attrahit ad sevivos radios sanguinis Australis: Hæc est ratio in

#### DEPHILOSOPHIA MOISAICA. Fol. 144.

Macrocosmo, quòd, cùm Boreas Spirat I fulgura ac coruscationes erumpat: Hæc fortiter, nec Auster usque adeò validè, aër in nubem condensatur contractione igneorum formalium, & Æquinoctialium seu radiorum Astralium, in aëre condensentur, I strum experimentale discernitur, nimirum qui ob frigus externum fugit ab acriscir- | cum aqua elevata est & aer inclusus, concumferentia ad centrum; Adeo, ut hanc ob rationem sæpiùs observetur, quòd in stum.

etiam contractio in aere incluso, cum externus aër friget, facilé in effectu per vitrum calendarium, seu instrumentum notractus seu coarctatus in spatium angu-

## Nonun membrum propositionis cum probationibus suis.

Embrum nonum propolitionis est, M quòd valida attractiva cujusliber Magnetis facultas sit conditionis Borealis seu Septentrionalis proprietatis, ac per consequens præcipuam suam facultatem attractivam à Stella Polari habeat, ac proinde juxta morem Magnetis attrahità circumferentia ad centrum: Iterum, omnia desiderata atque adamata, quatenus formalia sunt, de æquinoctiali facultate participant, cujus est radios per dilatatio-

nem à centro emittere; Ac proinde eorum per applicationem unio facit temperamenti mixtionem, quæ est inter polum Borealem arque æquinoctialem, id est, partim attractivam, & partim dilatativam: Quemadmodum est vitalis hominis Spiritus, qui agit in systole & Diastole, vel contractione & dilatatione: Eodem prorsus modo se habet coitionis Magneticz

### Nonnulla demonstrationes problematica ad confirmandum membrum boc.

netem, efficacissimam Magneticam attractionem esse a polo Boreali, & consequenter, quod necesse sit, ut sanguis, inquenter, quod necesse sit, ut sanguis, inquendo Borealem ac congelativam faculmus.

'N primis probatum vobis dabo demon- | tatem , admodùm reddatur attractivos & contractivus sui similis, pro ut mobi-

### I. PROBLE MA.

23. Ridle:

Polus Borealis semper est ad omnia stior, si quantitatem habeat, quam habet Magnetica proposita vigorosior & robu- Australis.

#### APPLICATIO.

Qua propter Spiritus Sanguineus, in- est ad operandum in naturam Australem, duendo naturam Borealem, efficacissimus Magnetice vel attractivé.

#### 2. TROBLEMA.

Magnes attrahit ferrum validiùs à polo | Boreali, quàm ulla alia ejus dem portio.

Glibert. de Mag, lib,I,

### APPLICATIO.

Hoc confirmat antedictum problema: | Spirituum confimilium, in Magnete undenique attractio Magnetica Sangninis | Etuofo, quo reddetur robustior in opera-Borealis causa est plantationis plurium I tione sua.

#### 3. PROBLEMA.

Gilbert. de Magn, lib, 2, CAP.4

residet : Arque hanc ob causam non at- vis Magnetis partem. trahit ferrum æquali virtute ab unaqua-

Magnes possidet punctus suos, id est, que parte: Atque etiam subjectum Magveros suos polos, in quibus major ejus vis | neticum non movetur nec fluit, ad quam-

#### 4 PROBLEMA.

Ridle, & Gilb.

in attractione, & remotiores, debiliores ac esse observantur.

Partes polo Boreali viciniores fortiores | infirmiores in virtutibus suis attractivis

LI4 D E-

### DEMONSTRATIO.

Iam verò varijs demonstratur modis, Stellamaximam attrahendi virtutem esse à Septentrione: Ac primò quidem, si suspendamus longam quandam ferri portionem per filum, (ut dictum anté) pars mundi Septentrionalis attrahet ad se extremitatem ejus; Ita, ut directé ad Septentrionem ac Meridiem spectet.

Ridleus, cap.

Secundo, si filamentum ferreum longitudinis quatuor digitorum transeat per suber, ac postmodum Magnete excitetur, suberque aquæ imponatur, Stella Polaris extremitatem ferri ad se alliciet.

Ridl. cap. 17.

RidLibid.

Tertiò si oblongum ferrum Septentrionaliter ac Meridionaliter fabricetur, atque ita collocetur, ut in eadem positione refrigescat, tunc animabitur atque induetur virtute poli, ac movebitur in acre sufpensum ex file, vel cymbæ impositum su- l Meridionaliter & commutabitur in natuper aquam, & trahetur à Septentrione, ac ram Meridiei, & altera in naturam Sephabebit quasi contionem cum Boreali tentrionis.

Quartò, si oblonga portio luti seuargillærecens exustæ, versus Septentrionem ac Meridiem refrigeret, tunc recipiet potentiam Magneticam à terra & polo.

Quintò constituite duos Magnetés cum polis eorum unius denominationis, nimirum polum Septentrionalem aut Meridionalem utriusque, ad extremitatem utramque ex portinucula argillæ igne candescentis, dum refrigescit, & utraque

extremitas unius erit natura.

Rialens.

Sextò imponatur portio luti oblonge formæigni, ac postmodum Septentrionaliter ac Meridionaliter refrigescat, & accipiet polarem virtutem: Ex hinc, ure denuò igne, & illa extremitas, quæ refrigerabat prius Septentrionaliter, jam refrigerat

### APPLICATIO.

Ex primo igitur horum Problematum ! atque experimentorum apparet, fontem attractionis vigorosæ esse à polo, eo quòd proprietas frigoris Borealisest attrahere, ac proinde Spiritus Sanguineus, induendo naturam Borealem, redditur Magneticus, æquè ac ille è luto seu ferro.

Procedam igitur jam tunc ad demonstrandum effectum, quem hic Septentrionalis ac Meridionalis Spiritus concurfu fuo mutuo arque unione producunt, pro

ut videmus Septentrionalem ac Australem polum, concursu suo immediato proferre æquinoctialem, quæ est vernalis ac temperata; id est, calida ac bumida, qualisest fanguis vivens: Ita, ut media natura, que de utroque participat extremo, producatur inter confluentiam aspectus corum, leu applicationem, quæ recipit ab uno & communicat illam cum alio : Probationes mez Magneticz funt he.

#### S. PROBLEMA.

Ridle, cep.19.

in polis suis junctis, poli illi duo se invicem contingentes, naturam habent æqua-

Binis corporibus Magneticis invicem torisseu æquinoctialis,nec excitabunt aut tenebunt acum ita tangentem.

#### APPLICATIO.

ritus, junctus applicatione quadam cum æquinoctiali Australi aut vivos aut dilatato, alter induet per hanc conjunctionem cé vulneri. naturam æquinoctialem, quæ relationem

Borealis seu contractus sanguineus Spi- ad quamlibet extremitatem habet, nimirum recipiendo à Spiritibus unquenti & dando seu impertiendo illos Sympatheti-

### Membrum decimum propolitionis cum suis probationibus.

Embrum propositionis dicimum est, quod per Spiritum viventem Australem (portione sui similis per effusionem ejus in apertum ac frigidum aërem debili, languida, Septentrionali seu congelata facta) potest post transplantationem revivificari, vegetari ac corroborari, atque ita revertendo ad naturam suam Australem seu æquinoctialem, potest unione

quadam Sympathetica fieri una homogenea, cum vivo sanguineo Spiritu, natura, transferens fecum paulatim naturam plantæ seu massæ animalis, cui implantatus est, atque ita potest efficere, ut qualibet natura extrema participet cum Symptomatibus alterius, sive bona illa sint ac salutaria, sive maligna ac dolorofa.

Non-

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol 141.

### Nonnulla demonstrationes Problematica ad confirmandum , boc membrum.

## 1. Problema anteà recitatum.

validioris imponatur, oftendet vigorem, ac l'ac erat anteà, niss repetatur hoc sepius.

Si Magnes nullarum virium ac roboris, | si esset aquè fortis ac ille, cui unità est quod facile discerni potest, polo Magnetis | Sed postqua ablatus est, æquè debilis est.

### APPLICATIO.

Sanguis Australis penetrans per Mag- | netem uncluosum, animat eum, atque animando vivificat illum, & tam Spiritum transplantatum ab externi aëris inclementia præservans, quam illum per naturam suam artractam Australem calefaciens, Spiritus emortuos languentis sanguinis ita transporta, tivivificat, pro ut Spiritus, in grano mortuo tritici terræ in humato, terram cum radijs Solaribus vivificatam, denno quasi à morte ad vitam animari cernimus. Quòd si verò un guenti portio, aufcratur à loco telisive armorum, quibus sanguis adhæret, vel ubi Spiritus San-

guinei penetrabant, Spiritus revivificati langneicent denuo, & vulnus dolorofum erit, prout erat, antequam sanguis unguento inhumaretur: Similiter etiam, ut, si terra removeatur à Spiritibus vigorofis in grano mortuo, langnescent, nec planta crescet nec multiplicabitur: Verum fi unquentum, ut anteà, animatum reapplicetur, vulnus prosperabitur ac consanescet fine dolore, non aliter, quam si terra, quae removebatur à Spiritu revivificato in grano reapplicetur illi confestim, ille Spiritus crescet iterum.

### 2. PROBLEMA.

Ridle cap. 16 suorum cum Magnete validiore perfrice- tur, si in ea non augeatur inde.

Si Magnes debilis ad unum polorum | tur, exinde virtute ac vigore Emeliorabi-

### Demonstratio: Ad boc confirmandum.

fiam faciunt, quod fi cervifia plane mor- | visiam optimam & summe virtutis. tua & nullius vigoris, imponatur cervisiæ

Expertum est quotidie abijs qui cervi- 1 novæ & recenter operantis, vertetur in cer-

## APPLICATIO.

Probatio hæc typica etiam exacté con-firmat idem membrum, nimirum, quòd tes.

#### 3. PROBLEMA.

Gilbert, de Mag. lib.2. va amittet, & senectute quali languescet, | ferri non reponaturant recondatur.

Magnesaliquid de virtute sua attracti - I si diu aeri aperto exponatur, & in liniatura

#### APPLICATIO.

ra effuius aerique aperto expositus, languet | rio, quod est de natura ejus, reservetur.

Sic etiam fanguis humanus, ex fua mine- | ac debilis redditur, nifi in unquento arma-

#### 4. TROBLEMA.

Vnum ferrum à Magnete excitatum | Magneticas instruit. Gib. Mag. lib. 2. cap. 4. recreat alterum, illudque ad motiones

#### APPLICATIO.

Sic Mummiale unquentum, per radios | in sanguine transportatos recreat, incitat emissos Sanguinis vivi animatum, Spiritus & animat.

### Membrum Vndecimum hujus propolitionis cum probationibus suis.

tio aëris operatur æqualiter super utru que extremű: Quodevidens est argumentű cotinuatæ unitatisánspiritu, inter sanguine

7 Ndecimum Membrü est, quòd altera- | passione inteperatus ac inclemens aer operatur in uno, illa persentitur ab altero: Haud secus ac si filum ad utramque procestrij extremitate, extendatur & ligetur altera extransplantatu in ungueto & vulnus, ut, qua tremitate, altera extremitas Sympathizat 108

autagit similiter per consensum: Quod | argumentum est evidens, aerem esse medium seu vehiculum, per quod influentia spiritualis transit, dictumque formalem cœlestem seu influentialem spiritum, qui in eo fertur per contactum immediatum communicare cu intemperie vehiculi ejus ! aërei, & per consequens hoc medio mutatur per vices ac portiones in dispositionem | auferatur, ut est anteà dictum.

Septentrionalem seu Australem; Ac proinde per frigus externi acris, fpiritus à vulnere fugit, illudque relinquit malé affectum ac dolorosum, cum hac attractionis specie, naturali quodam calore privetur; Ita, ut Sympathia in Antipathiam convertatur, ut apparet, cum unguentum à loco vulherante armorum, vel totaliter, vel ex parte

### Demonstrationes nonnulla problematica adconfirmandum boc membrum.

## I. PROBLEMA.

N vitro calendario seu experimentali, cujus tam sæpe sacta est mentio, inter ejus caput seu matratium superius, & aquam inferius, aërem quendam continuatum in vitri collo deprehenderis,& imaginemini oportet, aërem istum inclusum non esse sine spiritibus suis sulphureis, qui l dilatatione sui, dilatant etiam aëreum, cui insunt, vehiculum, & cum vehiculo dilatato aqua præcipitatur, & contractione spirituam corum, aëreum vehiculum contrahitur pariter, & aqua exsugitur: & tamen videmus, aërem, qui est inter utrumque extremum, esse unum aërem ab uno extremo ad alterum continuatum; Atque ideò multò magis occultum ac cœlestem Sulphureum spiritum, qui habitat atque agit in co, estque instar animæ in corpore, in toto & in qualibet parte: Idque indivisibiliter, ac minime in partes divisus: Cumque hic inclusus agens spiritus, unus exi-

stens numero, derivetur ab anima mundi, Vt universalis spiritus operatur in majore mundo, nimirum à Septentrione aut à Meridie: Pari modo etiam hoc membrum universalis illius spiritus operatur in aëre sto incluso: Nam, si Catholicus mundi spiritus agit aut spirat à Septentrione, ac producit in aëre effectus congelativos & contractivos, tunc quidem centralis in vitro spiritus similiter operatur, juxta eundem modum: Nam contrahit vehiculum fuum & exfugit aquas : Sed, si Catholicus mundi spiritus spirat ab Austro, tunc aër antea contractus, jam iterum dilatatur, & tunc etiam spiritus inclusi formales in vitro, operabuntur juxta eundem morem, ac diffipabunt & extendent vehiculum form aëreum in proportione seu modo amplioresut oculari demonstratione in dicto instrumento discernere licet.

## 2. PROBLEMA.

essentiam flatus sui à Septentrione ad Meridiem: Sed, quò magis linez zquinoctiali appropinquat, eò debilior est ejus in contractione & congelatione effectus, in hoc cum Magnete conveniendo, cujus partes; Quò polo fint viciniores, eò existunt in facultate sua operativa seu attractiva potentiores, & quò longiùs absunt, eò sunt infirmiores ac debiliores : Sed hic spiritus emanans à Septentrione ad æquinoctialem, est unus idemque spiritus in essentia, licét in proprietate variet in suis partibus. Similiter auster prædominans, ab æquinoctiali ad Septentrionem, suum flatum sine ulla essentiæ suæ discontinuatione emittit & tamen, quò magis appro-

Boreas flans in Macrocosmo continuat I pinquat Septentrioni, eò debilior est vis ejus in dilatatione ac dissolutione: & tamen spiritus est unus idemque in essentia cum illo Septentrionis: Est enim una tantùm anima mundi, seu spiritus vivificans mundum, quem Platonici existimant habere habitaculum in fole: & David ait: Posuit Tabernaculum suum in sole: Ac proinde venti à quibusdam vocantur filij Titanei: & Propheta æqué arguit unitatem & omnipotentiam spiritus bujus vivificantis, ubi inquit : Veni spiritus à quatuor ventis & infuffia interfectos iftos, ut Sap.1.12. reviviscant: Vbi arguit, non esse, nisi unum spiritum essentialem , qui (ut Salomon refert). implet mundum, estque in omni re mundi, sed multiplici proprietate.

## Applicatio conclusiva.

nerati sanguine non exhaulti, & in sanguine exhaulto unum esse spiritum in essentia, licet variet in proprietate: Ac proinde, cum sir continuatus ac indivisibilis in es-

Concludimus igitur, spiritum in vul- | netice & attractive ab unquento aget: Nam ratione essentiæ suæ ab Australi sen vivo sanguine in corpore, induit naturaBoreale & ach se sugitatque attrabit suum sientia; Mirum non est, quòd ab uno extre- lus Australis seu punctus, æquinoctialis, per mo ad aliud diversimodé, nimirum Mag- dilatationem emittit spiritum suum attar-

Digitized by Google

hendum, atque ita facta est communicatio | quovis hamisphario simile efficitur: Qua inter naturam Balfamicam & vulneratum, eo ipso spiritu diversimode operante. Et ego infigne exemplum in macrocofmo vobis referam, quando Sol est ultra æquinoctialem Austrum versus, (quod hyeme accidit) tunc natura Borealis potentissima est in attractione, congelacione, inspissatione, citra æquinoctialem : Vtè contra natura Australis maximé viget ac efficax est in dilatatione, dissolutione ac subtiliatione; & tamen clarè discernatis, quomodò unus idemque spiritus, in mundo operetur, ab uno extremo ad aliud: Nam, cum Sol aërem in Austro & aquas ibidem dilatat, quas hyems antecedens per attractionem frigoris inspissavit; & dilatatione eas diffipat, tunc aer ille ac aqua ita diffipata reperir locum ampliorem, ac fugir à solis aspectu Septentrionem versus: Atque iterum proprietas Borealis ejusdem spiritus, hyemali tempore maximé potens existens, per attractionem sugitac dirigit Magneticè hos spiritus, qui fugati sunt ab Austro, & quò propiùs attrahit eos ad polos, eò citiùs condensat eos in nubes, quæ ob naturam Sulphuream, quam affert ab æstate seu æquinoctiali, immediatè resolvuntur in pluvias: Atque hæcest ratio, quòd venti Australes sunt usque aded frequentes inter nos hyemali tempore; & consequenter, quòd pluviæ abundant in illo tempore: Ita, ut videre liceat, quomodò duplicata proprietas unius ejusdemque spiritus, operetur in uno eodemque tempore circa effe-Aum unius ejusdemque rei in uno eodemque aere Catholico mundi, ut dixi anteà in Philosophia mea Moysaica: Vtetiam in ascensione ac descensione fontium in | hoc caput finiam.

omnia vivaciter ac dilucide expedita funt in vitro Calendario, ut expressi anté. Ex quibus convincitur, quod, cum spiritus microcosmicus unicus sit in conditione cumillo macrocofmico : Sequitur, quòd, licet corpus ejus dividatur, tamen spiritus manet indivisibilis, seque potest dilatare ac contrahere ad illam extensionem , ut probatum est proprietatibus ventorum duorum contrariorum, quorum spiritus continuatur ab utroque extremo & per minutulas Magnetis particulas, quæ completos suos polos æqué ac integer possi-dent. Similiter ex his videre licet, hujus spiritus operationem non esse ulla Peripateticorum imaginaria activitatis sphæra limitandam, & consequenter operari posse ad ullam distantiam, si à vero ac homogeneo Magnete dirigatur & conducatur, hoceft, Magnete confentiente ad minus in specialitate, si non in individualitate, vel utraque: Vt sanguis vulnerati, qui transplantatusest,& ille in corpore,qui uterque est identitas in natura, & similiter, ut est usnea & Mummia in unquento, quæ est de eodem specifico, licet non individuo.

Vides igitur (lector judiciose) quam planéhoc negotium, seu antedica propositio demonstrata fuerit, tamper Magnetem & praxin naturalem in majori mundo, quam in praxi vitri Calendarij, quod nuncupo instrumentum demonstrativum meum experimentale, sed, cum tot peregrina accidentia, quæ incidunt in hac curatione, cafu & ex improvifo, quorum ratio hactenus dari nondum potuit; Paucis illa in fecunda propositione attingamac proinde

## Propositio secunda.

In curatione vulnerum per unquentum | Australis languineus, qui regnans in venis, armarium observatum suit, quòd, si tem- emittebat ac dirigebat radios suos ad unpore curationis hæmorrhagia incidat, ab alia quadam vulnerati parte, ut fluxus fanguinisnarium, mictus sanguinis; Vel ab alio quodam vulnere; Vel si rem habeat cum muliere menstruosa intereà temporis, virtus un guenti divertetur, ejusque efficacia nullius erit momenti: & ratio quidem, quam reddere queam, est, quoniam spiritus

emittebat ac dirigebat radios suos ad unguentum quod faciléattrahebat, alia viæ deducitur, attrahiturque à subjecto Magnetico contrario, divortium qualifiet per secundum Magnetem, inter spiritumemanantem & attractivum in unquento: Et sustinebo, demonstraboque, hoc verum esse experimento hoc Magnetico.

## Problema ad confirmandam propositionem

Gilber,lib. 2. cap. 32,de Magn,

rité cohærentia, alterius Magnetis, aut ferramenti exciti robustioris adventu, divor- | &c. tium faciunt : Quòd recens adveniens fa-

Duo Magnetes sen Ferramenta excita, , cie aversa sugat alterum, & illi imperat & duorum antex junctorum conatus definit

#### APPLICATIO.

Sic videtis, quam apté hi duo Magne- I naturali recipiant, vivaciter agunt, quam tes concurrant, nimirum anté allegatus diu existunt, intra sensibilem orbem raactus animalis, cum illis mineralium; Fi- diorum lucis calefacientium, excitatorum nio hoc caput hac affertione: Spiritus, qui | à centro ad circumferentiam: At verd, si subtiliationem ac actionem suam à calore dicti spiritus discedant aut exeant ex orbe

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. I.

lucis, & actu tenebrarum frigido circum cingantur, se ipsos contrabunt à circumserentia ad centrum, atque ita quiescentes in centroscessant agere, nisi incitentur aut provocentur virtute caloris, qui subtiliat, & subriliatione reddit utrumque extremum simile; Vt probatum est per vitrum calendarium & per hæmorrhagiam vulneris &c. Vt dicum anté. Quare auda-Aer concludam, spiritus in sanguine, vel corpore Sanguinis translatos vel ab armis vulnerantibus, vel in Bacillo aut acu tex toria exluctos, aut proba, aut similibus, pos se evocari, extrahi, revivificari ac uniri ad fontem suam, partim præservando illum ab externi aëris inclementia, dum denucleatur calore confortabili speciei suz, & partim viva coitione seu concurrentia ac conjunctione sui similis, aspectu favorabili ac salutari. Fui (vereor) nimis tædiosus in hoc capite, & tamen non prolixior, quam materia recté postulat, conside-

rando, quemodò mundus fuerit perturbatus, & cmnes Philosophi scopo ingenij sui mandent, de vera ac debita hujos curationis modi inquisitione, ut pote, qui in conclusione tam parum proferre & minus demonstrare poterant, modum istiusmodi curandi esse naturalem, quòd viam darent sine contradictione, censuris præposteris ac temerarijs hominum sibi sapientium, ut qui sanè constituere vellent, hunc curandi modum prorsus Cacomagicum & Diabolicum, quod ipsiinsultanter ideò mo-liuntur sustinere, quoniam Philosophi apparenter præcellentes, qui in defensionem hujus unguenti calamum stringebant, tam parum dicere ac proferre poterant, eaque ad tam leve intentum & tam levis momenti, ad intentum pro contrario: Iam dicam pauca de alijs Historijs, quæ referri possunt ad eandem curandi ratio-

#### CAPVT. VII.

Quomodo sit possibile operatione naturali ac Sympathetica, ut morbus in Sanguine, curetur saltem transplantatione excrementorum ejus ad longinquam distantiam in terram vegetabilem, non vegetantem, sed corborantem naturam infestam morbi mortificatione.

Ossibile est, ut morbus contagiosus in cineribus cujusdam vegetabilis, quodapmentitij, Sanguinis, nimirum urinæægroti translatione ad remotam distantiam, in | quæ debilitat eam-

fanguine & corpore curetur feriexcre- tum est ad confortandam naturam & ad rollendam ac destruendam infectionem.

## Historia experimentalis ad confirmandum hoc.

Est comes quidam nobilis, haud infe- | Doctores dereliquissent eam, quæ foedissiriorisapud nos Anglos notæ, jsque vir prudens, religiosus, & optimæ reputationis, qui communiter solet curare icterum ad distantiam, quandoque (ut mihi retulit) 100 milliarium, idque folummodo medi-'ante ægri urinâ translatâ ad se : Et modus | hic est, cineres arboris fraxini admiscet urinæægri, atque inde in pastam redigit, indeque in globulos numero 3.7. vel 9.& in summitate cujusvis dictorum rotundorum, facto foramine, indit Croci filamentum, atque ita replet illud cum urinæ residuo, ac tum posteà collocat seu disponit hisce globos in locum aliquem secretum, ubi nullus violet cos: & immediate icterus in patiente, sive longiùs sive proprius absit à medico, decrescet, atque boc experimentum probatum est in pluribus centum, & pauperibus & divitibus, & complures eorum tales erant, de quibus medici desperarant: Hoc non ipse solum, verum etiam nobilissimæ Dominæ filiæ, quæ gratisin Dei gratiam benefecit pluribus pauperibus, affirmant verum esse: & tantum ipse affirmare possum, quod vocatus ad uxorem Chururgi Anno 1632. Postquam alij

mé infecta erat dicto morbo arquato, & usa etiarh Pharmacis, sed in vanum: Ad ipsius petitum, ablegabam famulum ejus rus, cum literis ad dictam nobilem, ad implorandum ejus axilium, sed intereà remporis,quo mittitur urina,persuadebatur dicla 🕻 🕻 fœmina à quibusdam fatuis mulierculis, fieri altu & Magià: Quod admodum perturbabat ipsam, ut duriter etiam famulum fuum tractaret in reditu: Hinc expedio nuntium è vestigio, expetens, ut ejus Amplitudo destruat, quod sieri secerat ab in-gratitudinem dicta secmina: Renunciat mihi, se velle, sed replicabat simul fore in vanum; Nam sanitati restituet eam jam, faciam quicquid velim: & sané convaluit ipsa immediatè. Similiter erat quædam nobilis fœminæ Baronis filia, uxorque Equitis aurati nobilissimi, Guilbelmi Brooke, quæ turpiter defædabatur dicto morbo, deprehendensque, remedia usualia in medicina parum aut nihil conferre sibi, urinam ipsius mittebam ad dictum Comitem nobilem, qui faciebar, quod in se erat: Cum verò deprehenderem, morbum semperadbærescere ipsiblicet urinæ quidem

colorem mutaret, conscenso equo, certifi- ! cabam nobilem illum de modiço effectumedicinæ habito; Petebat is, ut mitterem urinam'denuò: Atque ita infecta illa Do-

paucos dies perfecte atque integré fuit sanitati testituta. Est & alius, qui ad cognitioné meam plus quadraginta curavit hoc morbo infectos, evaporando urinam eorū mina secunda vice urinam mittebat; & in- | lento igne: Qua; (Deus est testis) satis loncioiebat confestim conturalescere & intra | gé absunt vel à superstitione velveneficio.

Demonstrationes quadam problematica ad confirmandam probabilitatem hujus propositionis.

I. PROBLEMA.

Ngues & piliægri foramini quercus luro oblinendo, curant membra Atroinclusi, clausoque foramine cum
paxillo seu clavo ejusdem ligni, illudque teà.

### APPLICATIO.

Ac proinde multò magis materià serosa, quæ à sanguine separata est, quia sal essentialis, vegetabilis sanguinis in specifico, in quo sunt scintillæ quædam spirituum vitalium, miscetur cum ed, & virtute eorum est Sympathia seu respectus continuus inter sal & sulphur, inter globos & fanguinem infectum: Nam (ut probatum dedi in præcedenti capite.) spiritus urinæ æqué continuatus est cum illo in' guenti; Ita, ut continuitate aliquaatque unione consensus, facultas curativa cinetam super infectum languinem in corpo-

re, quàm super urinam; Ac proptereà hoc caulæest, quòd, ut sal in cineribus operatur, in salem in prina; Sic uterque eorum communicant virtutes suas concentu mutuo, ratione ejusdem continuitatis sanguini; Ita, ut, quemadmodum virtus plantæ cum croco tollit ac intoxicat infectionem in urina; Sic etiam consensu mutuo, qui est inter duo inficientia extrema, nimirum sanguinem & urinam, infectio in sansanguine, ac erat spiritus vulnerati & un- i guine observetur paulatim deficere, languescere ac perire : Sed, producam vobis Problema Magneticum ad confirmandam rum vegetabilium operatur spiritualiter, possibilitatem hujus propositionis. nualem , viddem fer mituralem,pro

### 2. PROBLEMA.

Duo Magnetes apté cohærentes ad po-los oppositos, accessione validioris Magne-tis seu ferri incitati abortum faciunt, & rum, cessabit ac finietur: recens accedens, facile depeller alterum,

# APPLICATIO.

Sic unio illa, quæ fiebat inter spiritum | infectum cum corrupto humore & fanguine corrupto separatur, atque innatura-lis, cogitur aufugere ac discedere à naturali ad minic ulo alterius, qui potentior est innaturali, qui est minus homogeneus & aptus ad rectificandum & purificandum per unionem sui spiritus impuritatem in sanguine naturali, & ad tollendum ac mortificandum corruptorem in urina.

Non opus, ut de his plura ad eorum probationem proferam, cum caput præcedens hoc plenè confirmet; Idque relatione ad Magnetem habita, & ad vitrum Calendarium in quavis particula hujus propositionis. Siquidem, ut sanguis trans-

plantatur à fonte sanguinis vulnerati, & quali implantatur & inferitur unquento: Sic etiam urina cum sanguineis spiritibus transfertur à fonte Sanguineo icterici,& plantatur seu collocatur in aream cinerum salutarium; Vndè, non aliter in vivo sanguine operatur, quam sanguis aut spiritus in unguento in venis vulnerati.

Iam verò procedam ad Magnetem Microcosmicum, qui exemptus est ex vivo homine; & in animo meo est vobis paucis, & tamen generaliter, effectus in Sympathia mirabiles, delineare, quos ipse, sua Mummiæ Spiritualis ex corpore humano extractione ac transplantatione veraque

applicatione, producit-

CAPVT. Mm3

Digitized by Google

### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. I.

#### CAPVT. VIII.

In quo secretus Magnes, qui ex Microcosmo seu homine vivente extra bitur, universaliter una cum modo attractionis ejus, seu extra. ctionic Mummie Spiritualis ex homine, & applicatione & operatione ejus tam Antipathetica, quam Sympathetica explicatur.

riam, que si probè consideretur, multis gradibus illam unguenti armarij excedet. Nam, non selum curat ad distans, ut illud, sed eundem operatur effectum per spiritum vegetativum plantæ; & tamen spero, Historiam hanc meam sapientum auribus minime Cacomagicam visam iri, sed saltem naturaliter Magicam; Ac proinde ordinatam à Deo, ad operationem, in vero ejus usu, in hominis bonum & beneficium: Nam to eum finem spiritus sapientiæ docebateos, qui prompti erant ad sapientiam (ut Salomon testatur) tam ea, quæ oc-

Am verò Abstrusam, per transplanta-tionem curandi rationem, paucis ape-festa & apparentia sensui humano: Cumque bonum per se converti possit per abufum in illicita & mala intenta, ut gladius 👌 tam ad occidendum, quam ad servandum, ut vobis in posterum dicetur. Quapropter Dei est voluntas, hæc mysteria ab imperitis occultari, vel ad minus illis vulgaribus denegari, qui perverso sunt animo, & destinavit, ut ijs detegerentur, qui nonesti sunt, sapientes ac Deum timentes : Sed, dimittendo omnia problemata, ad rem me accingam, & eâ, qua cœpi methodo,procedam.

### Propositio generalis.

M Agnes ex homine vivo fine ullo de-trimento fanitatis ejus extrahi potest, qui diversa quadam ad partes corporis convenientes applicatione, Mummiam Spiritualem, vitalem seu naturalem, pro placito applicatoris ex uno eodemque homine vivente, idque absque ullo detrimento corporis ejus extrahit seu exsugit, quæ recte cum Magnete, qui imbibebat illam,

transplantata ac reddita vegetativa, operabitur, aqué administratione interna, quam ad longum intervallum, vel per Spiritualem emanantem relationem, postquam debito modo disposita est & adaptata tam sanitati, ac præservationi, quam infectioni ac detrimento & destructioni humani ge-

### Explicatio cujus vis Membri bujus propositionis.

generationem, conditionem ac præparationem Magnetis: Secundum, modum applicationis pro extractione Mummiæ spiseu membris sic ordine.

Ac propositio conssisti ex pluribus | ritualis aperit, Tertium aperit modu variz Membris, quorum prius speciat ad transplantationis Mummiz illius sic extracta, ac finaliter tam usum, quam receptum illius: De quibus omnibus particulis

### De Magnete Microcosmico.

tem habet Magnetis mineralis; Acobid facile conijci poterit abijs, qui judicio pollent, quid sit; Comparando Magnetem animalem cum illo mineralis: Nam, ut mineralis Magnes non est naturalis sed monstross partus: Non enim à similibus & æqualibus genitoribus generatur, sed procreatur ad morem Mulæ, siquidem ejus Mater, seu passiva corporea massa, est vulgaris Saturninus ac faxeus Mercurius, sed ejus genitor seu forma activa est Metallinas, Sulphureus, Martialis spiritus: Sic etiam hic Noster Magnes Microcosmicus confistit ex Sulphureo, Martiali spiritu, qui est quasi genitor ejus formalis, & deperegrino atque exoticoMercurio, qui nihilominus elt proximus vicious in politione &

Vncupamus hunc Magnetem Mi-crossmicum, eò quòd proprieta-passiva ejus seu Mercurialis materia: Quod ad mineram quidem, ex qua extrahitur, est homo vivens, defumiturque ac derivatur ab ipfo sine ullo detrimento sanitatis ejus, & post debitam præparationem ejus, redditur Magnes aptissimus ad exsugendam atque attrabendam Mummiam spiritualem ex homine vivo, idque sine omni sanitatis detrimento ac noxa.

Ratio autem, cur Magnetis istius nomen in publicum viva voce non protuli, in præcedentibus fatis apertè explicui, nimirum, ut adindiguorum manus non perveniret tale arcanum; Atque de ipso nihilominus hoc in loco feci mentionem: Quoniam(in oblivionem & exilium perpetuum relegato illo malo, quod afferre potest) respectu ulus fui falutaris, quatenus scilicet converti

potest

#### DEPHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 148.

potest in sanitatem & præservationem humani generis, sic dignum est expressione & citatione in literis aureis, omnibus probis ac pijs, mentis maturæ ac ingeniofæ; Licet sciam à quibusdam scrupulosis criticis & mucosæ naris hominibus, effectus illius salutares, qui inde procedunt, nuncupabuntur Cacomagici & ascribentur actui Diaboli: Licèt audacter asseverare mihi | ne, nativitate & proprietatibus.

liceat, me expressisse subjectum Magnetis nostri tam dilucidé ac plané, illudque descripsisse circumstantijs relativis, tam esse-Crive out Philosophus aut Medicus, nisi sit assininæ capacitatis, facilé expedire & expiscari illud, ac diducere realem materiam ejus possir, allusione typica facta inter illud & mineralem Magnetem, in compositio-

### Actus transplantationis Mummiæ Spiritualis.

Vòd ad actum seu modum transplantationis attinet, Paracelfus inquit, extractam Mummiam Spiritualem non operari ad sanitatem & præservatione, nisimedijs mineralibus, vegetabilibus ac animalibus:& proinde necessarium est, ut spiritualisMummia attracta seu extractaex corpore, virtute Magnetis animalis, introducatur in naturam vegetabilem, quæ Mummia dicta, der se existens vegetabilis, per adoptionem quasi in illam introduci potest, atque vegetativa natura ac conditione indui

Debemus itaque portiunculam Magnetis bujus imbibiti, cum certa proportione terræ ejus materiæ permiscere, & in hac compositione semina talium herbarum serere, quæ ad hunc vel illum morbum expellendum, & hanc vel illam malé affe-ctam partem Principalem corporis humani, vel hoc aut illud membrum infirmum,

quod in regione continetur sua, curare apta sunt, ut, Exempli gratia: Pro pulmone in regione, vitali, cum morbus est Phthisis semen lini seu Iuniperi, in regione naturali, cùm est hydrops; Pimpenellam seu Absynthium: In partium contusione & attritione, hypericonem seu Plantaginem; Vt tumoribus seu vulneribus, persicariam, consolidam majorem aut vel minorem; In morbis salsis, ut sunt dolor dentium, dolor oculorum, in menstruis fluentibus Persicariam maculatam &c. Herbæcrescant necesse est in terra hac composita, idque in aëre aperto: Vtque herba seu planta crescit, Sympathetice & Magnetice extrahet Spiritus imbibitos Mummiales ex Magnete, atque hoc modo efficiet, ut Mummia ex quovis membro particulari extracta. juxta ejus conditionem apta ad curandas infirmitates membri proprij reddatur.

### De usu ac virtute Mummiæ transplantata.

Postremò, ad modum quomodò uti debeamus Mummia hac transplantata, postquam in naturam seu conditionem vegetabilem motatur, quod attinet, sciendum est, quòd.

Si morbus humidus sit, comburatur necesse est herba cum terra Magnetica denuò; Si magis sit morbus temperatus; Nimirum, inter extremitates aqua & ignis, tunc herbam in aère seu fumo ad siccandum suspendito, & morbus deficiet paulatim, pro ut herba marcescir; Vbi præbueris ad comedendum herbam illam seu fractum bestize, que est validioris nature, quam ægrotus, bestia inficietur eo morbo, & homo morbidus liberabitur.

Si verò morbus sit siccus & de natura combustiva, ut est icterus Phthisis&c. & eum in animo est curare, atque ex corpore expellere, tunc accipiens herbam cum terra ejus Magnetica, eamque proijcito in aquam currentem, & morbus deficiet & evaneicet paulatim.

Similiter, si Mummia Spiritualis ita ex quodam membro particulari hominis sani extracta, in vegetatione sua continua conservetur; Si dempto ejus fructu, eum transplantes in quercum solidum, hoc medio membrum, ex quo Mummia erat extracta crescet continue & continuabitur in naturali sua ac robusta proportione vegetationis, absque defectu.

Iuxta eundem modum etiam salices, nisi eò quòd increscant tam subitò, ab id minus aptiores sunt ad boc opus; Ne membrum nimis festinanter cresceret: Nam, illo modo multa consequi possunt incommoda, ut exempli gratia: Si juxta dictum modum pili alicujus, salici includantur. crescent tam subitò & usque adeò copiose; Vt, nisi removeantur inde, aut salix ignocremetur, oculi & cerebrum persentiscer inde noxam ac detrimentum, ut fluxiones dolorosas excitet: Nimirum in subitanea accretione aut nimia humiditate arboris: Ac proinde juxta hominis proportionems necesse est inveniatur & eligatur arbor proportionata, in quam Mummia est transplantanda: Sed quercus ante alias est eligenda arbores, quod non nisi temperaté & validé crescit & augetur, & hominis ætas, dies quercus vix excedet per Mysticum hoc attractionis genus, verus ac Sapiens ille Magus (sic enim appellare mihi licet legitimum Philosophum, qui in morem Salomonis, per proprietates rerum naturalium, talia in effectum reducere potest, quæ in admiratione multis (ut dixi) gradibus potentiam seu actum unguenti armarij excellunt: Nam, mediante eo, fapientes amorem induxerunt & familiaritatem inter eos, qui capitali odio inter fe diffi-M m 4

### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. I.

diffidebant : & multa alia stupenda hoc medio præstari possunt. Paracelsus loquens obscure de facultate hac Mummiali, ostendir, quomodò simia & Anguis seuColuber, (inter quos Antipathia naturalis seu conflictus arque odium esse semper observatum fuit) possint sibi invicem reconciliari: Sed ad rem nostram.

A . Si membra, ex quibus secunda Mummia fuit extracta, sint coroboranda, tunc extractam Mummiam vegetare facias, ut anté, per transplantationem temperatam,

& juxta naturalem proportionem in quercu, vel aliqua alia arbore sana consimili. Si verò membra aquo sicciora sint, tunc fac, ut extracta eorum Mummia, vegetetur in salice, & inde vicissim transplantetur in aliam quandam arborem temperatam. Similiter etiam in complexione humida.potest ad tempus transplantari in calida & tardé crescente arbore, qualis est Iuniper, solummodò observando, ut fructus, in quem Mummia est transplantata, præser, vetur ab omni externo nocumento.

### DEMONSTRATIO.

monstratione possibilitatis operationum istarum, in Spirituali transplantata Mummia, conteram, cum ijsdem probationibus, quibus modum curationis per unguentum armarium & transplantationem, confirmavi, quod descriptum est in capire libri hujus prædicto, plené ac dilucidè ratione harum occultarum & arcanarum actionum in hoc curandi genere expediri ijs, qui nolunt cum Thoma quicquam credere, nisi quod sensu consirmetur: Ac proinde pro manifestatione actionis hujus occultæ per naturarum relationem, vos etiam ad illum ipsum locum remitto, ubi un guentum comparatur vegetabili & Magneti; Spiritus sanguinei ad Mummiam Spiritualem: Modus applicationis radiorum à Mummia, ad membrum ægrum, ad applicationem transplantatorum sangueorum Spirituum, ad membrum vulneratum, præservatio Spiritualiter crescentium Spirituum in unguento, à frigore ad preservationem fructus vegetabilis, in quo plantatur Mummia ab injuria externa, ita, ut eadem sit utriusque ratio; & consequenter eadem sit demonstrationis via in ambobus.

Nimis tædiosum est hoc loco operationes efficaces hujus secretæ Mysticæ Mummiz exprimere; & certum scio, imperitum aliquem Momum, seu ignorantem quendam Cynicum, vel risurum vel obla-

On est, quod tempos in ultiore de- straturum illis, quæ jam à me dicta sunt; Nam, quis major scientize inimicus quam ignarus? Ac proinde reliqua occultæ hujus Mummiæ proprietates & effectum ejus Sympatheticum, criticis ejusmodi celabo, atque in Thesauro veritatis reponam: Vno verbo dico, nimirum, quòd mediante ea pleuritis, Hydrops, Phthisis, vertigo, Epilepsia, morbus Gallicus, Paralysis, Cancer, filtula, ulcera putrida, tumores, vulnera, herniæ, fracturæ, superfluitates, suppressiones menstruorum in mulieribus, uc & sterilitas in ijs, hectica, Atrophia scu membrorum consumptio, & similia,medijs hisce naturalibus Magicis, curari posfint, idque ad distans & fine ullo immediato contactu: & Paracelfus affirmat, hunc Magneticum curandi modum, qui magia narurali efficitur, omnia alia Phylica fecreta, quæ extrahi possunt vel ex herbis, ant radicibus, aut mineralibus, virtute atque operatione excellere. Denique, quoniam de Magneticis Medicamentis in libro illo, Tractatu meo de Medicamentoso Apollinis oraculo descripto, ulteriorem de istis Mysterijs feci mentionem, vos qui estis judiciosi, docti & prudentes ad illum re- 🛧

Iam verò ad secundam hujus libri partem seu membrum proparabo, quod de Antipatheticis experimenti bujus Mommialis effectibus tractat.

# Pars seu Membrum Secundum hujus Libri qui praxin Antipathiæ pertractat.

CAPVT. I.

In hoc capite Author exprimit, quomodò illo ipso eodemque Spiritu.in creatur, atam Antipathetici, quam Sympathetici, effectus produci possint; Hicetiam ratio redditur, at que enucleatur, cur Spiritus infectus & conditione venenosa corruptus, maxime sit suo generi venenosus ac contagiosus.

T certum est, simile naturaliter gaude- ! turam suam , si sana sit & Spiritibus vivire suo simili: Natura enim lætatur na- | ficantibus ac salubribus plena, sic etiam natura, ac natura corrigit & corroborat na- tura, fi intexicetur & inficiatur à natura veneriola : semetipsam sangacsalubri na- l. præcipuæin Spiritu ovium nec tentatspituræ uniendo : sito corrumpet atque in l. ritum aggredi humanum. Norme comquinabit illam: Atque ita hoc genere abor- limuniter videmus, similem naturam alterativæ ac depravatæ unionis, Antipathia loco Sympathiæ substituitur: Iam verò quomodo hoc in natura fit possibile, paucis vobis referam. Vt natura Magnetice affechar & allicit ad fe fuum fimile : Ita quidem, si illud simile, quod assugit sibi, corruptione inquinetur, dictus attrahens spiritus, utcunque fit fanus, cito glycipioron, nimirum venenum sapiat, atque ita similiter corumpetur æqualiter cum illo spiritu, qui ipsi est homogeneus, in quo residet infectio, coactus ex improviso fovere conflictam dissensionem & Antipathiam, in Tabernaculum suum recipere, pro ut videmus, Spirituum fanum in animali, qui fitiens fimile spirituale coeleste pabulum, quod occulte in aere vagatur, ut recreetur inde, ex improvifo inimicum fecum adducere, nimirum fumum peltilentem ac corruptum, quo opprimitur & incenditurigne putrido : Ita, ut non esset desiderium aut appetitus sani spiritus, venenum illud introducere, sed spiritum ipsi similem, qui intoxicabatur: & iterum unusquisque spi. ritus, qui gravatur ullo Antipathetico & innaturali accidenti, expetit excutere Antipathiam contentiosam, & reassumere Sympathiam illam pacificam, qua anteà fruebatur : Sed se ipsum ad hoc opus nimis impotentem inveniens, aprus est adhærere fanisac bonis Spiritibus ad sui recreationem, cum quidem vis unita fortior, & si plures falubres Spiritus fui fimiles jungerentur libi, tunc cò facilius adversarium fuum Antipatheticum vinceret & expelleret : Sic etiam videmus unum lippum, ejaculando radios suos contagiosos in recreationem ad mediocre intervallum, fieri flammam, quæ incendit Spiritum fanum, cui applicat : Nam venena spiritualia, sunt fecretæ flammæ ignis maligni, fimilia: Quapropter, ut Spiritus unione quadam junguntur invicem & multiplicantur ad instar olei oleo additi; Sic flamma contagiosa increscit & pascitur æqualiter utroque: Nam, ut sapus Spiritus expetit societatem sui similis ad confortandum illud,& corruptus spiritus ita desideratus etiam concupiscit sanum Spiritum, ut sibi adverfus immicum fuum affistat : Ita corruptio fugitur & attrahitur ab utroque, & Antipathia cogitur inter eos quiescere, nec eos derelinquit, dum penetrarit & corroserit usque adipsa eorum viscera, & intoxicarit illa. Et notandum est nobis, non esse Spiritum venenatum, qui citiùs se jungat Spiritui, quam talis, qui specificus est & natura homogenea: Hac enim est ratio, quod unius hominis Spiritus infectus apidemia, usque adeo multiplicat illam, potissmum in genere suo, ut etiam infectio illa maligna, dicta (The Murren) furit non fir illorum abufus insciens, qui illis pro-

tam putrefactione maxime effe exitialem fuo fimili? Sic vermes ejecti è corpore & sicci in pulverem redacti, interna admini-Itratione enecant lumbricos: Sputum rejectum à pulmonico post debitam præparationem, curat Phthifin : Splen hominis præparatum inimicum est spleni tumentis. Calculus vefica aut renum per calcinationem curat ac diffolvit calculum : Tactus manus mortui curat tumores scirrhosos: Scorpio contusus, aut corpus ejus maceratum oleo, curat vulnera scorpionum : & oleum viperæ, ut etiam trochisci carnis morfum vipera : Mortuus ac congelatus sanguis & excrescentia ex offibus humanis falfa, est Antipathetica hæmorrhagiæ: Tandem nihil eit, quod magis præpotens fit ad corrigendum impedimentum in spiritu, quam applicatione spiritus ejusdem specifici alterati à natura sua per ejus contrarietatem : Sic etiam nihil est, quod citius inficiat naturam fanam, quam naturafibi ipfi homogenea, quæ jam corruptionem induit : Arque hæc est ratio, quod infirma ac corrupta Mummia unius hominis tam apra est purrefacere ac corrumpere illam alterius : Quod etiam non solum Paracelfi verbis hisce discernere possumus: Corrupta (inquit) Mummia corpus etiam fanum quod attingit, & cum quo unitur corrumpit; Ea autem fani corporis corruptio est corporis alterius, ex quo Mummia Faracels de Fhil.trad.3: fumota est, valetudo & fanitas : Vt exempligratia; Si vir sit leprosus, egoque extraham Magnete microcosmico Mummiam ex eo, tradamque sano homini, leprofum illum fuæ restituer sanitati ; Sanum verò, qui accipit, turpiter eodem morbo inficiet, ut vobis expedietur in posterum latius. Sed, antequam medullam hujus negocij aggrediar, fas erit, ut transgressionem efficiam Apologeticam, ne quidam ex invidia potius & indifcretione, quam in verà Magia naturali profunditate, me Cacomagiæ indigné incusent, idque duntaxat, quia penitus sunt in Mysterijs licitarum illarum artium naturalium ignari, quales Salomoni revelabantur, ac fapientibus hujus mundi in bonum ac beneficium humani generis per bonum Dei Spiritum detegebantur: Nec proptereà evitandi sunt, eò quòd per homines malignos ad malos effectus converti queant; Atque ita à veris usibus, in quem finem Deus illos destinabat diverti : Sed potius peritus naturalis Magus, qualem verum medicum esse convenit, prius scire debet bonos usus mysteriorum ejusmodi occultarum in natura, ut meliori cum effectu,ijs, pro generis humani commodo ac fanitate amissa testaurando, uti ac applicare possit: Ac tum posteà, ut

Digitized by Google

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. II.

veniane, divertant ac deponant omnes | clionem creaturaram proferre. ejusmodi malignos effectus, quales homi-

duci possunt, ut inde eò commodits ante s nes impij vellent illis in damnum ac destru-

#### CAPVT. II.

Brevis Apologia pro usu mystica seu Spiritualu Mummia, & adprobana dum, quòd tam abusus equidem Antipathetici, quàm usus Sympathetici, atque omnium aliorum naturalium à Mago naturali, seu sapienti medico praventionis causa sciri atque intelligi debeant : Licét non in actum redacta, sed saltem, ubi necessitas requirit.

Equidem non ignoro, complures cynicos latrantes, Criticosque invehentes, atque Momos Satyricos fore, quorum sola voluptas igne indignationis seu malitie fo-veri assolet, qui suffocati quasi ceco ac torpenti ignorantiæ fumo occoecati, dicent: Quòd, si effectus Mummiæ Spiritualis Sympathetici liciti & concessi sint medico, tamen proprietates ejus Antipathetica odiosæsunt ac minime ferendæ; Imò quidem Cacomagicæ funt, quia Diabolus inthruit ministros suos circa abusus, seu malum usum Microcosmicæ hujus speciei corruptionis; Ac proinde hanc ob causam vel ipsa scientia ejusmodi rei tolerari non debet &c. Hasce objectiones (scio) sensus & rationis expers genus Blateratorum, de | negotij tam mystici scientia movebit: Verùm si dicta illorum inter sapientes locum inveniant, quid obsecro eveniet de arte Salomonis in Magia naturali aut cur ipse (qui sapientissimus hominum putabatur) usque adeò deciperetur, ut ad cognitionem omnium aspiraret, & tam naturæ humanæ inimicos, quam amicos intelligeret? Nam dicitur de ipso, illum scivisse naturas creaturarum viventium, ferocitatem bestiarum, cogitationes hominum, differentes plantarum virtutes radicum, atque aliorum omnium, quæ occulta erant & secreta: Imò, cur diceret, sapientiam artificem omnium docuisse se? An non igitur planta, animalia & mineralia, quæ tam valida funt naturæ humanæ venena, quam ei benigna & falutaria? Sciebat (inquit Textus) naturam omnium creaturarum viventium seu animalium: & cur, si modò illud esset verum, quod convitiatores ita effutiunt ? Cur proprietates corum, quæ venena sunt,ac damnosa generi humano cognosceret ac contemplaretur? Nunquid Aspis, vipera, coluber & purrefaciens ille ac corrumpens vermis, qui Seps vocatur, aut Gallicé Pourrisseur, ratione putrefacietis veneni: Serpes dictus Dypfas, qui spiritus siti immensurabiliafficir: Amphisbena, Basiliscus, Draco & Hollio, Salamandra, Cantharides, aliorumque infinitus numerus, tamterrestrium,quàm aqueorum animalium: Nunquid (inquam) lunt ista ver enosa ac mirum in

modum perniciosa humano generi > Sciebat etiam differentias ac virtutes plantarum: Sed dicent judices temerarij, quid rationis habebat spiritus sapientiæ, ut detegeret ac demonstraret Salomoni effe-Aus abominabiles herbædichæ Aconitum, quæ usque adeò perniciosa est & homini & pecudi, ut Poëtæ illam ad ripam fluminis venenosi Acharontis in inferno crescere fingerent. Cicuta, quæ Character erat mortis inter Athenienses (nam succo ejus homines morti condemnatos intoxicabant) Iufquiamus, Papaver, ex cujus fucco fomniferum Opium derivatur, Scammoneum, Euphorbium, Colocynthis, Apium rifus, Tythymallus vel Cataputia, Colchicum, Flammula & multa alia vegetabilia similia: Similiter inter Mineralia Antimonium, Argentum vivum, Arlenicu, Rolalgar, æs viride, Lithargyrium, Cerulla, Vitriolum aliaque infinita? Ad quæ replico; Omnia hæc, licèt in se sint venenosa, tamen debito modo tractata & præparata à sapientibus, fiunt medicinalia, eofque scire velim Deum omnia bona creasse: Sed est Diabolus, ejusque instruments, quæ per malum corum usum seu applicationem illa odiosa ac detestabilia naturæ humanæ reddont: Nam, ut genuino ac legitimo fuo ufu & applicatione poliunt effectus Sympatheticos producere: Ita quidem abusu suo nihil, nisi Antipatheticas actiones conflictuíque rebelles pariunt in natura humana: Deus(inquam) ea ordinavit ad bonos usus, nimirum pro sanitate humana, sed Diabolus ea more destructivo & malitiosé applicat: Quod etiam anté ductus sapiens seu Magus naturalis Salomon hisce in verbis confirmat: Deus (inquit) creavit omnia, ut existerent & ellent, faciebatque omnes terræ ratio. nes fanas ac durabiles,ita, ut non effet in illis medicina destructiva: Similiter Deus creavit hominem inexterminabilem, sed erat malitia Diaboli, ut mors intraret mundum: & maligniac impij imitantur ipfum, suntque ex semine illius: Vnde liquet, suisse Diabolum & homines improbos, qui funt mortis & exterminij instrumenta; & sanè veri Diaboli incarnati, qui adaptant illud usui malo, quod revera bonum ac legiti-

Digitized by Google

Sap. 7.

#### DE PHILOSOPHIA MOYSAICA. Fol. 150.

mum est in se. Quid plura? Anne quoniam Diabolus bonas res applicat ad usum malum, ideò illud in perpetuum ab horreri debet & evitarià sapientibus? Ac,est ne obistam causam bonus ejus usus ex humana societate excommunicandus,& in æternum pro Cacomagico, damnoso & Diabolico habendus? Vt exempli gratia: Quia Diabolus & ejus adhærentes, intelligo veneficos & necromanticos, institutione ac manuductione Diaboli, applicant Mummiam humanam tam corporalem, quam Spiritualem pro perniciosis ac destructivis suis inventionibus, proptereà omnes, qui utuntur eodem ad intentum bonum ac falutiferum, funt pro Cacomagis æstimandi? Anne est indicium, quòd medicus, qui morbos per illud curare solet, ob eam rationem commercium cum Diabolo habeat? Aut necesse est, Christianum medicum, quia notum ipsi est malum, quod proprietates rerum naturalium innaturali quadam & Antipathetica adaptatione patrare poffunt, ideò illud malum in jacturam fanitatis humanæ debere exequi? Sané si res, pro ut sunt, considerentur probé, scientia boni & mali in creaturis optime ad medicinæ artem quadrat, medicæque scientiæ convenit. Nisi notitiam habeat tam de malo quam bono, quomodò ei possibile est curare in commoda, quæ à malo efficiuntur: Siquidem, nisi notà caus à effectus difficilimé aut nunquam curabitur. Exempli gratia: Quomodò perficietur curatio, aut causa extinguetur aut tolletur? Verus Magus non intrat scientiam simplicium venenosa naturæ, ut mediantibus illis noceat, sed, ut discernat Alexipharmacum, quod debebat I prævenire malitiam ejus: Vt Scorpio Scorpionis, Vipera Viperæ noxas persanat. Anne est necesse, ut quisque gladiatus suo gladio occidat aut lædat? Nonne defendere potest aliu, ne interficiatur aut lædatur? Sic etia nec sequitur, ipsum medicum necessariò debere intoxicare patientem suum, quia venenum novit, atque etiä modū corrigendi & emendandi ejus malignitatem, quod patientem sua sanitate privavit : Nissenim venenum noscatur, Alexipharmacum difficulter habebitur: Si Heremita Aquiæ sextensis ille (de quo anteà dixi) novisset speciale Antidotum ad eos curandos, quos veneno infecerat & peste afflixerat, complures eorum quosposteà curabat, cecidissent una cum reliquis: Si incarnati sint Diaboli, quorum voluptas est destruere (ut quida homines gladiati voluptatem capiunt in schismatibus, cædibus &c.) alij, qui usum ignis noverunt, malé illum applicant, ut ille, qui Dianætemplum Ephesi igne destruebat: absit, ut tales naturales creatura, quales funt ignis, ferrum & fimilia protinus abijciantur, nec in vero eorum exerceantur usu, eò, quòd damnum inferunt, cùm in abusum rapiuntur: Sancti, sunt æqué ac

funt Diaboli in terra, qui notis sibi impijs invention ibus ac machinationibus istorum Diabolorum, cum Archimagistro suo Satana valent se vindicare, eosque armis suis proprijsjinvadere ac superare. Scholastici discunt ab Aristotele artem Sophisticationum & fallaciarum, non ut decipiant, fed, ut præveniant fallaciam, & sic honestus, artificiosiffimus ac fidelis medicus, mysteria veneni, maximé Spiritualis, scrutatur, non cum intento intoxicandi aut damna inferendi, sed, ur majore cum certitudine & efficacia vigorofa, moliatur curationem morbi, & ut causam, eâ priùs notâ, tollat, naturà cum venenis probé intellectà, curatio eriteò certior. Vulnus venenosum viperæ (utdixi) curatur Antidoto Theriacali, in cujus compositionem caro viperarum ingreditur : Oleum Scorpionum, seu ipse Scorpio per se contusus, curat ictum Scorpionis, idque attractione quadam Magnetica sui similis. Quòd cum ita sit, cur non prudens medicus intueatur natura venenorum Spiritualiu, aqué ac Spiritualia alexite ria quæ funt in homine, cum venenu, quod vulnerat, deprehedimus effe ratione suæ homogeneitatis in natural Magnete perfectifmum, ad fugendum ad fefuum fimile? Si per fanam Mummiain homine curare possunt ac tollere corruptionem seu venenum, quod fimilis ejusnatura accidentaliter imbibit, nunquid fas est scire unu æquè acalterum.

Confitendum est mihi (ut dixi) esse Diabolos incarnatos fuper terram, intelligo abominabiles ministros & filios Satanæ, qui traditi suo magistro ac capiti, committunt (ut vobis dixi antè) varias in solentias ac insidiosa stratagemata, per sanguinem, pilos, olla, cutim & Mummiam corporalem corporis humani: Sed, super omnes alios malitia quorundam latronum, carnificum, aliorumque factionis illius necromanticæ, abominanda est coram Deo & hominibus, & digna, ut virgis ferreis cædatur, vel igne deleatur & extirpetur ex quavis republica bona, qui Diabolica sua astutia, in usum adhibent, extremum hominis halitum in expiratione vitæ eorum, ut inserviat malignis suis intentionibus ad voluntates suas: Atque ita disturbant quietem tranquillam Spiritus hominis morientis, de quo genere malig-narum, Paracelfus in hunc modum loqui- Philof. tur: Per triplices hasce Mummias multa 3. passim præstita & commissa sunt ab ijs cumprimis, qui illas ipfimet præpararunt, ut funt carnifices, lictores latrones &c. Qui non folum vitam hominibus ademerunt & jugulatos ipfos Mummiam fecerunt, sed etiam jugulatorum Spiritum, quem Spiritum hominis vocarunt, exceperunt, illumque sibi in extremo mortis momento subijecerunt seu subjugarunt, ac varijs imposstis oneribus exagitarunt. Hinc ars enata est Necromantiæ, taliter ab ipsis vocatæ: Væ autem huic arti ac illis universis, qui

### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB.III. Memb. II.

tam facile illa abutuntur. Necromantia quidem & ipsa, est seu Diaboli seu à Diabolo instillata, docta & tradita, & abipsius instrumentis seu mancipijs in abusum tam grandem conversa: Sunt enim illi homines nocentissimi.quibus præstaret lapidem molarem de collo suspendi, atque ita in profundum mare eijci.

Relatum est mihi, carnifices Germaniæ vulgò, artistas esse in Diabolico hoc genere vocationis, & per illud mirabilia polle efficere, eò magis dolendum, eos ferri ac tolerari. Sic itaque quisque discernere potest

differentiam manifestam inter verum u. fum & abufum abominabilem rei bonæ; & quomodò (ut dictum anté) sint Diaboli incarnati, æqué ac Sanctifeu pij ac boni fuper terra, quorum nonnulli, utuntur Dei creaturis ad beneficium hominis, atque alij ad ipsius ruinam ac destructionem; & per consequens, licere medico honesto & pio versatum esse in utroque extremo, licet sola ejus praxis debet occupari in benefaciendo: Iam ad subjectum meum descen-

#### CAPVT. III.

Quomodo Sympathia possit per accidens, aut mala dispositione in Antipathiam mutari; Hîc etiam demonstrationes quadam Magnetice ad quamlibet hujus Subjecti propositionem probandam exprimuntur.

In hoc capite, quod pertractat effectus Antipathiæ, juxta eandem, quam in difcursu meo præcedenti Sympathiæ Methodum observavi, procedere mihi animusest;

Quare in primo loco proponam vobis certa fundamenta, quæ eam ob rationem voco Propositiones, ac postmodum eas varijs modis demonstrare aggrediar.

### r. PROPOSITIO.

Vt per Sympathiam in Spiritibus natu-talibus quodvis membrum corroborari po-pi ac inficitest ac fortificari: Sic itidem per Antipa-

### Exemplum experimentale seu Demonstratio.

Si Mummia Spiritualis extracta ex homine, admisceatur rebus venenosis, atque ita permittatur, ut putrefiant simul, vel misceantur cum Mummijs infirmorum ac infectorum, vel cum menstruis venenosis mulierculæ, tumque herba plantetur, vel Magnes ita imbibatur & conservetur in vegetatione continua, causa esse potest, ut morbus sit continuus; Similiter, si quis præbeat herbam aut frudum qui sapit Mummiam ægroti, bestiæ, quæ validiorisac firmioris elt naturæ quamæger; Tum bestia inficietur illo morbo, & æger liberabitur. Ab hoc experimento complures egregij abusus perficerentur à malignis hominibus, pore.

si hic modus divertendi virtutem creatura à bono ad malum notus esset illis: Nam hoc modo disseminare possunt febres & epidemiam: Planta enim exfuget Mummiam Spiritualem corum, qui infecti sunt istiusmodi morbis venenolis ratione vegetativæ activitatis suæ: Similiter, si Spiritualis Mummia extracta sit mediante Magnete isto Microcosmico ex corpore lepra infecto, appliceturque, vel modo quolibet ad intra administretur alij, qui sanus est ac salubris, inficiet sanum ac salubrem, infectumque liberabit, ut à quibusdam probatum est: Hæc Paracelsus in libro de tem-

### 2. PROPOSITIO.

Mummia Antipathetica ægri extrahi | nus est. potest ac infici seu in fundi alij, qui sa-

### Exemplum demonstrativum.

Hoc confirmatum est probationibus præcedentibus; & ulterius hunc in modum statuminatur.

Si quis serat semina seu herbas, spectantes ad tria membra Principalia in Mummia Cadaveris mortui, seu in Mummia exægro vel infecto aliquo extracta, fructusque horum vegetabilium dentur seu administrentur homini vel beltiz, tum morbus transferetur in dictum hominem seu bestiam: & hoc etiam medio improbi ac maligni inficere ac intoxicare possunt. Cum verò hæc facinora horribilia sint spiritui religioso, non ausim ulteriùs effectus Antipathiz in Spiritibus exprimere, qui abusu benedi-ctionum Dei Patrari possunt, Intrabo igi-

ib.de Tempore. J ...

Paracelf, in

### DEPHILOSOPHIA MOYSAICA.

Fol. 151.

tur aliam speciem praxeos Antipatheticæ, | quam ad ejus destructionem verget. Ibi-quæ potius ad conservationem hominis, | dem.

### 3. P R O P O S I T I O.

Si duæ carnis particulæ, recens vulne- | ratæ, sibi mutud applicentur, Sympathizabunt ac uniantur, affimilabuntur, unaque caro continua reddetur: Ita, ut altera earum prosperat, sic etiam altera faciet; Modò, si ille, à quo caro illa addita mutuata est, sanus, vivus & in vegetabili sua dispositione maneat. Quòd si verò arbor animalis, ex quasurculus erat desumptus (intelligo corpus, ex quo caro mutuata erat seu exsecta) marcescat aut pereat, idest,

agere ac vegetare dimittat, tunc quidem hæc muruata caro, dissidebit cum carne commodatoris, qui vivit ac vegetatur: & per consequens, Antipathia ex illa unione procedet, quæ anteà erat Sympathetica; Ita, ut non nisi emoriens caro jam amputetur, aut à carne viva, super qua transplantata erat & fixa exscindatur, vivam carnem etiam Gaugrænari ac corrumpi secum fa-

### Experimentum ad boc confirmandum.

Hoc rite probatum ac statuminatum est 1 experimento illo in Italia anté citato. Cùm enim quidam nobilis vulnere nasum amisisset, vulnereque facto in Brachio alicujus mancipij sui, ex consilio medicorum adaptaret illud naso suo itidem vulnerato, atque ita caro unius firmiter affigebatur carni alterius, continuans juxta illum modum, dum agglutinatione ac unione Sympathetica, utraque caro in unum coalesceret, tuncque portio carnis captivi exscindebarur ex Brachio, formabaturque in formam nasi, in Nobili illo, mancipium que ita manu

mittebatur; cum pecunia satis ampla pro suis doloribus perpessis: Accidit autem quodam tempore post, ut moreretur Mancipium,& licet ex hac vita discederet longe dissitus ab hero suo, tamen caro mutuatitia in naso heri ejus marcescebat ac gangrænabatur, eatenus, ut Antipathia inter utramque carnem licet unitam in unam substantiam, usque adeò augeretur, ut, nisi confestim caro illa emortua fuisset excisa, reliquas partes sanas corrupisset ac destruxis

### Demonstratio Problematica pro Magnete.

sua politione, sed innaturaliter dispositus fugat ac resistit alteri.

Demonstratio hujus Problematis ex-

Magnes Magnetem trahit in naturali | pressa fuit tamper Magnetem in scaphas distinctum, quamper duo ferrea filainnatantia suberibus.

### 2. PROBLEMA.

Si planta exscindatur, exempli gratia i salix, sique regulariter eidem trunco insera- 2: propositionem 5. capitis, in applicatiotur, crescet; Si verò irregulariter, emorie- ne ad vegetabilia: tur ac peribit. Vbi superius explicatur.

Pro hujus Problematis probatione vide

#### APPLICATIO.

Sic, si Spiritus utriusque carnis, innatu-raliter disponantur invicem, removeantur-que ab unione Sympathetica ad dualita-tem Antipatheticam, vel separationem aut discordiam innaturalem, tunc tam quidem

### 4. PROPOSITIO.

Si Mummia Spiritualis ab aliena seu peregrina quadam natura corrumpatur, tamen respectu Mummiæ corporis naturalis; Sani ac salubris, quod ita infectum est, fana ac falubris Mummia corporis non affectaillam Magnetice attrahet, licet non tam affectionate, sed tardiùs ratione unionis aut adhæsionis veneni exotici, quod | mixtionem Antipathiæ cum illa Sympa-

thiæ efficit, & ratio illius tarditatis in repulsione insultus Antipathetici est, eò quòd sana ac homogenea Mummia, partim actu suo concupiscibili sibi simile suum Sympatheticum attrahit, & partim dissimile suum proprietate sua irascibili contaminans expellit. Sed quoniam diffimile hoc Antipatheticum tam firmiter simili suo infecto adhæret, ideò accidit, ut refistentia expul-Nn3

#### SECTIONIS SECVNDÆ. LIB. III. Memb. II.

mia Spiritualis æqué corrumpatur ac infil thia convertiur in Antipathiam.

siva sit tarda ac debilis saltem: Ac ita Mum- | ciatur, atque altera; & hoc modo Sympa-

### Experimentum ad confirmandum boc.

que argumenta stabilientia hæc, nam cum corrupta Spiritualis Mummia in aère ab aliquo febri pestilentiali seu variolis infecto, teratur; Mummia ita infecta, cum sit Spiritui sani hominis homogenea, se unit, atque in hoc respectualter alterum amplectitur: Sed Spiritus sanus Mummialis persentiscens & quasi degustans naturam heterogeneam seu infectam, quæ suo simili adhæret, illam segniùs ac tardiùs expellit, eive resiitit, eò quòd suum simile concupiscit ac proinde attrahit Sympatheticé, & vicissim | citur.

Multæ ac variæ dantur probationes at- 1 odio prosequitur suum dissimile, & proinde illud Antipathetice non nisilente & segniter expellit, quod ob hanc rationem efficitur. Atque hæc est causa, crisin expulsivam subito haud fieri, postquam infectio quadam venenosa est recepta, nec sudores, nec hæmorrhagiæ seu eruptiones sanguinis ex naribus, quæ sunt resistentiæ ac facultatis expulsivæ Antipathiæ contagiosæ argumenta, subitò apparere volunt: Atque hoc quandoque victoria Spirituum sanorum, & quandoque vana corum molitione perfi-

### 1. Demonstratio Problematica derivata à Magnete.

Si exigua ferri portio ponatur in cym- 1 bam cum alijs necessarijs ad navigandam, ut super aquam fluctuet, arque Magnes in aliud vas ad illam ipfam aquam prope altebina corpora Magnetica, depravabitur de- pathia consentiens oneretur.

bilisque ac innaturalis erit facta, eò quòd Magnes affectat, & sibi valide suum simile vel maximé adamatum attrahit, fimodò non misceatur materijs contrariæ naturæ, rum collocetur, coitio, quæ fiet inter hæc & per consequens minime cum illo in sym-

#### APPLICATIO.

Denique, Mummia quæ Antipatheti- in ipsa, & scaphaseu cymba ita onerata, apcam infectionem sibi junctam habet, & in conjunctione sanæ seu robustæ ac salutaris Mummiæ applicat, in simili ratione se habet ad fragmentum lapidis dicti Theamides (qui Antipatheticus est illi Magnetis; Nam ille, teste Plinio repellit ferrum vel Magnetem ipsum, ut Magnes illos ad se attrahit) ac si jungeretur in Scaphula seu vasculo Magneti vel portioni ferri ita locatze |

plicetur Magneti peregrino in alia scapha in pelvi aqua pleno, validior Magnes par-tim attraheret fuum simile, nimium Magnetem seu ferrum, ac partim resistet atque expellet inimicum suum; Atque ita ratione ejus attractionis expulsio ejus foret segnior ac tardior, quare etiam Philosophi Magnetici hoc habent pro Theoremate.

## 2. PROBLEMA.

Coitio seu unio inter Magnetica corpora est vividior ac agilior , quam fuga vel divortium à se invicem. Experientsa senim docet, corpora Magnetica segnitis repelli, quam alliciuntur seu attrahuntur sibi invicem: & ratio est, quia est quædam invasio Antipatherica, quæ progignit illud odium,

ac producit illam irascibilem resistentiam inter spiritum homogeneum Mummiz, & venenum heterogeneum seu insectionem in illo: Nam nobis considerare incumbit, Magnetica corpora concupiscere unionem Sympatheticam.

### g. PROPOSITIO.

Duz Mummiz diversorum corporum, eam causam dispositionem heterogeneam quorum alterum sanum; Alterum infectum est, tametsi in prima sua coïtione videantur consentire, ratione respectus illius homogenei, qui est inter illas, cum non sint in earum puritate, nisi unius & ejustdem essentiæ; Tamen cùm altera infecta sit; Ac ob | tate desumpta-

induit, quæ est ad essentiam utriusque contraria; Ob eam(inquam) rationem, secunda Mummia conatur diverti ab utraque, atque hoc probatur ita, demonstratione hac Problematica ex ipsus Magnetis proprie-

### 3. PROBLEMA.

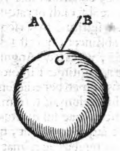
Gilb.de Mag. Jsb. 3. cap. 8,

Vbi duo fila ferrea tenuia ad polos Mag- | suis erunt discordia, atque sibi invicem in netis collocaveris, hæc fila simul in inferiore sua extremitate super puncto poli cohærescere observabuntur, sed in verticibus

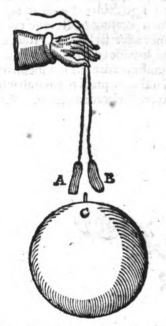
extremitate sua superiore, adversa, ita ut furcam juxta hunc modum facere observabuntur, ac si una extremitas evitaret ac fu-

Digitized by Google

geret confortium feu societatem alterius.



Vbi A. C. & B. C. sunt ambo fila ferrea; quorumvertices invicem hærentes funt: A. & B. C. autem est punctus poli Septentrionalis: A. & C. sunt Septentrionales fines, qui ferro ad junguntur & detinentur in polo, C. fines sunt Meridionales: &c.



Eadem est ratio opposita, si poli fili ferrei Septentrionales A. B. polo Septentrionali C. applicentur: Nam more furcato in hunc modum distabunt.

Ratio est, quoniam polum similem simili applicare, innaturale est.

### 5. PROPOSITIO.

Mummia Spiritualis de natura Sympathetica, in illam Antipatheticam recla, non modo aërem circum ambientem fed etiam medium, denfius nimirum liquores inficere valet.

### Demonstratio boc confirmans.

Historia quæ hoc confirmate potest est hujusmodi The de Bruer: In civitate cantuariensi Comitatus Kantiæ erat vir quidam in allæ confectione magnæ notæ & haud exiguæ illa sua facultate æstimationis. Accidebat multoties causa minime cognita, quod alla quam fecit. Subito de-

veniebat pellima, mortua & quali nullius valoris : Conquestus est multis ex suis familiaribus de hac re, nec ratione investigare potuit, cur ipse allam ab omnibus Laudatam alijs temporibus confecerat, jam tam evidenter idque varijs vicibus errasset? Quodam die à vetula certior erat sactus, hoc posse halitu fetido alicujus ex servis in confectione arque decoctione versaris, idque sua experientia evenire: Examinatis ergo servis in Allæ confectione laborantibus, unum præ ceteris halitu admodum foetido affectum, spiritumque contagiosum invenit, quem per folutis stipendio abire justit: Iterumque novam allam efficere nicipit,illa fine ullo obstaculo creavit bonam, atque talem affiduè successum bonum, absente halitu corrupto habuit. Post anni spacium iterum experiendi gratia accepit fervum illum halitu corrupto affectum, & in negotijs facultatis suæ ut antea applicuit, quo facto allam fuam in statum pristinum redactam persentit, unde de hac re certior & securior factus, fervum illum cujus spiritus erat allæ suæ adeo exitialis, iterum demisit : Hoé pluribus fide dignis est notum.

#### APPLICATIO.

Si ergo Spiritus iste sitadeo exitialis spirituialieno ut eum corrumpere queat; ad distans, multo magis procul dubio Antipatheticus erat Spiritui sue nature & speciei, uti in spiritu humano peste infecto videre licet, nam observatum est ultimum viri peste morientis spiraculum, admodum præsentibus esse contagiosum, pernitiosum & adeo lethale ut nihi supra.

#### CONCLVSIO.

Postem equidem (lector judiciose) volumen integrum congere ex propofitionibus experimentalibus, una cum probationibus earum circa abyssum ac sylvam infinitam effectuum Sympatheticorum ac Antipatheticorum in tribus regnis, nimirum animali, vegetabili ac minerali tam mutud inter quamlibet speciem, quam ab individualibus ab uno genere ad aliud : Sed meas audaciores ac constantiores de vera Philosophia ejusque appendicibus opiniones, in phrasi ampliori exprimere mihi non proposui, considerando asperitatem & præcia pitantiam calami mei ratione defectus mei ac infufficientiæ in polita ejus natura: Vicissim non ignoro, limata ac phalerata verba phrasesque non esse, nisi volitantes potentis ac opulenti subjecti bullas & quasi umbras, quæ, ut sunt Proteoformiter in colores infinitos mutabiles; Sic etiam hominum phantasiæ ac judicia admodum sunt variabilia; Iuxta proverbium: Quot homines, tot sententiæ. Reor equidem, & animus præsagit, quòd, ut cunque in scriptura mea fini curiofus feu exactus, aut in phrafi Nn4

# SECTIONIS SECVNDE. LIB. HI. Memb. II.

expressionis mez laboriosus, tamen cona- noscere aut recipere: Sed cam potius permina mea meliora haud fine culpa feu crimine in oculis curioforum apparebunt, licet forfan satis grata alijs. Quapropter sufficere arbitror, quod audeo elle in subjedo fundamentali Philosophiæ hujus essentialis confidens, ut pote que ipsam verita-tem, fine ulla verborum superficialium adornatione ad se defendendam ac vindicandam habeat, ac proinde, ut veritas non quarit angulos, sic etiam expressione verborum eloquentium ac fententiarum perpolitarum aut Phrafium ad fe, in oculis fapientum ac eruditorum illustrandam ac perspicuiorem reddendam, opus non haber; Cum neminem latere possit, eam omnia vincere: Est enim lucidus splendor seu emanatio, ab omnipotente ac æternæ fonte orta quæ illuminat omnia, ac se ipsam in essedu omnibus revelat, & proprereà usque adeò est in omnibus operibus fuis manifesta, ut ullo auratæ linguæ oratore, aut blando Methodico Rhetore, aut eloquenti Philosopho, ad honorem fibi in expressione excellentiæ suæ & in relatione perfectionis jucundidatum suarum, toti mundo revelatæ revelandum, non egeat, licét indigni mundani, nolint eam cum reverentia, uti par est, ag-

rantiæ obscuræ abscondunt, atque ita quotidie Christum spiritualem persequi ac crucifigere non abstinent, qui est sola veritas, vera sapientia, verus lapis Angularis ac esfentiale veræ ac legitimæ Philosophiæsubjectum, cujus nomen benedictum fit in fecula, qui folus cœlum ac terram ac omi ia in ijs condidit, caque sui spiritus vivificatione sustinet atque præservat, qui operatur omnia in omnibus, ac regnat in gloria & potentia cum Patre in aternum, qui fervos suos à male cordatis desendere, ac instar scuti & asyli defensorij ad præservan-dum præconem viritatis suæ à linguis viperinis malignorum veteratorum, tergiversatoris convitiatorum & venenosorum dicteriorum Cyniciac Satyrici Momi tueri dignabitur; Ipseest, qui cultori veritatis sua tradidit : Ego dabo vobis os ac sapientiam, cui non poterunt refistere ac contradicere omnes adversarij vestri. Itaque cum Propheta Davide concludam ; In alarum tuarum umbra canam : Domine, in te confido : Vindica ac præserva me ab inimicis meis juxta misericordiam tuam. Amen.

Hergo Spiritus ifte figades enicialis felbe assep bragamuros mus no Edlin N I S.



carum circa abyllom ac tylvam infinitam fectuain. Sympatheticorom ac Astopaprocupodum diffebung, electronomia anguagatana a mininganimaliyegerabili ne malace litam merco in-

rer outmilbe tilleciem geam abindividea. libis ab uno genera ad aliali : Sectionessaudictores acconstanciores devera Philoso-

chia cialque eppendicibus opiniones, ia ebrafi amalion deprinante e ala non propofiti, confiderando afpentarem se practieftention) calami mei catione delectus mei

ac infufficienties in poly of in nation: Viciffim non ignoro, limito ac phalerataver-baphrafelque non cife, mil volltanges po-

rentis ac opulanti fabracti bullas & out umbins, que ou Prente l'écourte la colores infinitos mutablica; Sacetiaen bominum phantalist ac judicia admoduny lune variabilia; luxta proverbiore: Quot homi-

nes, tot fencentige. Roor equidem, et acomos preeling le, quod, or conque in fact, et-rapres fiel buildies feu eractes, such press 中国外

Ratio eft, quoniam polum familem famili applicare, lenguerale eft.

PROPOSITIO.

Junyahla Spiritualis de natora Sympathe edited in Antipatheticans rechange us to acrem circom ambientem fed etiam in diam, der fles nimitent I queres infreese

Demonstratio hoe confronte.

linteria que hac confirmere poteft est buydancel The de Bruce : In civitate cantherienti Commerces Kantiac erat vic quidant in Alle et electrone magnes notes. Ec bruck ex governing him tacologic acificonticos the decidence insligation can be minime of our quot shaptening our subite dos